

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

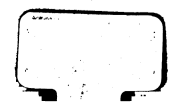
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

26783 e.19



Digitized by Google

# Immanuel Kant's Werke,

sorgfältig revidirte

Gesammtausgabe in zehn Banden.

Fünfter Band.

. Leipzig 1838.

Mobes und Baumann.

# Immanuel Kant's

# Metaphysik der Sitten

in zwei Theilen,

Rechtslehre, Tugendlehre.

Nebst

den kleineren Abhandlungen zur Moral und Politik.

Leipzig 1838.

D. Mobesunb Baumann.



### Borrede.

Die "metaphhfischen Anfangegrunde ber Rechtslehre" und die "der Tugendlehre", welche als die beiden ausführlichsten und wegen ihrer systemati= fchen Beziehung auf die im vierten Bande enthaltenen Hauptwerke wichtigsten Schriften wider die dronologische Ordnung gleich an die Spise biefes Bandes gestellt morben find, find beide zuerst im Jahre 1797+) (Konigsberg bei Fr. Nicolovius) erschienen, und erhielten zugleich Die auch bier auf bem Specialtitel beibehaltene gemeinsame Bezeichnung: "Metaphysit ber Sitten in zwei Theilen", fo daß die metaphyfischen Anfangsgrunde "ber Rechtslehre" ben erften, Die "ber Tugend= lehre" den zweiten Theil bildeten. Diese erfte Ausgabe ber Rechtslehre enthielt XII G. Borrede und Inhaltsanzeige, LU G. Einleitung und G. 53-235 G. Tert: die der Tugendlehre X S. Vorrede und 190 S. Text und Inhaltsanzeige. Bon beiden Werken ift spater nur noch eine Ausgabe erschienen; und zwar von dem

<sup>†)</sup> Auf dem Specialtitel der Rechtslehre (S. 1) ift aus Bergeben die Angabe der Jahreszahl weggeblieben. Da übrigens von diesem Werke schon im Februar 1797 eine Recension in den Götting. Gelehrt. Anzeigen erschien (vgl. S. 120), so ist mehr als wahrscheinzlich, daß es schon in den letten Monaten des Jahres 1796 ausgez geben worden ist.

ersteren schon im J. 1798, von dem letteren im J. 1803. Bon beiden Werken ist hier, wie auch schon bei der Kritik der reinen Vernunft geschehen ist, wie billig die zweite Ausgabe zu Grunde gelegt werden.

Bas namentlich die zweite Ausgabe ber "meta= physischen Unfangsgrunde ber Rechtslehre" betrifft, so ift diese auf dem Titel als "zweite, mit einem Unhang erlauternder Bemerkungen und Bufaben vermehrte" bezeichnet. Diefe erlauternden Bemerkungen hatte Kant in Folge ber ichon erwähnten Recenfion in ben Gotting. Gelehrt. Unzeigen unter bem Titel: " Er= lauternde Unmertungen zu ben metaphpfischen Unfangs= grunden der Rechtslehre" (Konigsberg, Fr. Nicolo= vius, 1798, 31 G. gr. 8) herausgegeben; ber zwei= ten Ausgabe felbst maren sie genau in Derfelben Ge= ftalt G. 159-187 einverleibt, und haben daher auch in der vorliegenden Ausgabe (G. 120-139) diefe Stelle behalten. Undere nur einigermaßen bedeutende Bufage fehlen ganglich; die wenigen Stellen, wo der Tert Der zweiten Ausgabe von bem ber erften abweicht, find am betreffenden Orte in den Unmerkungen angegeben worden. Berschiedenheiten in der Interpunction und Orthographie find bei der Ungleichformigkeit, die in diefer Bezie= hung in allen Schriften Kant's herrscht, taum fur Ba= rianten zu rechnen; besonders ermabnt mag werden, daß Die zweite Ausgabe der Rechtslehre, fo wie auch der Tu= gendlehre bei furgen Zwischensaben, die in der erften ein= geklammert waren, fehr häufig die Klammern wegläßt; mas ich aber als zu unbedeutend bei den einzelnen Stel= ten nicht habe angeben wollen. Wohl aber hat die ge= nauere Bergleichung ber zweiten Ausgabe mit ber erften bagu gedient, eine Angahl falfcher Lesarten, Die fich in Die zweite Ausgabe eingeschlichen hatten, nach der erften. zu berichtigen +); außerdem fanden sich auch in dieser Schrift mehrere beiden Ausgaben gemeinschaftliche Stellen, bei welchen es erlaubt schien, eine kleine Veranderung in den Text aufzunehmen ++). Die kleinen Einsschaltungen, die hier und da nöthig scheinen, z. B. S. 87, 89, 93, will ich anch hier, da sie als solche schon im Texte bezeichnet sind, nicht besonders aufzählen.

Bei den "metaphnsischen Anfangsgrunden ber Tugendlehre" ift, wie schon bemerkt, ebenfalls die zweite Ausgabe zu Grunde gelegt werden. Bedeutende Zusäte und Vermehrungen, oder gar Umarbeitunzen ganzer Abschnitte finden sich auch hier nicht; wohl aber sind die auf die Wahl des Ausdruckes, und die Berichtigung oder Umstellung der Construction sich bezies

<sup>†)</sup> Demgemäß ist geset worden S. 56, 3. 13 v. o. denselben f. demselben; S. 72, 3. 18 v. o. einseitig ist, anzuerkennen f. einseitig anzuerkennen; S. 85, 3. 10 v. o. Person diese f. Person, die; S. 91, 3. 23 v. u. eingetheilten f. eigentlichen; 3. 17 v. u. pactum re initum f. pactum in re initum; S. 92, 3. 10 v. u. Berdingungscontract f. Berbindungscontract; S. 95, 3. 17 v. o. und den f. den; S. 100, 3. 6. v. u. un unterbrochen f. unterbrochen; S. 111 3. 16 v. o. donus, donec etc. f. donus etc.; S. 115, 3. 12 v. u. unverlierbaren f. unverleihdaren; S. 161, 3. 8 v. u. Unterthanen sur Unterthan; S. 167, 3. 10 v. o. einem Grade f. in einem Grade; S. 175, 3. 13 v. u. der Monarch ist der, welcher f. der Monarch, welcher; S. 180, 3. 2 v. u. theils das Recht zum Kriege f. theils zum Kriege; S. 187, 3. 10 v. o. ein Bund f. einen Bund.

<sup>††)</sup> Es sind folgende. S. 30, 3. 6 v. u. ist gesett worden: badurch f. durch; S. 36, 3. 1. v. o. forum soli f. forum poli; S. 73, 3. 4 v. u. einen Grund f. ein Grund; S. 95, 3. 6 v. o. Berkäuser f. Käuser; S. 148, 3. 18 v. u. hervorgehende f. hervorgehend; S. 149, 3. 10 v. o. ertheilend f. ertheilend sein; S. 180, 3. 10 v. u. vornehmer f. sich vornehmer. In dem "Anhange ersläuternder Bemerkungen" ist geseht worden S. 128, 3. 1 v. o. herzgenommene f. hergenommen; 3. 2 v. o. Berbrechen f. Strafen.

benden Beranderungen bier bei Beitem gablreicher, als in den "metaphyfischen Unfangsgrunden der Rechtslehre." Obwohl fie nur felten einen wefentlichen Ginfluß auf den Gedanken haben, so habe ich doch, zum, Theil felbft-nicht ohne Rudficht barauf, bag die Revision dieses Werkes in Rant's fpateftes Greifenalter fallt und vielleicht eine feiner letten fur das Publicum bestimmten literarischen Arbeiten gemefen ift, fur Pflicht gehalten, alle Diefe fleinen 21b= anderungen so vollständig, wie möglich anzumerken und mich für die Auswahl des Anzuführenden oder nicht Unzuführenden jeder Ginmischung des subjectiven Urtheils über die Wichtigkeit ober Unwichtigkeit einer Bariante zu enthalten. Die Unmertung † G. 296 bitte ich zu ftreis chen, weil die Lesart ber erften Ausgabe in ben Berbesserungen zu berselben als Fehler angegeben ift und Daber hatte wegbleiben follen; Die Berbefferung Des Bortes: Raserei in: Krantheit (S. 207, 3. 14 v. u.), die bort ebenfalls geboten wird, ift unterblieben, weil bas Bort: Raferei auch in der zweiten Ausgabe fich wieder-Beide Ausgaben der "Tugendlehre" find übris gens correcter gedruckt, als die der "Rechtslehre"; einige Lesarten ber erften Ausgabe find ftatt ber ber zweiten auch in diesem Werke stillschweigend in den Text aufgenommen worden +); anderweitige Conjecturen waren nicht nothig. Endlich ift noch zu bemerken, daß in den Benen-

<sup>†)</sup> S. 204, 3. 10 v. o. ist aus der Isten Ausg. aufgenommen worden ihrem f. ihren.; S. 249, 3. 9 v. o. beraube f. beraubt; S. 285 (§. 24, 3. 2 v. u.) der Worte f. die Worte; S. 290, 3. 11 v. o. bedürstige f. Bedürstige; S. 319, 3. 13 v. u. jene die Obermacht f. jene Obermacht. — Durch ein Versehen ist S. 323, Unm. † der Buchst. D (das Zeichen für das Stillschweigen des Schüllers) für das Zeichen Null (9) stehen geblieben. In den Verbesserungen zur 1. Ausg. ist es als Druckseller bezeichnet.

nungen der einzelnen Abtheilungen, in welche die "Tugendslehre" zerfällt, wenigstens in der "Elementarlehre" beide Ausgaben von einander abweichen; auf folgende Weise:

Erste Ausg.
1. Ethische Elementariehre.
Erster Theil.
Erstes Buch.
Erstes Hauptstück.
1. Art. Bon ber Selbstentleibung.

2. Art. Bon ber ... Selbstichandung. 3. Art. Bon ber Selbstöbetaubung.

3weites Hauptstud.

1. Bon ber Luge.

II. Bom Beize.

III. Bon ber Rriecherei.

Des zweiten Hauptstuckes
Erster Abschnitt.
Zweiter Abschnitt.
Episodischer Abschnitt.
Zweites Buch.
Erster Abschnitt.
Zweiter Abschnitt.

3weite Ausg. Erster Eheil. Ethische Elementart. Erstes Buch.

Erfte Abtheilung. Erftes Sauptstud.

1. Art. Bon ber Gelbstentleibung.

2. Art. Bon ber ... Selbstschändung. 3. Art. Bon ber Selbstbetäubung.

3weites Hauptstud.

1. Artifel. Bon ber Luge.

2. Artifel. Bom Beige.

3. Artifel. Bon ber Kriecherei.

Drittes Hauptstud.
Erster Abschnitt.
Zweiter Abschnitt.
Episobischer Abschnitt.
Zweite Abtheilung.
Erster Abschnitt.
Zweiter Abschnitt.
Zweiter Abschnitt.

u. s. w., ohne weitere Beränderungen. In dem Inshaltsverzeichniß der vorl. Ausgabe ist natürlich der Schesmatismus der zweiten Ausgabe beibehalten worden; nur ist es hier, wie bei allen übrigen Schriften etwas aussführlicher, als es Kant gewöhnlich selbst entwarf, um das Nachschlagen möglichst zu erleichtern; wozu hoffentlich auch die Columnenüberschriften etwas beitragen werden.

Un die "Metaphysik der Sitten" schließen sich in diesem Bande noch sieben kleinere, zur Tugendlehre und Rechtslehre gehörige, unter sich chronologisch geordnete Schriften und Abhandlungen an. Die erste derselben ift eine kurze Recension über den ersten Theil des

"Berfuchs einer Anleitung zur Sittenlehre fur alle Menschen ohne Unterschied der Religionen, nebst einem Unhange von den Todesstrafen", welchen ein Prediger in Gielsdorf, Schulz, in 4 Theilen (Berlin, 1783), obne fich auf bem Titel zu nennen, herausgegeben hatte. Sie erschien zuerft in bem "raisonnirenden Bucherverzeichniß" (Königsberg, Hartung) 1783, Nr. 7, S. 97 flgg. — Der Auffag: "Bon ber Unrechtmäßigkeit bes Buchernachbrude" ift zuerft in der Berliner Mo= natsschrift v. J. 1785 (Mai, S. 403-417) gedruckt erschienen. — Die darauf folgende "Recension von Gottl. Sufeland's Berfuch über ben Grundfas bes Naturrechts" arbeitete Kant fur Die Jenaische allgem. Literaturzeitung, wo sie fich in bem Jahrgang 1786, Bb. U, G. 113 flag. findet. — Die ausführliche Ab= handlung: "Ueber ben Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig fein, taugt aber nicht fur Die Praxis" hat Rant zuerft ebenfalls in ber Berliner Monatoschrift v. 3. 1793 (Septemb., S. 201 bis 284) veröffentlicht +). Mit bem Auffage "uber Die Unrechtmäßigkeit bes Buchernachbruds" verdient eine, von 3. G. Fichte im 3. 1791 mabrent feines Aufenthaltes in Ronigsberg verfaßte, aber erft im 3. 1793 in der Berliner Monatsschrift (Mai, G. 443-483) unter ber Aufschrift: "Beweis der Unrechtmäßigkeit Des Bu-

<sup>†)</sup> In ben genannten vier Abhandlungen fand sich fast gar keine Beranlassung, ben Driginaltert zu andern. Nur S. 380, 3. 2 v. u. ist abweichend von dem Terte der Berl. Monatsschr. grober e f. groberen, und S. 383, 3. 18 v. o. werden f. worden gesett worden. S. 376, 3. 8 v. o. ist die Form: Belag in: Beleg verwandelt worden, was ich deshalb bemerke, weil jene erstere Form in den alteren Ausgaben auch noch an einigen anderen Stellen bei Kant vorkommt.

dernachdruds. Ein - Raifonnement und eine Parabel" abgedrudte Abhandlung verglichen zu werden. Gie ift, wie es scheint, bis jest ziemlich unbekannt geblieben; und obwohl fie nach Fichte's eigener Berficherung (val. a. a. D. G. 472 Unm.) gang unabhangig von bem Auffabe Rant's entstanden ift, fo trifft fie boch in mehreren wefentlichen Puncten mit ber Unsicht bes Letteren zusammen; was ein neuer Beweis ift, wie innig Die Principien des Kantianismus mit Fichte's ganzer Dentweise damals verschmolzen maren. Auch zu dem Auffate über das Berhaltnif zwischen Theorie und Praxis findet man in der Berliner Monatsichr. (1793, Decemb., S. 518-554) Nachtrage und Bemerkungen von Fr. von Gens, ober wie er fich bort noch unterzeichnet, Geng, die nicht blos um des Namens ihres Berfaffers willen lefenswerth find.

Selbstständig erschien die kleine Schrift: "Zum ewigen Frieden", die Kant selbst einen "philosophisschen Entwurf" nennt, (Königsberg, Fr. Nicolovius) im J. 1795 (104 S., kl. 8.) und schon das Jahr darauf ebendaselbst eine "neue vermehrte Auflage" (112 S., kl. 8). Die kleine Vermehrung der Seitenzahlen ist dadurch herbeigeführt, daß der 2. Jusaß zum 2. Abschnitt (S. 444) hinzukam; in allem Uedrigen stimmt die auf die Anmerkung S. 416 und ein Paar einzelne Worte die zweite Ausgabe mit der ersten vollskommen überein†). Einzeln ist diese Schrift seit dem J. 1796 nicht wieder gedruckt worden.



<sup>†)</sup> S. 434, B. 13 v. o. hat die 2. Ausg. die sinnlose Lesart: mochten f. Machten, was daher aus der ersten berichtigt worden ist. S. 436, B. 2 v. u. Unm. liest die 1. Ausg. vergebliches f. vorzgebliches, wie die 2. Ausg. hat. Außerdem ist geseht worden: S. 437, B. 8 v. u. das Kameel f. dem Kameel; S. 438, B. 5 v. u. (Tert) ersten f. ersteren.

Die darauf folgende Abhandlung: "Ueber ein vermeintes Recht, aus Menschenliche zu lüsgen" findet sich zuerst in den Berliner Blättern†) vom J. 1797 (1. Vierteljahr, Juli—Septemb., S. 301 bis 314).— Die beiden Briefe: "Ueber die Buchmascherei. An Herrn Friedrich Nicolai" endlich gab Kant im J. 1798 (Königsberg, Nicolovius, 22 S., kl. 8) als besondere Flugschrift heraus; aus welchem Grunde sie denn auch, zumal da sie sich wenigstens zum Theil auf die "metaphysischen Ansangsgründe der Nechtslehre" bezieht, sogleich mit in diesen Band aufgenommen worden ist. ††)

### G. Sartenftein.

<sup>†)</sup> Nicht in ber Berliner Monatsschrift; benn biese hatte mit bem Jahre 1796 aufgehort. Bon ber Mitte bes J. 1797 an erschienen unter Biefter's Redaction bie Berliner Blatter, an beren Stelle bann von 1799 an die "Neue Berliner Monatsschrift" trat.

<sup>+†)</sup> Der Bollständigkeit wegen mag noch bemerkt werden, baß in ihr S. 480, 3. 7 v. o. wen f. wem und S. 484, 3. 8. v. o. Praktiken f. Praktiker gesetht werden. S. 482, 3. 9 v. o. ist vielzleicht "sich" zu streichen; zur Berbesserung bes folgenden Sates (3. 14—18) habe ich mir keine Beranderung erlauben wollen.

## Inhaltsanzeige.

|                                                                        | Seite |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| Die Metaphysik ber Sitten. Erster Theil. Metaphysische                 |       |
| Anfangsgrunde der Rechtslehre. 1797                                    | 1     |
| Borrede                                                                | 3     |
| Einleitung in die Metaphyfik der Sitten                                | 9     |
| Einleitung in die Rechtslehre                                          | 29    |
| Der Rechtslehre erfter Theil. Das Privatrecht in Unfehung auße-        |       |
| rer Gegenstande. (Inbegriff berjenigen Gefete, die tei:                |       |
| ner außeren Befanntmachung bedurfen.) +)                               | 45    |
| 1. hauptft. Bon ber Urt, etwas Meußeres als bas Geine ju               |       |
| haben. §. 1-9                                                          | 47    |
| 2. Sauptft. Bon der Art, etwas Neußeres zu erwerben. §. 10-35          | 62    |
| Gintheilung ber außeren Erwerbung                                      | 64    |
| 1: Abschn. Bom Sachenrecht. §. 11-17                                   | 64    |
| 2. Abschn. Bom personlichen Recht. §. 18-21                            | 76    |
| 3. Abschn. Bon bem auf bingliche Urt perfonlichen Recht.               |       |
| §. 22–30                                                               | 82    |
| 1. Titel. Das Cherecht. S. 24-27                                       | 83    |
| \$. 22—30                                                              | 86    |
| 3. Titel. Das hausherrenrecht. §. 30                                   | 89    |
| Dogmatifche Gintheilung aller erwerblichen Rechte aus Bertragen. §. 31 | 91    |
| I. Was ist Geld?                                                       | 93    |
| II. Was ist ein Buch?                                                  | 97    |
| Episobischer Abschnitt. Bon ber ibealen Erwerbung eines außeren        |       |
| Gegenstandes der Willfuhr. §. 32                                       | 99    |
| 1. Die Erwerbungsart burch Erfigung. §. 33                             | 100   |
| II. Die Beerbung. §. 34                                                | 102   |
| III. Der Machlag eines guten Mamens nach bem Tobe. 6. 35               | 103   |
| 3. Sauptft. Bon ber subjectiv bedingten Erwerbung burch ben            |       |
| Musspruch einer öffentlichen Gerichtsbarteit. S. 36-40                 | 106   |
| A. Won dem Schenfungevertrag. §. 37                                    | 107   |
| B. Bom Leihvertrag. §. 38                                              | 108   |
| C. Bon .ber Biebererlangung bes Berlorenen. §. 39                      | 110   |
| D. Bon Erwerbung der Sicherheit durch Cidesablegung. §. 40             | 114   |
| <u> </u>                                                               |       |

<sup>+)</sup> Die eingellammerten Worte, Die fich in der Textesüberfcrift nicht finden, fieben in ben den Originalausgaben beigefügten Inhaltsverzeichniffen. Ebenfo weiter unten beim zwei, ` ten Theil.

| -   |                                                                  | Seite       |
|-----|------------------------------------------------------------------|-------------|
|     | Uebergang von bem Mein und Dein im Naturguftande ju bem im       |             |
| 1   | rechtlichen Buftande überhaupt. §. 41, 42                        | 116         |
|     | Unhang erlauternder Bemerkungen zu ben metaph. Unfangegr. ber    |             |
|     | Rechtslehre                                                      | 120         |
|     | 1. Logische Borbereitung ju einem neuerdings gewagten            |             |
|     | Rechtsbegriffe                                                   | 121         |
|     | 2. Rechtfertigung des Begriffs von einem auf dingliche Art       |             |
|     | personlichen Rechte                                              | , 122       |
|     | 3. Belspiele                                                     | 123         |
|     | 4. Ueber die Berwechselung bes binglichen mit dem perfonlis      | 106         |
|     | chen Rechte                                                      | 126         |
|     | 6. Vom Recht der Erfigung                                        | 127<br>128  |
| •   | 7. Bon der Beerbung                                              | 130         |
|     | 8. Bom Rechte des Staates in Ansehung ewiger Stiftungen          | 132         |
|     | Der Rechtslehre zweiter Theil. Das öffentliche Recht. (Inbegriff | 104         |
|     | der Geset, die einer offentlichen Bekanntmachung bedürfen.)      | 141         |
|     | Erster Abschnitt. Das Staatsrecht. S. 43-52                      | 143         |
|     | Allgemeine Unmertung von ben rechtlichen Wirkungen aus           |             |
|     | der Natur des burgerlichen Vereins                               | 151         |
|     | (Bom Straf = und Begnadigungerecht)                              | 166         |
|     | 3 meiter Abschnitt. Das Bolferrecht. §. 53-61                    | 180         |
|     | Dritter Abschnitt. Das Beltburgerrecht. §. 62                    | 190         |
|     | Beschluß                                                         | 192         |
| II. | Die Metaphysik ber Sitten. Zweiter Theil. Metaphys               | iíche       |
| ai, | Turanasaviuha hau Punamhtakua 4707                               |             |
|     | Anfangsgrunde der Eugendlehre. 1797                              | 195         |
|     | Borrede                                                          | 197<br>202  |
| •   | - Cinleitung zur Sugendlehre                                     | 243         |
|     | Exfice Buch. Bon den Pflichten gegen fich felbst überhaupt.      | <b>41</b> 0 |
|     | §. 1—22                                                          | 245         |
|     | Ginleitung. §. 1-4                                               | 245         |
|     | 1. Abtheil. Bon ben vollkommenen Pflichten gegen fich            |             |
|     | felbst. 6.5-18                                                   | 250         |
|     | 1. Sauptft. Bon ben Pflichten bes Menichen gegen fich felbft     |             |
|     | ale ein animalisches Wefen. §. 5-8                               | 250         |
|     | 1. Artif. Bon ber Gelbstentleibung. §. 6                         | 251         |
|     | 2. Artif. Bon ber wolluftigen Gelbftschandung. S. 7              | 254         |
|     | - 3. Artif. Bon ber Selbstbetaubung durch Unmagigfeit im         |             |
|     | . Gebrauche der Genieß= oder Nahrungsmittel. §. 8 .              | <b>257</b>  |
|     | 2. Sauptft. Bon ben Pflichten des Menschen gegen fich felbft     |             |
|     | blos als moralisches Wesen. §. 9—12                              | 259         |
|     | 1. Artif. Bon ber Luge. §. 9                                     | 259         |
|     | 2. Artif. Bom Geize. S. 10                                       |             |
|     | 3. Artif. Bon der Kriecherei. S. 11. 12                          | 267         |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seite |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 3. Bauptft. §. 13-18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 271 |
| 1. Abichn. Bon ben Pflichten bes Menichen gegen fich felbf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | t     |
| ale den gebornen Richter über fich felbft. §. 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 2. Abichn. Bon bem erften Gebot aller Pflichten geger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| fich felbst. §. 14. 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Episobischer Abschn. Bon ber Amphibolie ber moralischer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| Reflerionsbegriffe in Unsehung ber Pflichter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| gegen fich felbft. §. 16—18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 276 |
| 2. Abtheil. Bon den unvollkommenen Pflichten bes Den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| schen gegen sich selbst. §. 19-22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 280 |
| 1. Abichn. Bon ben Pflichten gegen fich felbft in Entwicke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | =     |
| lung und Vermehrung feiner Naturvollkommenhei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| §. 19. 20 · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 280 |
| 2. Abichn. Bon der Pflicht gegen fich felbft in Erhohung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3     |
| seiner moralischen Bollkommenheit. §. 21. 22 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 282 |
| 3 meites Buch. Bon ben Tugendpflichten gegen Undere. §. 23-40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| 1. Sauptst. Bon den Pflichten gegen Andere, blos als Men                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | =     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 284 |
| 1. Abschn. Bon ber Liebespflicht gegen andere Menscher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1     |
| §. 23—36 · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 284 |
| A. Wohlthatigfeit. S. 29-31 `                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . 289 |
| B. Dankbarkeit. §. 32. 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 292 |
| C. Theilnahme. §. 34. 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 294 |
| Entgegengesette Lafter bes Menschenhaffes. S. 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 296 |
| 2. Abschn. Bon ber Pflicht ber Achtung fur Unbere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| §. 37—41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | , 300 |
| Entgegengesette Lafter. S. 42-44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 304 |
| A. Sochmuth. §. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 304 |
| B. Afterreden. §. 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 305 |
| C. Berhöhnung. §. 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 306 |
| 2. Sauptst. Bon ben Pflichten gegen Unbere nach. Ber:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| schieden heit ihres Bustan be 6. §. 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Beschluß der Elementarlehre. Bon der inniglichen Bereini<br>gung der Liebe mit der Achtung in der Freundschaft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| 6. 46. 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 309 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 315 |
| Ineiter Theil. Ethische Methodenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 317 |
| 1. Abschn. Die ethische Dibaktik. §. 49-52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| Bruchftud eines moralischen Katechismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 323 |
| 2. Abschn. Die ethische Ascetik. §. 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 527   |
| Befchluß. Die Religionslehre als Lehre der Pflichten gegen Got                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -     |
| liegt außerhalb ben Grenzen ber reinen Moralphilosophi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| III. Recension von Schulz's Versuch einer Anleitung zur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| Sittenlehre für alle Menschen ohne Unterschied der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| my the same of the | 224   |
| 31/21/1/1/19 35 NOTE 1 1/3/3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 227   |

|          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Seite       |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| IV.      | Von der Unrechtmäßigkeit des Buchernachdrnats. 1785. I. Debuction des Rechts des Berlegers gegen den Nachdruder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 345<br>348  |
|          | II. Wiberlegung des vorgeschützten Rechts des Nachdruckers<br>gegen den Verleger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>3</b> 51 |
| <b>V</b> | Recension von Sottl. Hufeland's Versuch über den Grundsfatz bes Naturrechts. 1786                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 357         |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 337       |
| VI.      | Ueber ben Gemeinspruch: Das mag in ber Theorie rich:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
|          | tig sein, taugt aber nicht für die Praris. 1793.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 363         |
|          | 1. Bon dem Berhaltniß ber Theorie zur Praris in ber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
|          | Moral überhaupt. (Bur Beantwortung einiger Gin:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|          | wurfe bes hrn. Prof. Garbe.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 369         |
|          | U. Bom Berhaltniß der Theorie zur Praris im Staats:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 200         |
|          | recht. (Gegen Hobbes.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 382         |
| -        | 111. Vom Berhältniß der Theorie zur Praris im Bölkerrecht.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 401         |
| WITT     | (Gegen Moses Mendelssohn.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 401         |
| VII.     | Service Service Cite to the contract of the co | 411         |
|          | 1. Abichn., welcher die Praliminarartikel jum ewigen Frieden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | À.          |
|          | unter Staaten enthält                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 414         |
|          | 2. Abschn., welcher bie Definitivartitel jum ewigen Frieden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 421         |
|          | unter Staaten enthält                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 422         |
|          | 1. Definitivartifel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 427         |
| •        | 2. Definitivartifel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 431         |
|          | 3. Definitivartitel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 435         |
|          | 2. Zusaß. Geheimer Artifel zum ewigen Frieden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 444         |
|          | Anhang: I. Ueber die Dighelligkeit zwifthen ber Moral und Po-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
|          | litik in Absicht auf ben ewigen Frieden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 446         |
|          | II. Bon ber Ginhelligfeit ber Politif mit ber Moral nach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
|          | dem transscendentalen Begriffe bes öffentl. Rechts                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 459         |
| VIII     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|          | 1797                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 467         |
| IX.      | Ueber bie Buchmacherei. 3mei Briefe an Herrn Friedrich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
|          | Micolai. 1798                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 477         |
|          | 1. Br. An herrn Fr. Micolai, ben Schriftsteller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 479         |
|          | 2 Stu Tin Gamen Che Wissial han Maniagan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 482         |

I

Die

# Metaphysik der Sitten.

Erfter Theil,

metaphysische Anfangsgrunde

ber

Rechtslehre.

Rant f. **93**8. V.

### Borrebe

### ber ersten Ausgabe.

Pluf die Aritik der praktischen Bernunft sollte das System, die Metaphysik der Sitten, folgen, welches in metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre und in eben solche für die Tusgendlehre zerfällt, (als ein Gegenstück der schon gelieserten metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft,) wozu die hierfolgende Einleitung die Form des Systems in beiden vorstellig und zum Theil anschaulich macht.

Die Rechtslehre, als ber erfte Theil ber Sittenlehre, ift nun bas, wovon ein aus ber Bernunft hervorgebendes Spftem verlangt wird, welches man bie Metaphyfit bes Rechts nennen tonnte. Da aber ber Begriff bes Rechts, als ein reiner jeboch auf bie Praris, (Anwendung auf in der Erfahrung vorkommende Källe) gestellter Begriff ift, mitbin ein metaphyfifches Syftem befselben in seiner Eintheilung auch auf die empirische Mannigfaltigkeit imer Ralle Rudficht nehmen mußte, um bie Eintheilung vollständig du machen, (welches dur Errichtung eines Spftems' ber Bermunft eine unerlagliche Forberung ift,) Bollftanbigfeit ber Gintheilung bes Empirischen aber unmöglich ift, und, wo fie versucht wird, (wenigstens um ihr nahe zu kommen,) solche Begriffe, nicht als integeirende Abeile in das System, sondern nur, als Beispiele, in bie Anmertungen tommen tonnen; so wird ber fur den erften Theil ber Metaphyfit ber Sitten allein fchidliche Andbrud fein, meta: phyfifche Anfangsgrunde ber Rechtslehre; weil, in Rud: ficht auf jene Falle ber Anwendung, nur Annaherung jum Spfiem,

nicht dieses selbst erwartet werden kann. Es wird daher hiemit, so wie mit den (früheren) metaphysischen Ansangsgründen der Naturwissenschaft, auch hier gehalten werden: nämlich das Recht, was zum a priori entworsenen System gehört, in den Tert, die Rechte aber, welche auf besondere Ersahrungsfälle bezogen werden, in zum Theil weitläuftige Anmerkungen zu. bringen; weil sonst das, was hier Metaphysik ist, von dem, was empirische Rechtspraris ist, nicht wohl unterschieden werden könnte.

Ich kann dem so oft gemachten Borwurf der Dunkelheit, ja wohl einer gestissenen, den Schein tieser Einsicht affectirenden Unsbeutlichkeit im philosophischen Bortrage nicht besser zuworkommen, oder abheisen, als daß ich, was Herr Garve, ein Philosoph in der achten Bedeutung des Worts, jedem, vornehmlich dem philosophizenden Schriststeller zur-Pflicht macht, bereitwillig annehme, und meinerseits diesen Anspruch blos auf die Bedingung einschränke, ihm nur so weit Folge zu leisten, als es die Natur der Wissenschaft-erkaubt, die zu berichtigen und zu erweitern ist.

Der weise Mann forbert (in feinem Bert: Bermifchte Auffabe betitelt, S. 352 u. f.) mit Recht, eine jebe philosophische Behre muffe, wenn ber Lehrer nicht felbst in ben Berbacht ber Dunfelbeit feiner Begriffe tommen foll, - jur Popularitat, (einer gur allgemeinen Mittheilung binreichenden Berfinnlichung,) gebracht werden konnen. Ich raume bas gern ein, nur mit Ausnahme bes Spfteme einer Rritit bes Bernunftvermogens felbst und Alles beffen, was nur burch biefer ihre Bestimmung beurkundet werden kann; weil es zur Unterscheidung bes Sinnlichen in unserem Erkenntniß wom lieberfinnlichen, bennoch aber ber Bernunft Bustehenden, gebort. Diefes fann nie popular werben, fo wie überhaupt feine formelle Metaphysit; obgleich ihre Refultate für bie gefunde Bernunft (eines Metaphysiters, ohne es zu wissen,) ganz einteuchtend gemacht werben konnen. hier ift an feine Popularitat (Bolfssprache) zu benten, fonbern es muß auf icholaftische Punctlichteit, wenn fie auch Peinlichkeit geschotten murbe, gebrungen werben, (benn es ift Schulfprachez) weil baburch allein die voreilige Bernunft babin gebracht

werben tann, vor ihren bogmatifchen Behauptungen fich erft fetbft ju verfteben.

Wenn aber Pebanten sich anmaßen, zum Publicum (auf Kanzeln und in Bolksschriften) mit Kunstwörtern zu teben, die ganz für die Schule geeignet sind, so kann das so wenig dem kritisschen Philosophen zur Last fallen, als dem Grammatiker der Unverstand des Wortklaubers (logodaedalus). Das Belachen kann hier nur den Mann, aber nicht die Wissenschaft treffen.

Es klingt arrogant, felbftfuchtig, und für bie, welche ihrem alten System noch nicht entsagt haben, verkleinerlich, zu behaupten: "baß vor bem Entstehen ber kritischen Philosophie es noch gar keine gegeben babe." - Um nun über biefe fcheinbare Unmagung absprechen zu konnen, kommt es auf die Rrage an: ob es wohl mehr, als eine Philosophie geben tonne? Arten zu philosophiren und zu ben erften Bernunftweineinien aurude jugeben, um darauf, mit mehr ober weniger Glud, ein Spftem nu grunden, bot es nicht allein gegeben, sondern es mußte viele Berfuche Diefer Aut, beren jeber auch um bie gegenwartige ein Berbienft bat, geben; aber ba es boch, objectiv betrachtet, nur Gine menfchliche Bernunft geben tann: fo tann es auch nicht viel Philosophien geben, b. i. es ift nur ein mabres Syftem berfelben aus Principien moglich, so manniafaltig und oft widerstreitend man auch über einen und benfelben Sas philosophirt haben maa. Go faat ber Moralift mit Recht: es gibt nur Eine Tugend und Lehre berfelben, b. i. ein einziges Suftem, das alle Tugendpflichten burch ein Princip verbindet; der Chemift: es gibt nur Gine Chemie (bie nach Laboi: fier); ber Argneilehrer: es gibt nur Ein Princip jum Suftem ber Rrantheitbeintheilung (nach Brown), ohne boch barum, weil bas neue Snftem alle andere ausschließt, bas Berbienft ber atteren Moraliften, Chemiter und Arzneilehrer) zu schmalern; weil ohne diefer ihre Entbedungen, ober auch mißlungene Berfuche wir zu imer Einheit bes mahren Princips ber ganzen Philosophie in einem System nicht gelangt wären. — Wenn also Jemand ein System ber Philosophie als sein eigenes Jabricat ankundigt, so ift es ebenso

viel, als ob er sage: "vor dieser Philosophie sei gar keine andene noch gewesen." Denn wollte er einräumen, es wäre eine andene (und wahre) gewesen, so würde es über dieselben Gegenstände zweierlei wahre Philosophien gegeben haben, welches sich widerspricht. — Wenn also die kritische Philosophie sich als eine solche ankündigt, vor der es überall noch gar keine Philosophie gegeben habe, so thut sie nichts Anderes, als was Alle gethan haben, thun werden, ja thun müssen, die eine Philosophie nach ihrem eigenen Plane entwersen.

Bon minberer Bebeutung, jeboch nicht gang ohne alle Bich: tigkeit, ware ber Bormurf: bag ein biefe Philosophie wesentlich unterscheibenbes Stud boch nicht ibr eigenes Gewächs, sonbern etwa einer anderen Philosophie (ober Mathematik) abgeborgt fei; bergleichen ift ber Fund, ben ein Tubing'icher Recensent gemacht haben will, und der die Definition der Philosophie überhaupt angebe, welche der Berfaffer der Kritit der reinen Bernunft für fein eigenes, nicht unerhebliches Product ausgibt, und die boch schon vor vielen Babren von einem Anderen fast mit benselben Ausbrucken gegeben worden fei \*). Sch überlaffe es einem Seben, zu beurtheilen, ob bie Borte: intellectualis quaedam constructio, ben Gebanten ber Darftellung eines gegebenen Begriffs in einer Un: fcauung a priori batten bervorbringen tonnen, woburch auf einmal bie Philosophie von ber Mathematit gang bestimmt gefchieben wird. Ich bin gewiß: "haufen felbft murbe fich geweigert haben, biefe Erklarung feines Ausbrucks anzuerkennen; benn bie Moglichkeit einer Anschauung a priori, und daß ber Raum eine solche und nicht ein blos ber empirischen Unschauung (Wahrnehmung) gegebenes Rebeneinandersein bes Mannigfaltigen außer einander sei, (wie Bolf. ihn erklart,) wurde ihn schan aus bem Grunde abgeschreckt haben, weil er sich hiemit in weit hinaussehende philosophische Untersuchungen

<sup>\*)</sup> Porro de actuali constructione hic non quaeritur, cum ne possint quidem sensibiles figurae ad rigorem definitionum effingi; sed requiritur cognitio corum, quibus absolvitur formatio, quae intellectualis quaedam constructio est. C. A. Haus en Elem. Mathes. Pars I. p. 86. A. 4754.

verwickeit gefühlt batte. Die gleich fam burch ben Berkand gemachte Anrstellung bedeutete best scharffinnigen Mathematiker nichts weiten, als bie einem Wegriffe correspondirende (empirische) Berzeich nung einer Linie, bei ber blod auf die Rigel Acht gegeben, von den in der Ausführung unvermeidlichen Abweichungen aber abstrahirt wird; wie man in der Geometrie auch an der Consfiruction der Gleichungen wahrnehmen kann.

Bon ber allerminbeften Bebeutung aber in Ansehung bes Seistes dieser Philosophie ift wohl der Unfug, den einige Nachaffer berselben mit ben' Bortern ftiften, die in ber Kritif ber reinen Bernunft felbft nicht wohl burch andere gangbare zu erfeten find, fie auch außerhalb berfelben jum offentlichen Gebantenvertehr zu brauden, und welcher allerbings gezüchtigt zu werben verbient, wie hr. Nicolai thut, wiewohl er über bie gangliche Entbehrung berfelben in ihrem eigenthumlichen Felbe, gleich als einer überall blos verftecten Armseligkeit an Gebanken, tein Urtheil zu haben sich felbst bescheiben wirb. - Inbeffen läßt es fich über ben unpopularen Debanten freilich viel luftiger lachen, als über ben untritifden Ignoranten, (benn in ber That fann ber Metaphyfiter, welcher seinem Systeme steif anhangt, ohne fich an alle Kritik zu kehren, zur letteren Rlaffe gezählt werben, ob er zwar nur willführlich ignorirt, was er nicht auffommen laffen will, weil es ju seiner alteren Schule nicht gebort.) Wenn aber, nach Chaftesburn's Behauptung, es ein nicht zu verachtenber Probirftein fur die Wahrheit einer (vornehmlich praktischen) Lehre ift, wenn fie bas Belachen aushalt, fo mußte wohl an ben fritifchen Philosophen mit ber Zeit die Reihe kommen zulett, und so auch am Beften, ju lachen; wenn er bie papiernen Syfteme berer, bie eine lange Beit bas große Wort führten, nach einander einflurzen, und alle Anhanger berfelben fich verlaufen fieht: ein Schickfal, was jenen unvermeiblich bevorftebt.

Segen bas Ende bes Buchs habe ich einige Abschnitte mit minderer Aussuhrlichkeit bearbeitet, als in Bergleichung mit ben vorhergehenden erwartet werben konnte; theils, weil sie mir aus diesetz leicht gesolgert werden zu können schienen, theils auch, weil die letzten (das öffentliche Recht betreffende) eben jetzt so vielen Discufsionen unterworfen und democh so wichtig sind, das sie den Aufschub des entscheidenden Urtheils auf einige Zeit mahl rechtsfreigen können zu.

<sup>†)</sup> In der 1. Ausgabe v. J. 1797 folgen hier noch die Worte: "die metaphyfischen Anfangsgrunde der Sugendlehre hoffe ich in Rutzem lefern zu können."

## Einleitung

in bie Metaphysit ber Sitten.

#### I.

Bon bem Berhaltniffe ber Vermögen bes menschlichen Gemuths zu ben Sittengesetzen.

Begehrung svermogen ift bas Bermögen, burch feine Borftellungen Urfache ber Gegenstände biefer Borftellungen zu sein.
Das Bermögen eines Wefens, seinen Borftellungen gemäß zu hanbeln, heißt bas Leben.

Mit dem Begehren oder Verabscheuen ist erstlich jederzeit Lust oder Unlust, deren Empfänglichkeit man Gefühl nennt, verdunden; aber nicht immer umgekehrt. Denn es kann eine Lust geben, welche mit gar keinem Begehren des Gegenstandes, sondern mit der blosen Borstellung, die man sich von einem Gegenstande macht, (gleichgültig, ob das Object derselben eristire oder nicht,) schon verknüpst ist. Auch geht, zweitens, nicht immer die Lust oder Unlust an dem Gegenstande des Begehrens vor dem Begehren vorher und darf nicht allemal als Ursache, sondern kann auch als Birkung desselben angesehen werden.

Man nennt aber die Fahigkeit, Lust ober Unlust bei einer Borstellung zu haben, darum Gefühl, weil beides das blos Subjective im Verhältnisse unserer Vorstellung, und gar keine Beziehung auf ein Object zum möglichen Erkenntnisse besselben \*),

<sup>\*)</sup> Man fann Sinnlichkeit durch das Subjective unserer Borstellungen überhaupt erklären; denn der Verstand bezieht allererst die Vorstellungen auf in Object, d. i. er allein den ft sich etwas vermittelst derselben. Aun kann

(nicht einmal dem Erkenntnisse unseres Zustandes) enthält; da sonst seicht Empsindungen, außer der Qualität, die ihnen der Beschaffenheit des Subjects wegen anhängt (3. B. des Rothen, des Süssen u. s. w.), doch auch als Erkenntnisstude auf ein Object bezogen werden, die Lust oder Unlust aber (am Rothen und Süsen) schlechterdings nichts am Objecte, sondern lediglich Beziehung aufs Subject ausdrückt. Räher können Lust und Unlust für sich, und zwar eben um des angesührten Grundes willen, nicht erklärt werden, sondern man kann allenfalls nur, was sie in gewissen Verhältnissen für Folgen haben, ansühren, um sie im Gebrauche kenndar zu machen.

Man kann die Lust, welche mit dem Begehren (des Gegensstandes, dessen Borstellung das Gesühl so afsicirt.) nothwendig verzbunden ist, praktische Lust nennen; sie mag nun Ursache oder Wirkung vom Begehren sein. Dagegen würde man die Lust, die mit dem Begehren des Gegenstandes nicht nothwendig verdunden ist, die also im Grunde nicht eine Lust an der Eristenz des Objects der Borstellung ist, sondern blos an der Borstellung allein haftet, blod contemplative Lust, oder unthätiges Wohlgefallen nennen können. Das Gesühl der letzteren Art von Lust nennen wir Gezschmack. Bon diesem wird also in einer praktischen Philosophie nicht als von einem einheimischen Begriffe, sondern allensalls nur episodisch die Rede sein. Was aber die praktische Lust der trifft, so wird die Bestimmung des Begehrungsvermögens, von welcher diese Lust, als Ursache, nothwendig vorhergeben muß, im engen Berstande Begierde, die habituelle Beglerde aber Neis

das Subjective unserer Vorstellung entweder von der Art sein, daß es auch auf ein Object zum Erkenntniß besselben (der Form ober Materie nach, da es im ersteren Falle reine Anschauung, im zweiten Empsindung heißt,) bes zogen werden kann. In diesem Falle ist die Sinnlichkeit, als Empfange lichkeit der gedachten Borstellung, der Sinn; aber das Subjective der Borstellung kann gar kein Erkenntnißstud werden; weil es blos die Beziehung derselben aufs Subject und nichts zur Erkenntniß bes Objects Brauchbares enthält, und alsdann heißt diese Empfanglichkeit der Vorstellung Gefühl; welches die Wirtung der Borstellung, (diese mag sinnlich oder intellectuell sein,) aufs Subject enthält und zur Sinnlichkeit gehöre, obgleich die Vorstellung selbst zum Verstande geer der Vernunft gehören mag.

gung beiffen, mit weil bie Berbinbung ber guft mit bem Begebrungebermogen, fofern biefe Beringpfung burd ben Berfiend nach einer aligemeinen Regel, (allenfalls auch nur fur bas Subject) gultig zu fein geurtheilt wirb, Intereffe beißt; fo wirb bie praftifche Luft in biefem Kalle ein Intereffe ber Reigung, bagegen wenn bie Luft nur auf eine vorheigehende Beftimmung bes Be gehrungspermogens folgen tann, fo wird fie eine intellectuelle Luft, und bas Intereffe an bem Segenstande ein Bermunftintereffe genannt werben muffen; benn ware bas Interesse sinnlich und nicht bios auf reine Bernunftprincipien gegrundet, fo mußte Empfindung mit Enft verbunden fein und fo bas Begehrungsvermögen bestimmen tonnen. Dbaleich, wo ein blos reines Bernunftintereffe angenommen werben muß, ibm fein Intereffe ber Reigung untergeschoben werben tann, fo konnen wir boch, um bem Sprachgebrauche gefällig ju fein, einer Reigung felbst zu bem, mas nur Object einer intellectuellen Buft fein tann, ein habituelles Begehren aus reinem Bernunftintereffe ein: raumen, welche alsbann aber nicht bie Urfache, fonbern bie Birtung bes letteren Intereffe fein murbe, und bie wir die finnenfreie Reigung (propensio intellectualis) nennen fomten.

Noch ift bie Concupiscens (bas Gelüften) von bem Begehren selbst, als Anreis zur Bestimmung bestelben, zu unterscheiben. Sie ift jederzeit eine sinnliche, aber noch zu keinem Act bes Begehrungsvermögens gebiehene Gemuthebestimmung.

Das Begehrungsvermögen nach Begriffen, sofern der Bestine mungsgrund besselben zur Handlung in ihm selbst, nicht in dem Objecte angetrossen wird, heißt ein Bermögen, nach Belieben zu thun oder zu lassen. Sofern es mit dem Bewußtsein des Bermögens seiner Handlung zur Hervordringung des Objects verdunden ist, heißt es Willtühr; ist es aber damit nicht verdunden, so heißt der Actus derselben ein Wunsch. Das Begehrungsvermögen, dessen immerer Bestimmungsgrund, solglich selbst das Belieben in der Bringer des Subjects angetrossen wird, heißt der Wille. Der Bille ist also das Begehrungsvermögen, nicht sowshl, (wie die Billschr.) in Beziehung auf die Handlung, als vielmehr auf den

Bestimmungsgrund ber Willelind gur Handlung betrachtet, und hat seiber für sich eigentlich teinen Bestimmungsgrund, fondern ift, sofern fie bie Willacht bestimmen kann, die praktische Bernunft selbst.

Unter bem Willen fann bie Willfuhr, aber auch ber blofe Bunfch enthalten fein, fofern bie Bernauft bas Begehrungsvere mogen überhaupt bestimmen fann; bie Willfubr, bie burch reine Bernunft bestimmt werben tann, heißt bie freie Billtibr. Die. weiche nur burch Reigung, (finnlichen Antrieb, stimulus.) beftimmbar ift, wurde thierifche Billführ (arbitrium brutum) fein. Die menschliche Willfuhr ift bagegen eine folche, welche burch Untriebe zwar afficirt, aber nicht bestimmt wird, und ift also für fich (ohne erworbene Fertigkeit ber Bernunft) nicht rein; kann aber boch zu handlungen aus reinem Willen bestimmt werden. Die Areibeit ber Billfuhr ift jene Unabhangigfeit ihrer Bestimmung burch finnliche Antriebe; bies ift ber negative Begriff berfelben. Der positive ift: bas Bermogen ber reinen Bernunft, fur sich felbst praktifch ju fein. Diefes ift aber nicht anders moglich, als burch bie Unterwerfung ber Marime einer jeben Sandlung unter bie Bebingung ber Tauglichkeit ber ersteren jum allgemeinen Gesete. Denn als reine Bernunft, auf bie Billfuhr, unangefehen biefer ibres Objects, angewandt, kann fie, als Bermogen ber Principien (und bier praktischer Principien, mithin als gesetzgebenbes Bermogen.) ba ihr bie Materie bes Gefetes abgeht, nichts mehr, als bie Form ber Tauglichkeit ber Marime ber Willfuhr jum allgemeinen Gefete felbft, jum oberften Gefete und Beftimmungsgrunde ber Willicht machen, und, ba bie Marimen bes Menschen aus subjectiven Ura fachen mit jenen objectiven nicht von felbft übereinstimmen, biefes Gefetz nur schlechthin als Imperativ bes Berbots ober Gebots vorschreiben.

Diese Gesetz ber Freiheit heißen, jum Unterschiede von Naturgesetzen, moralisch. Sofern sie nur auf blose außere Handlungen und beren Gesetzmäßigkeit gehen, heißen sie juridisch; fordern sie aber auch, daß sie (bie Gesetze) selbst die Bestimmungsgrunde ber Handlungen sein sollen, so sind sie ethisch, und alsdamn sagt man:

bie Uebereinstimmung mit den ersteren ist die Legalität, die mit den zweiten die Moralität der Handlung. Die Freiheit, auf die sich die ersteren Gesetz beziehen, kann nur die Freiheit im ausseren. Gebrauche; diejenige aber, auf die sich die letzteren beziehen, die Freiheit sowohl im äußeren, als inneren Gebrauche der Willsche sein, sosen sie der herreichen Bernunftgesetze bestimmt wird. So sagt man in der theoretischen Philosophie: im Raume sind nur die Segenstände äußerer Sinne, in der Zeit aber alle, sowohl die Gegenstände äußerer, als des inneren Sinnes; weil die Borstellungen beider dach Borstellungen sind, und sofern insgesammt zum inneren Sinne gehören. Genso mag die Freiheit im äußeren oder inneren Sebrauche der Willführ betrachtet werden, so mussen doch ihre Sesetz, als reine praktische Vernunstzesetze für die sreie Willsühr überhaupt, zugleich innere Bestimmungsgründe derselben sein; obgleich sie nicht immer in dieser Beziehung betrachtet werden dürsen.

### II.

Bon der Idee und der Nothwendigkeit einer Metaphusik der Sitten.

Daß man für die Naturwissenschaft, welche es mit den Sesenständen außerer Sinne zu thun hat, Principien a priori haben musse, und daß es möglich, ja nothwendig sei, ein System dieser Principien, unter dem Namen einer metaphysischen Naturwissenschaft, vor der auf besondere Ersahrungen angewandten d. i. der Physis voranzuschicken, ist an einem anderen Orte bewiesen worden. Allein die letztere kann, (wenigstens wenn es ihr darüm zu thun ist, von ihren Sägen den Irrthum abzuhalten,) manches Princip auf das Beugniß der Ersahrung als allgemein annehmen, odgleich das letztere, wenn es in strenger Bedeutung allgemein gelten soll, aus Gründen a priori abgeleitet werden müste, wie Newton das Princip der Bleichbeit der Wirkung und Gegenwirkung im Einstusse der Körper auf einander als auf Ersahrung gegründet annahm, und es gleich: wohl über die ganze materielle Ratur ausdehnte. Die Chemiser

geben noch weiter und gründen ihre allgemeinsten Gesetze ber Berseinigung und Arennung der Materien durch ihre eigenen Kräfte. gänzlich auf Ersahrung, und vertrauen gleichwohl auf ihre Allgesmeinheit und Nothwendigkeit so, daß sie in den mit ihnen angesstellten Bersuchen keine Entdeckung eines Irrthums beforgen.

Allein mit den Sittengesetzen ist es anders bewandt. Nur sofern, sie als a priori gegründet und nothwendig eingesehen werden köumen, gelten sie als Gesetze; ja die Begriffe und Urtheile über und selbst und unfer Ahun und Lassen bedeuten gar nichts Sittliches, wenn sie das, was sich blos von der Ersahrung lernen läst, enthalten, und wenn man sich etwa verleiten läst, etwas aus der letzteren Quelle zum moralischen Grundsatze zu machen, so geräth man in Gesahr der gröbsten und verderblichsten Irrthumer.

Benn bie Sittenlehre nichts, als Gludfeligfeitelehre mare, fo wurde es ungereimt fein, jum Behufe berfelben fich nach Principien a priori umzusehen. Denn so scheinbar es auch immer lauten mag: baß bie Bernunft noch vor ber Erfahrung einsehen konne, burch welche Mittel man zum bauerhaften Genuffe mahrer Freuden bes Lebens gelangen konne; fo ift boch Alles, was man barüber a priori lebrt, entweber tautologisch, ober ganz grundlos angenommen. Nur bie Erfahrung tann lehren, was uns Kreude bringe. Die naturlichen Triebe jur Rahrung, jum Geschlechte, jur Rube, gur Bewenuma, und (bei ber Entwickelung unserer Naturanlagen) bie Triebe aut Chre, gur Erweiterung unferer Ertenntniß u. bgl. tonnen allein smb einem Jeben nur auf feine besondere Art zu erkennen geben, worin er jene Freuden ju fegen; ebenbiefelbe kann ihm auch bie Mittel lehren, woburch er fie zu fuchen habe. Alles icheinbart Berninfteln a priori ift hier im Grunde nichts, als burch Induction zur Allgemeinheit erhobene Erfahrung, welche Allgemeinheit (secundum principia generalia non universalia) noch bazu so fummerico ift, daß man einem Jeben unendlich viel Ausnahmen erlauben muß, um jene Babi feiner Lebensweife feiner befonderen Reigung und feiner Empfanglichkeit fur bie Bergnugen anzupaffen, und am Ende boch nur burch feinen, ober Unberer ihren Schaben flug ju werben.

Mulein mit ben Bebren ber Sittlichkeit ift es anders bewandt. Gie gebieten für Jebermann, pine Rudficht auf feine Reimmaen m nehmen; blos weil und fofem er frei ift und praktifche Mermanft bat. Die Belebrung in ihren Gefetzen ift nicht aus ber Besbachtung feiner felbit und ber Thierbeit in ihm, nicht ans ber Wabenehmung des Welttaufs geschäpft, von bem was geschieht und wie gebandelt with, sobgleich bas beutsche Wort Sitten, ebenfo wie bas lateis nifche moren, nur Manieren und Lebensart bebeutet,) fonbern bie Bemmnft gehietet, wie gebandelt werden foll, wenngleich noch kein Beilpiel bavon angetroffen wurde; auch nimmt fie keine Rudficht auf ben Bortbell, ber uns baburch erwachsen tann, und ben freilich nur die Erfahrung lehren tomate. Denn ob fie awar erlaubt. unferen Bortheil auf alle und mögliche Art ju fuchen; überbem auch fich, auf Erfahrungszeugniffe fuffent, von ber Befolgung ibrer Gebete, pornehmlich wenn Klugbeit bazulommt, im Durchschmitte größere Betheile, als von ihrer Ueberfretung mahrscheinlich verfmrechen kanne; fo beruht barauf boch nicht bie Auctorität ihrer Bors fcbriften als Gebote, fonbern fie bebient fich berfelben (als Rathfchlage) nur als eines Gegengewichts wider die Berleitungen jum Gegentheil, um ben Sehler einer parteifchen Bage in ber praftifchen Meurebeilung voeher auszugleichen, und alsbenn allererft biefer, nach bent Gewicht ber Grunde a priart einer reinen praktischen Bermmft. ben Musichlag zu fichern.

Wenn daher ein System der Erkenntnis a priort aus blosen Begriffem Metophysik heißt; so wird eine praktische Philosophie, welche wicht Natur, sowdern die Freiheit der Wilkführ zum Objecte bat, eine Wetaphysik der Sitten voraudsetzen und bedürsen: d. i. eine solche zu haben ist seicht Pfticht, und seder Mensch hat sie auch, vorwar gemeiniglich mur auf dunkte Art in sich; denn wie konnte er ohne Principien a priari eine allgemeine Sesesgebung in sich zu haben glauben? So wie ed aber in einer Metaphysik der Batur auch Principien- der Anwendung sener allgemeinen obersten Grundsfäche von einer Natur überhaupt auf Gegenstände der Ersstellung geden unuß; so wied es auch eine Metaphysik der Sitten

daran nicht können mangeln lassen, und wir werden oft die besondere Ratur des Menschen, die mur durch Ersahrung erkannt wird, zum Gegenstande nehmen mussen, um' an ihr die Folgerungen aus den allzemeinen moralischen Principien zu zeigen; ohne daß jedoch dadurch der Rainigkeit der letzteren etwas benommen, noch ihr Ursprung a priori dadurch zweiselhaft gemacht wird. — Das will so viel sagen, als: eine Metaphysik der Sitten kann nicht auf Unsthenpologie gegnündet, aber doch auf sie angewandt werden.

Das Gegenftud einer Detaphpfit ber Sitten, als bas anbere Glied ber Eintheilung ber praktischen Phikosophie überhaupt, wirde Die moralische Unthropologie fein, welche, aber nur die fubjectiven; binbernben sowohl, als begunftigenben Bedingungen ber Aus: führung ber Gefete ber erfteren in ber menschlichen Natur, bie Erzeugung, Ausbreitung und Starkung moralischer Grundfate (in ber Erniehung der Schul = und Bolksbelehrung) und bergleichen andere fich auf die Erfahrung grundende Lehren und Borschriften enthalten wurde, und die nicht entbehrt werben kann, aber burchaus nicht vor iener vorausgeschickt, oder mit ihr vermischt werden muß; weil man alebann Gefahr läuft, falfche, ober wenigstens nachfichtliche moralische Gesethe herauszuhringen, welche bas für amerreichbar vorspiegeln, was nur eben barum nicht erreicht wird, weil bas Gefet nicht in feiner Reinigkeit, (als worin auch feine Starte besteht,) eingesehen und vorgetragen worben, ober gar unachte, ober unlautere Trieb: febern zu bem, was an sich pflichtmäßig und gut ift, gebraucht werben, welche keine ficheren moralischen Grumbfage übrig laffen; weber zum Leitfaben ber Beurtheilung, noch zur Disciplin bes Gemuths in ber Befolgung ber Pflicht, beren Borfchrift schlechterbings. nur burch reine Bernunft a priori gegeben werben muß;

Was aber die Obereintheilung, unter welcher die eben jest erwähnte sieht, nämlich die der Philosophie in die theoretische und praktische, und daß diese keine andere, als die moralische Weltweisbeit sein könne, betrifft, darüber habe ich mich schon anderwäres (in der Kritik der Urtheilskraft) erklärt. Alles Praktische, was nach Naturgeschen möglich sein soll, (die eigentliche Beschäftigung der Sunk)

hangt, seiner Borschrift nach, ganzlich von ber Theorie ber Ratur ab; nur das Praktische nach Freiheitsgesetzen kann Principien haben, die von keiner Theorie abhängig sind; denn über die Raturbestims mungen hinaus gibt es keine Theorie. Also kann die Philosophie unter dem praktischen. Theile (neben ihrem theoretischen) keine tech nisch , sondern blos moralisch praktische Lehre verstehen; und wenn die Fertigkeit der Willtühr nach Freiheitsgesetzen, im Gezgensatze der Natur, hier auch Kunst genannt werden sollte, so würde darunter eine solche Kunst verstanden werden mussen, welche ein System der Freiheit gleich einem Systeme der Natur möglich macht; surwahr eine göttliche Kunst, wenn wir im Stande wären, das, was uns die Vernunft vorschreibt, vermittelst ihrer auch völlig auszususchund die Idee davon ins Werk zu richten.

#### Ш

Bon der Eintheilung einer Metaphpsit ber Sitten \*).

Bu aller Gesetzebung, (sie mag nun innere ober außere Handlungen, und diese entweder a priori durch blose Vernunft, oder durch die Willführ eines Anderen vorschreiben,) gehoren zwei Stücke: erflich, ein Geset, welches die Handlung, die geschehen soll, objectiv als nothwendig vorstellt, b. i. welches die Handlung zur Pslicht macht; zweitens, eine Triebseder, welche den Bestimmungsgrund der Willführ zu dieser Handlung subjectiv mit der

<sup>\*)</sup> Die Deduction der Eintheilung eines Spstems, d. i. der Beweis ihrer Bollständigkeit sowohl, als auch der Stetigkeit, das nämlich der Uebergang vom eingetheilten Begriffe jum Gliede der Eintheilung in der ganzen Reihe der Untereintheilungen durch keinen Sprung (divisio per saltum) geschehe, ist eine der am Schwersten zu erfüllenden Bedingungen für den Baumeister eines Systems. Auch was der oberste eingetheilte Bezgriff zu der Eintheilung Recht oder Unrecht (aut fas aut nesas) sei, hat seine Bedenklichkeit. Es ist der Act der freien Billkühr überhaupt. So wie die Lehrer der Ontologie vom Etwas und Nichts zu oberst ansfangen, ohne inne zu werden, daß dieses schon Glieder einer Eintheilung sind, dazu noch der eingetheilte Begriff sehlt, der kein anderer, als der Begriff von einem Gegenstande überhaupt sein kann.

Borstellung des Gesehes verknüpst; mithin ist das zweite Stuck dieses: daß das Geseh die Pflicht zur Triebseder macht. Durch das erstere wird die Handlung als Pflicht vorgestellt, welches ein bloses theoretisches Erkenntniß der möglichen Bestimmung der Willtühr d. i. praktischer Regeln ist; durch das zweite wird die Berbindlichkeit, so zu handeln, mit einem Bestimmungsgrunde der Willführ überhaupt im Subjecte verbunden.

Alle Gesetzebung also, (sie mag auch in Ansehung ber Handlung, die sie zur Pflicht macht, mit einer anderen übereinkommen, z. B. die Handlungen mogen in allen Fällen außere sein.) kann doch in Ansehung der Triebsebern unterschieden sein. Diesenige, welche eine Handlung zur Pslicht, und diese Pflicht zugleich zur Triebseber macht, ist ethisch. Diesenige aber, welche das Letzere nicht im Gesetze mit einschließt, mithin auch eine andere Triebseber, als die Ibee der Pflicht selbst, zuläst, ist juridisch. Man sieht in Ansehung der letzeren leicht ein, daß diese von der Idee der Pflicht unterschiedene Triebseber, von den pathologischen Bestimmungsgründen der Willführ der Neigungen und Abneigungen, und unter diesen von denen der letzeren Art hergenommen sein mussen, weil es eine Gesetzebung, welche nottbigend, nicht eine Ahlockung, die einladend ist, sein soll.

Man nennt die blose Uebereinstimmung ober Nichtübereinstimmung einer Handlung mit dem Gesetze, ohne Rücksicht auf die Triebseder berfelben, die Legalität (Gesetzmäßigkeit); biejenige aber, in welcher die Ibee der Pflicht aus dem Gesetz zugleich die Triebseder ber Handlung ift, die Moralität (Sittlichkeit) derselben.

Die Pflichten nach ber rechtlichen Gesetzebung konnen nur außere Pflichten sein, weil diese Gesetzebung nicht verlangt, daß die Idee dieser Pflicht, welche innerlich ist, für sich selbst Bestimmungsgrund der Willführ des Handelnden sei, und, da sie doch einer sur Gesetze schicklichen Triebseder bedarf, nur außere mit dem Gesetze verbinden kann. Die ethische Gesetzebung dagegen macht dwar auch innere Handlungen zu Pflichten, aber nicht etwa mit Ausschließung ber außeren, sondern geht aus Alles, was Pflicht ift,

überhaupt. Aber eben barum, weil die ethische Sesetgebung die innere Triebfeber der Handlung (die Idee der Pflicht) in ihr Geseth mit einschließt, welche Bestimmung durchaus nicht in die außere Sesetzgebung einstließen muß; so kann die ethische Gesetzgebung keine dußere, (selbst nicht die eines gottlichen Willens) sein, ob sie zwar die Pslichten, die auf einer anderen, nämlich äußeren Gesetzebung beruben, als Pflichten, in ihre Gesetzebung zu Triebsedern ausnimmt.

Dieraus ift zu erfeben, bag alle Pflichten blos barum, weil fie Pflichten find, mit zur Ethit geboren; aber ihre Befenge. bung ift barum nicht allemal in ber Ethit enthalten, sonbern von vielen derfelben außerhalb berfelben. So gebietet die Ethit, baß ich eine in einem Bertrage gethane Unbeischigmachung, wenn mich ber andere Theil gleich nicht bazu zwingen konnte, boch erfullen muffe: allein fie nimmt bas Gefet (pacta sunt servanda), und bie biefem correspondirende Pflicht aus der Rechtslehre als gegeben an. nicht in ber Ethit, sonbern im Jus liegt bie Gesetgebung, bag angenommene Berfprechen gehalten werben muffen. Die Ethie lehrt hernach nur, bag, wenn bie Triebfeber, welche bie juribische Gefete gebung mit jener Pflicht verbindet, namuch ber außere 3mang, auch weggelaffen wird, die Ibee ber Pflicht allein schon zur Eriebfeber binreichend fei. Denn mare bas nicht, und bie Gefetgebung felber nicht juribisch, mithin die aus ihr entspringende Pflicht nicht eigentliche Rechtspflicht (jum Unterschiede von ber Tugendpflicht); fo wurde man die Leiftung ber Treue (gemaß feinem Berfprechen in einem Bertrage) mit benen Sandlungen bes Wohlwollens und ber Berpflichtung zu ihnen in eine Rlaffe feten, welches burchaus nicht geschehen muß. Es ift teine Tugendpflicht, fein Bersprechen zu balten, sondern eine Rechtspflicht, ju beren Leiftung man gezwungen werben kann. Aber es ift boch eine tugenbhafte Sanblung (Beweis ber Tugendy, es auch ba ju thun, mo kein 3mang beforgt merben Rechtslehre und Tugendlehre unterscheiben fich also nicht fomobl burch ihre verschiebenen Pflichten, als vielmehr burch bie Berschiebenheit ber Gesetzgebung, welche bie eine ober bie andere Triebfeber mit bem Gefete verbindet.

Die ethische Gefeigebung, (bie Pflichten mogen allenfalls auch außere fein,) ift biejenige, welche nicht außerlich fein kann; bie juribifche ift, welche auch außerlich fein kann. Go ift es eine außerliche Pflicht, fein vertragsmäßiges Berfprechen zu halten; aber bas Gebot, biefes blos barum zu thun, weil es Pflicht ift, ohne auf eine andere Triebfeber Rudficht ju nehmen, ift blos gur inneren Gefetgebung gehörig. Also nicht als befondere Art von Pflicht, (eine besondere Art Handlungen, zu benen man verbunden ift.) benn es ift in ber Cthik sowohl, als im Rechte eine auffere Bflicht. sondern weil die Gesetzgebung im angeführten Kalle eine innere ift und keinen außeren Gesetgeber haben kann, wird bie Berbinblichkeit gur Ethif gegablt. Mus eben bem Grunde werben bie Pflichten bes Boblwollens, ob fie gleich außere Pflichten (Berbindlichkeiten zu außeren Sandlungen) find, boch zur Ethit gezählt, weil ihre Gefetgebung nur innerlich sein kann. - Die Ethik bat freilich auch ihre besonderen Pflichten (3. B. Die gegen fich felbft), aber hat boch auch mit bem Rechte Pflichten, aber nur nicht bie Urt ber Berpflichtung gemein. Denn Sandlungen blos barum, weil es Pflichten sind, ausüben, und ben Grundsas ber Pflicht felbst, mober fie auch tomme, zur hinreichenden Triebfeber ber Willfuhr zu machen, ift bas Gigenthumliche ber ethischen Gesetgebung. Go gibt es also zwar viele birect ethische Pflichten, aber bie innere Gefetgebung macht auch bie übrigen, alle und insgesammt, zu inbirectethischen.

# ĮV.

# Vorbegriffe zur Metaphhsik der Sitten. (Philosophia practica universalis.)

Der Begriff der Freiheit ist ein reiner Vernunftbegriff, der eben darum für die theoretische Philosophie transscendent, d. i. ein solcher ist, dem kein angemessenes Beispiel in irgend einer möglichen Erfahrung gegeben werden kann, welcher also keinen Gegenstand einer uns möglichen theoretischen Erkenntniß ausmacht, und-schlechterdings nicht für ein constitutives, sondern lediglich als regulatives,

umb zwar nur blos negatives Princip der speculativen Bernunft gelten kann, im praktischen Gebrauche berselben aber seine Realität durch praktische Grundsätze beweist, die, als Gesetze, eine Causalität der reinen Bernunft, unabhängig von allen empirischen Bedingungen (dem Sinnlichen überhaupt) die Willtuhr [zu] bestimmen, und einen reinen Willen in uns beweisen, in welchem die sirtlichen Begriffe und Gesetze ihren Ursprung haben.

Muf biesem (in praktischer Rudficht) positiven Begriffe ber Freiheit grunden fich unbedingte praktifche Gefege, weiche moralifc beißen, die in Amsehung Unser, beren Willführ sinnlich afficirt und fo bem reinen Willen nicht von felbst angemessen, sondern oft wisberftrebend ift, Smperativen (Gebote ober Berbote), und gwar kategorische (unbedingte) Imperativen sind, wodurch sie sich von ben technischen (ben Runftvorschriften), als die jederzeit nur bebingt gebieten, unterscheiben, nach benen gewiffe Sandlungen erlaubt ober unerlaubt, b. i. moralisch möglich ober unmöglich, einige berfelben aber, ober ihr Gegentheil moralisch nothwendig b. i. verbindlich find; woraus bann fur jene ber Begriff einer Pflicht entfpringt, beren Befolgung ober Uebertretung gwar auch mit einer Luft ober Unluft von besonderer Art (ber eines moralischen Ge= fuhle) verbunden ift, auf welche wir aber, [weil fie nicht ben Grund ber praktischen Gesete, sonbern nur bie subjective Birfung im Gemuthe bei ber Bestimmung unserer Willfuhr burch jene betreffen und, (ohne jener ihrer Gultigfeit ober Ginflusse objectiv, b. i. im Urtheil der Vernunft etwas hinzuguthun ober zu benehmen,) nach Werschiebenheit ber Subjecte verschieben fein kann,] in praktischen Gefeten ber Bernunft gar nicht Rudficht nehmen.

Folgende Begriffe find der Metaphyfit der Sitten in ihren beiden Theilen gemein.

Berbindlichkeit ift bie Nothwendigkeit einer freien handlung unter einem kategorischen Imperatio ber Bernunft.

Der Imperativ ift eine praktische Regel, wodurch die an sich zufällige handlung nothwendig gemacht wird. Er unterscheidet fich darin von einem praktischen Gesetz, daß dieses zwar die

Nothwendigfeit einer Sandlung vorftellig macht, aber ohne Radficht barauf zu nehmen, ob biefe an fich fcon bem banbeinben Subjecte (etwa einem beiligen Befen) innetlich nothwendig beimobne, ober (wie bem Menfchen) jufallig fei; benn mo bas Erftere ift, ba finbet fein Imperativ Statt. Alfo ift ber Imperativ eine Regel, beren Borftellung bie fubjectiv : jufallige Sand: lung nothwendig macht, mithin bas Subject, als ein folches, was zur Uebereinstimmung mit biefer Regel genothigt (necefs fitirt) werden muß, vorstellt. - Der fategorische (unbebingte) Imperativ ift berienige, welcher nicht etwa mittelbar, burch bie Borftellung eines 3mede, ber burch bie Banblung erreicht werben tonne, fondern ber fie burch bie blofe Borftellung biefer Sandlung felbft (ihrer Form), also unmittelbar als objectiv = nothwendig benkt und nothwendig macht; dergleichen Imperativen feine anbere praftifche Lehre, ale allein bie, welche Berbinblichkeit vorschreibt (bie ber Sitten), sum Beispiele aufftellen tann. Alle anberen Imperativen find technisch und inegesammt bedingt. Grund der Möglichfeit fategorischer Imperativen liegt aber barin: baß fie fich auf teine andere Bestimmung ber Willfuhr, (wodurch ihr eine Absicht untergelegt werden fann,) als lediglich auf die Freiheit berfelben beziehen.

Erlaubt ift eine Handlung (licitum), bie ber Berbinblichkeit nicht entgegen ift; und biese Freiheit, die burch keinen entgegengesetzten Imperativ eingeschrankt wird, heißt die Besugniß (facultas moralis). Hieraus versteht sich von selbst, was unerlaubt (illicitum) sei.

Pflicht ist diesenige Handlung, zu welcher Jemand verbunden ist. Sie ist also die Materie der Berbindlichkeit, und es kann einerlei Pflicht (ber Handlung nach) sein, ob wir zwar auf versschiedene Art dazu verbunden werden können.

Der kategorische Imperativ, indem er eine Berbindlichkeit in Ansehung gewisser Handlungen aussagt, ist ein moralisch-praktisches Geses. Weil aber Verbindlichkeit nicht blos praktische Nothewendigkeit, (bergleichen ein Geses überhaupt aussagt,) sondern auch Nothigung enthält, so ist der gedachte Imperativ enteweder ein Gebot oder Verdotgeses, nachdem die Begehung oder Unterlassung als Pflicht vorgestellt wird. Eine Handlung, die

weber geboten noch verboten ist, ist blos erlaubt, weil es in Ansehung ihrer gar kein, die Freiheit (Befugnis) einschränkendes Geset und also auch keine Pflicht gibt. Eine solche Handlung heißt sittlich=gleichgultig (indifferens, adiaphoron, res merae facultatia). Man kann fragen: ob es bergleichen gebe, und, wenn es solche gibt, ob dazu, daß es Jemandem frei stebe, etwas nach seinem Belieben zu thun, oder zu lassen, außer dem Gebots geset (lex praeceptiva, lex mandati,) und dem Berbotgesets (lex prohibitiva, lex vetiti,) noch ein Erlaubnisgeset (lex permissiva) ersorderlich sei. Wenn diese ist, 'so wurde die Bestugnis nicht allemal eine gleichgultige Handlung (adiaphoron) betressen, denn zu einer solchen, wenn man sie nach sittlichen Gesehen betrachtet, wurde kein besonderes Geset ersordert werden.

That heißt eine Handlung, sofern sie unter Gesetzen der Berbindlichkeit steht, folglich auch sofern bas Subject in berselben nach der Freiheit seiner Willführ betrachtet wird. Der Handelnde wird burch einen solchen Act als Urheber der Wirkung betrachtet, und diese, zusammt der Handlung selbst, können ihm zugerechnet werden, wenn man vorher das Gesetzkennt, kraft welches auf ihnen eine Verbindlichkeit ruht.

Person ist bassenige Subject, bessen Handlungen einer Burechnung fähig sind. Die moralische Personlichkeit ist also
nichts Anderes, als die Freiheit eines vernünstigen Wesens unter
moralischen Gesehen, (die psychologische aber blos das Vermögen,
sich seiner selbst in den verschiedenen Zuständen der Identität seines Daseins bewußt zu werden;) woraus dann solgt, daß eine
Person keinen anderen Gesehen, als denen, die sie sentweder
allein, oder weuigstens zugleich mit Underen) sich selbst gibt, unterworsen ist.

Sache ist ein Ding, was keiner Zurechnung fabig ist. Ein jedes Object der freien Willführ, welches selbst der Freiheit ermangelt, heißt baher Sache (res corporalis).

Recht ober Unrecht (rectum aut minus rectum) überhaupt ist eine That, sofern sie pflichtmäßig ober pflichtwidrig (factum licitum aut illicitum) ist; die Pslicht selbst mag, ihrem Inhalte

ober ihrem Ursprunge nach, sein, von welcher Art sie wolle. Gine pflichtwidrige That heißt Uebertretung (reatus).

Eine unvorfätliche Uebertretung, die gleichwohl zugerechnet werden kann, heißt blose Verschulbung (culpa). Eine vorsätliche (b. i. biejenige, welche mit dem Bewußtsein, daß sie Uebertretung sei, verbunden ift,) heißt Verbrechen (dolus). Was nach außeren Gesetzen recht ist, heißt gerecht (justum), was es nicht ift, unsgerecht (injustum).

Ein Biberftreit ber Pflichten (collisio officiorum s. obligationum) wurde bas Berhaltniß berfelben fein, durch welches eine berfelben die andere (gang ober zum Theil) aufhobe. aber Pflicht und Verbindlichkeit überhaupt Begriffe find, welche bie objective praktische Nothwendigkeit gewisser Sandlungen ausbrucken und zwei einander entgegengesette Regeln nicht zugleich nothwendig fein konnen, fondern, wenn nach einer berfelben zu handeln es Pflicht ift, so ist nach der entgegengefetzten zu handeln nicht allein keine Pflicht, sondern sogar pflichtwidrig; so ist eine Collision von Pflichten und Verbindlichkeiten gar nicht benkbar (obligationes non colliduntur). Es fonnen aber'gar wohl zwei Grunde ber Berbindlichkeit (rationes obligandi), beren einer aber, ober ber andere, gur Berpflichtung nicht gureichend ift (rationes obligandi non obligantes), in einem Subject und ber Regel, die es fich vorschreibt, verbunden sein, ba bann ber eine nicht Pflicht ift. - Benn zwei folder Grunde einander widerstreiten, fo fagt die praktische Philosophie nicht: daß die starkere Berbindlichkeit die Oberhand behalte (fortior obligatio vincit), fondern ber ftartere Berpflich: tungegrund behalt ben Plat (fortior obligandi ratio vincit).

Ueberhaupt heißen die verbindenden Gesete, für die eine außere Gesetgebung möglich ist, außere Gesetze (leges externas). Unter diesen sind diejenigen, zu benen die Berbindlichkeit auch ohne außere Gesetzebung a priori durch die Bernunft erkannt werden kann, zwar außere, aber naturliche Gesetz; diejenigen dagegen, die ohne wirkliche außere Gesetzebung gar nicht verbinden, (also ohne die letzere nicht Gesetze sein wurden,) heißen positive Gesetze. Es

kann also eine außere Gesetzebung gebacht werben, die lanter natürliche Gesetze enthielte; alsbenn aber mußte boch ein naturliches Gesetz vorausgehen, welches die Auctorität des Gesetzebers (d. i. die Besfugniß, durch seine blose Willfuhr Andere zu verbinden,) begrundete.

Der Grundsat, welcher gewisse handlungen zur Pflicht macht, ift ein praktisches Gesetz. Die Regel bes handelnden, die er sich selbst aus subjectiven Grunden zum Princip macht, heißt seine Maxime; baher bei einerlei Gesetzen doch die Maximen der hans belnden sehr verschieden sein konnen.

Der kategorische Imperativ, der überhaupt nur aussagt, was Berbindlichkeit sei, ist: handle nach einer Maxime, welche zugleich als ein allgemeines Gesetz gelten kann. — Deine Handlungen mußt du also zuerst nach ihrem subjectiven Grundsage betrachten; ob aber dieser Grundsatz auch objectiv gultig sei, kannst du nur daran erskennen, daß, weil beine Vernunft ihn der Probe, unterwirft, durch denselben dich zugleich als allgemein gesetzgebend zu denken, er sich zu einer solchen allgemeinen Gesetzgebung qualificire.

Die Einfachheit Dieses Gefetes in Bergleichung mit ben großen und mannigfaltigen Forberungen, die baraus gezogen werben konnen, imgleichen bas gebietenbe Unfehen, ohne bag es boch fichtbar eine Triebfeber bei fich fuhrt, muß freilich anfanglich befremben. Wenn man aber, in diefer Bermunberung aber ein Bermogen unferer Bernunft, burch die blofe Idee ber Qualification einer Marime gur Allgemeinheit eines praktischen Gesetes bie Willführ au bestimmen, belehrt wird: daß eben diese praktischen Gesetze (die moralischen) eine Eigenschaft ber Willfuhr querft fund machen, auf Die feine speculative Bernuuft weber aus Grunben a priori, noch burch irgend eine Erfahrung gerathen hatte, und, wenn fie barauf gerieth, ihre Möglichkeit theoretisch burch nichts barthun konnte, gleichwohl aber jene praktischen Gefege biefe Eigenschaft, namlich bie Breibeit, unwidersprechlich barthun; so wird es weniger befremben, biefe Gefete, gleich mathematischen Poftulaten, unerweislich und boch apobiftisch zu finden, zugleich aber ein ganzes Keld von praftischen Ertenntnissen vor sich eröffnet zu sehen, wo die Bernunft mit berseiben Wee ber Freiheit, ja jeder anderer ihrer Ideen des Uebersinnslichen im Scheoretischen Alles schlechterdings vor ihr verschlossen finden muß. Die Uebereinstimmung einer Handlung mit dem Pflichtgesetze ist die Sesetzmäßigkeit (legalitas), — die der Maxime der Handlung mit dem Gesetze die Sittlichkeit (moralitas) derselben. Maxime aber ist das subjective Princip zu handeln, was sich das Subject selbst zur Regel macht, (wie es nämlich handeln will.) Dagegen ist der Grundsat der Pflicht das, was ihm die Vernunft schlechthin, mithin objectiv gedietet, (wie es handeln soll.)

Der oberste Grundsatz ber Sittenlehre ist also: handle nach einer Marime, die zugleich als allgemeines Gesetz gelten kann. — Jede Marime, die sich hiezu nicht enalisieirt, ist der Moral zuwider.

Bon bem Willen gehen die Gesetze aus; von der Willtuhr bie Marimen. Die lettere ist im Menschen eine freie Willtuhr; der Wille, der auf nichts Anderes, als blos auf Gesetz geht, kann weder frei noch unfrei genannt werden, weil er nicht auf Handlungen, sondern unmittelbar auf die Gesetzebung für die Marime der Handlungen (also die praktische Vernunft selbst) geht, daher auch schlechterbings nothwendig und selbst keiner Nothigung fahig ist. Nur die Willkuhr also kann frei genannt werden.

Die Freiheit ber Willfuhr aber tann nicht burch bas Bermogen ber Dahl, fur ober wiber bas Gefet ju handeln (libertas indifferentiae), befinirt werben; - wie es wohl Ginige versucht haben, - obzwar bie Billfuhr als Phanomen bavon in ber Erfahrung baufige Beispiele gibt. Denn bie Freiheit, (fo wie fie uns durche moralische Gefet allererft fundbar wird,) tennen wir nur als negative Eigenschaft in uns, namlich burch feine finnlichen Beftimmungsgrunde jum Sandeln genothigt zu werden. 216 Roumen aber, b. i. nach bem Bermogen bes Denfchen blos als Intelligeng betrachtet, wie fie in Unfehung der finnlichen Billfuhr nothigenb ift, mithin ihrer positiven Befchaffenheit nach, tonnen wir fie theoretifch gar nicht barftellen. Dur bas tonnen wir mohl einsehen: bag, obgleich ber Menfc, als Sinnenwefen, ber Erfahrung nach ein Bermogen zeigt, bem Gefete nicht allein gemaß, fondern auch gus miber zu mahlen, baburch boch nicht feine Freiheit als intels ligibten Befens befintrt werben tonne; weil Erfcheinungen

tein' überfinnliches Object, (bergleichen boch bie freie Billbiebr ift,) verftanblich machen tonnen, und bag die Freiheit nimmermehr barin gefest werben tann, bag bas vernunftige Subject auch eine wider feine (gefetgebende) Bernunft ftreitende Babl treffen tann; wenngleich bie Erfahrung oft genug beweift, bag es geschieht; (wovon wir boch bie Doglichkeit nicht begreifen tonnen.) - Denn ein Anbered ift, einen Sat (ber Erfahrung) einraumen, ein Unberes, ibn gum Ertlarungeprincip (bes Begriffs ber freien Willführ) und allgemeinen Unterfcheibungs= merfmal (vom arbitrio bruto s. servo) machen; meil bas Erftere nicht behauptet, bag bas Mertmal nothwendig gum Begriff gehore, welches boch jum 3meiten erforderlich ift. -Die Rreiheit, in Begiehung auf die innere Gefetgebung ber Bernunft, ift eigentlich allein ein Bermogen; bie Doglichteit, von biefer abzuweichen, ein Unvermogen. Wie tann nun jenes aus Diefem ertlart werben? Es in eine Definition, Die uber ben prattifchen Begriff noch bie Ausubung beffelben, wie fie bie Erfahrung lebrt, hinguthut, eine Baftartertlarung (definitio hybrida), welche ben Begriff im falfchen Lichte barftellt.

Seseth (ein moralisch praktisches) ist ein Sat, ber einen kates gorischen Imperativ (Gebot) enthält. Der Gebietende (imperans) durch ein Geseth ist der Gesethgeber (legislator). Er ist Urheber (auctor) der Verbindlichkeit nach dem Gesethe, aber nicht immer Urheber des Gesethes. Im letteren Falle wurde das Geseth positiv (zufällig) und willkührlich sein. Das Geseth, was uns a priori und unbedingt durch unsere eigene Vernunft verbindet, kann auch als aus dem Willen eines höchsten Gesethgebers, d. i. eines solchen, der lauter Rechte und keine Pstichten hat, (mithin dem göttlichen Willen) hervorgehend ausgedrückt werden, welches aber nur die Idee von einem moralischen Wesen besteutet, bessen Wille für alle Geseth ist, ohne ihn doch als Urheber besselben zu denken.

Burechnung (imputatio) in moralischer Bebeutung ist bas Urtheil, wodurch Jemand als Urheber (causa libera) einer Hand-lung, die alsdann That (factum) heißt und unter Gesetzen steht, angesehen wird; welches, wenn es zugleich die rechtlichen Folgen aus dieser That bei sich führt, eine rechtsträftige (imputatio judi-

ciaria s. valida), sonft aber nur eine beurtheilende Zurechnung (imputatio dijudicatoria) sein wurde. — Diejenige (physische ober moralische) Person, welche rechtstraftig zuzurechnen die Besugniß hat, heißt ber Richter ober auch ber Gerichtshof (judex s. forum).

Bas Semand pflithtmäßig mehr thut, als wozu er nach bem Gesetz gezwungen werden kann, ist verdienstlich (meritum); was er nur gerade dem letzteren angemessen thut, ist Schulbigkeit (debitum); was er endlich weniger thut, als die letztere fordert, ist moralische Verschuldung (demeritum). Der recht-liche Essect einer Verschuldung ist die Strafe (poena); der einer verdienstlichen That Belohnung (praemium), (vorausgescht, daß sie, im Gesetz verheißen, die Bewegursache war;) die Angemessenheit des Versahrens zur Schuldigkeit hat gar keinen rechtlichen Essect.—Die gültige Vergeltung (remuneratio s. repensio benesica) steht zur That in gar keinem Rechtsverhältnisse.

Die guten ober schlimmen Folgen einer schulbigen Sandlung,
— imgleichen die Folgen der Unterlassung einer verdienstlichen,
konnen dem Subjecte nicht zurechnet werden (modus imputationis tollens).

Die guten Folgen einer verdienstlichen, — imgleichen bie schlimmen Folgen einer unrechtmäßigen Sandlung konnen bem Subjecte zugerechnet werben (modus imputationis ponens).

Subjectiv ift ber Grab ber Zurechnungsfähigkeit (imputabilitas) ber Handlungen nach der Größe ber hinderniffe zu schähen, die dabei haben überwunden werden muffen. — Je größer die Naturhinderniffe (der Sinnlichkeit), je kleiner das moralische Hinderniß (der Pflicht), desto mehr wird die gute That zum Verdienst angerechnet. 3. B. wenn ich einen mir ganz fremden Menschen mit meiner beträchtlichen Ausopferung aus großer Noth rette.

Dagegen: je kleinet bas Naturhinderniß, je größer das hinzberniß aus Grunden der Pflicht, desto mehr wird die Uebertretung (als Berschuldung) zugerechnet. — Daher der Gemuthszusstand, ob das Subject die That im Affect, oder mit ruhiger Ueberlegung verübt habe, in der Zurechnung einen Unterschied macht, der Folgen hat.

# Einleitung in bie Recht blehre.

## §. A.

Bas die Rechtslehre fei?

Der Inbegriff der Gesetze, sur welche eine außere Gesetzgebung möglich ist, heißt die Rechtslehre (Jus). Ist eine solche Gesetzgebung wirklich, so ist sie Lehre des positiven Rechts und der Rechtskundige derselben, oder Rechtsgelehrte (Jurisconsultus) heißt Rechtserfahren (Jurisperitus), wenn er die außeren Gesetze auch außerlich, d. i. in ihrer Anwendung auf in der Ersahrung vorstommende Fälle kennt, die auch wohl Rechtsklugheit (Jurisprudentia) werden kann, ohne beide zusammen aber blose Rechtse wissenschaft (Jurisscientia) bleibt. Die letztere Benennung kommt der spstem atischen Kenntniß der natürlichen Rechtslehre (Jus naturae) zu, wiewohl der Rechtskundige in der letzteren zu aller positiven Gesetzgebung die unwandelbaren Principien hergeben muß.

# §.∙ B.

# - Was ist Recht?

Diese Frage mochte wohl ben Rechtsgelehrten, wenn er nicht in Tautologie verfallen, ober statt einer allgemeinen Auflösung auf das, was in irgend einem Lande die Gesetze zu irgend einer Zeit wollen, verweisen will, ebenso in Verlegenheit setzen, als die berufene Aufsorderung: was ist Wahrheit? den Logiker. Was Rechtens sei (quid sit juris), d. i. was die Gesetze an einem gezwissen Ort und zu einer gewissen Zeit sagen oder gesagt haben, kann er noch wohl angeben; aber ob das, was sie wollten, auch recht sei, und das allgemeine Kriterium, woran man überhaupt Recht sowohl, als Unrecht (justum et injustum), erkennen könne, bleibt ihm wohl verborgen, wenn er nicht eine Zeit lang jene empirischen Principien verläßt, die Quellen jener Urtheile in der blosen Vernunft sucht, (wiewohl ihm dazu jene Gesetze vortresslich zum Leitsaden dienen können,) um zu einer möglichen positiven Gesetze gebung die Grundlage zu errichten. Eine blos empirische Rechtselehre ist, (wie der hölzerne Kopf in Phadrus Fabel) ein Kopf, der schof sein mag, nur Schade! daß er kein Gehirn hat.

Der Begriff bes Rechts, fofern er fich auf eine ihm corresponbirende Berbinblichkeit- bezieht, (b. i. ber moralische Begriff berfelben) betrifft erfilich nur bas außere und zwar praktische Berbaltnif einer Person gegen eine andere, sofern ihre Sandlungen als Racta auf einander (unmittelbar, ober mittelbar) Einfluß baben tonnen. Aber zweitens bebeutet er nicht bas Berhaltnig ber Billtubr auf ben Bunfch, (folglich auch auf bas blofe Bedurfnig) bes Unberen, wie etwa in ben handlungen ber Bohlthatigkeit ober Sartherzigkeit, fondern lebiglich auf Die Willfubr bes Underen. Drittens in biefem wechselseitigen Berhaltniffe ber Billfuhr tommt auch -gar nicht bie Daterie ber Billfuhr, b. i. ber 3wed, ben ein Jeber mit bem Object, was er will, gur Absicht hat, in Betrachtung, 3. B. es wird nicht gefragt, ob Jemand bei ber Waare, bie er zu feinem eigenen Handel von mir kauft, auch feinen Bortheil finden moge, ober nicht, sondern nur nach ber Form im Berbaltnif ber beiberseitigen Billfuhr, fofern fie blos als frei betrachtet wird, und ob baburch bie Sandlung Eines von Beiben fich mit ber Freiheit bes Unberen nach einem allgemeinen Gefete Busammen vereinigen laffe.

Das Recht ift also ber Inbegriff ber Bebingungen, unter benen bie Billfuhr bes Einen mit ber Willfuhr bes Unberen nach einem allgemeinen Gesetz ber Freiheit zusammen vereinigt werben kann.

## §. C.

### Mugemeines Princip bes Rechts.

"Gine jebe Handlung ift recht, die ober nach beren Marime bie Freiheit ber Willfuhr eines Jeden mit Jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz gusammen bestehen kann 2c."

Wenn also meine Handlung, ober überhaupt mein Zustand mit ber Freiheit von Jedermann nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann, so thut der mir Unrecht, der mich daran hindert; denn dieses hinderniß (dieser Widerstreit) kann mit der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen nicht bestehen.

Es folgt hieraus auch: baß nicht verlangt werden kann, baß dieses Princip aller Marimen selbst wiederum meine Marime sei, b. i. daß ich es mir zur Marime meiner Handlung mache; benn ein Ieder kann frei sein, obgleich seine Freiheit mir ganzlich indifferent ware, oder ich im Perzen derselben gerne Abbruch thun mochte, wenn ich nur durch meine außere Handlung ihr nicht Eintrag thue. Das Rechthandeln mir zur Marime zu machen, ist eine Forderung, die die Ethik an mich thut.

Also ist das allgemeine Rechtsgesetz: handle dußerlich so, daß der freie Gebrauch deiner Wilkuhr mit der Freiheit von Jedermann nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen könne, zwar ein Gesetz, welches mir eine Verbindlichkeit auserlegt, aber ganz und gar nicht erwartet, noch weniger sordert, daß ich ganz um dieser Verbindlichkeit willen, meine Freiheit auf jene Bedingungen selbst einschränken solle, sondern die Vernunst sagt nur, daß sie in ihrer Idee darauf eingeschränkt sei und von Anderen auch thätlich einzeschränkt werden durse; und dieses sagt sie als ein Postulat, welches gar keines Beweises weiter sähig ist. — Wenn die Absicht nicht ist, Lugend zu lehren, sondern nur, was recht sei, vorzutragen, so darf und soll man selbst nicht jenes Rechtsgeset als Triebseder der Handlung vorstellig machen.

#### 6. D.

Das Recht ift mit ber Befugniß zu zwingen verbunden.

Der Widerstand, der dem Hindernisse einer Wirkung entgegengesett wird, ist eine Besorderung dieser Wirkung und stimmt mit
ihr zusammen. Nun ist Alles, was Unrecht ist, ein Hindernis der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen; der Zwang aber ist ein Hinderniss
oder Widerstand, der der Freiheit geschieht. Folglich: wenn ein
gewisser Gebrauch der Freiheit selbst ein Hinderniss der Freiheit nach
allgemeinen Gesetzen (d. i. unrecht) ist, so ist der Zwang, der diesem
entgegengesetzt wird, als Verhinderung eines Hindernisses
der Freiheit mit der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen zusammenstimmend d. i. recht; mithin ist mit dem Rechte zugleich eine Befugnis, den, der ihm Abbruch thut, zu zwingen, nach dem Satze
des Widerspruchs verknupft.

#### §. E.

Das fricte Recht kann auch als die Möglichkeit eines mit Jedermanns Freiheit nach allgemeinen Gesetzen zusammenstimmenden durchgängigen wechselseitigen Zwanges vorgestellt werden.

Dieser Sat will so viel sagen, als: bas Recht barf nicht als aus zwei Studen, namlich ber Verbindlichkeit' nach einem Gesetze und der Besugniß bessen, ber durch seine Willführ den Anderen verbindet, diesen dazu zu zwingen, zusammengesetzt gedacht werden, sondern man kann den Begriff des Rechts in der Möglichkeit der Verknüpfung des allgemeinen wechselseitigen Zwanges mit Iedermanns Freiheit unmittelbar seizen. So wie namlich das Recht überhaupt nur das zum Objecte hat, was in Handlungen außerlich ist, so ist das stricte Recht, namlich das, dem nichts Ethisches beigemischt ist, daszenige, welches keine anderen Bestimmungsgründe der Willführ, als blos die außeren sordert; denn alsdann ist es rein und mit keinen Tugendvorschriften vermengt. Ein strictes (enges) Recht kann man also nur das völlig äußere nennen. Dieses gründet sich nun zwar auf dem Bewußtsein der Verdindlichkeit eines Ieden nach dem Gesetz; aber die Willkühr darnach zu bestimmen, darf und

kann es, wenn es rein sein soll, sich auf dieses Bewußtsein als Triebseber nicht berufen, sondern sußt sich deshald auf dem Princip der Möglichkeit eines außeren Iwanges, der mit der Freiheit von Jedermann nach allgemeinen Gesehen zusammen bestehen kann. — Wenn also gesagt wird: ein Gläubiger hat ein Recht, von dem Schuldner die Bezahlung seiner Schuld zu fordern, so bedeutet das nicht, er kann ihm zu Gemüthe führen, daß ihn seine Vernunft selbst zu dieser Leistung verbinde, sondern ein Iwang, der Jedermann nothigt, dieses zu thun, kann gar wohl mit Jedermanns Freiheit, also auch mit der seinigen, nach einem allgemeinen außeren Gesetz zusammen bestehen: Recht und Besugniß zu zwingen bedeuten also einerkei.

Das Gefet eines mit Sebermanns Freiheit nothwendig jufammenftimmenden wechfelfeitigen 3manges, unter bem Princip ber allgemeinen Freiheit, ift gleichsam bie Conftruction jenes Begriffe, d. i. Darftellung beffelben in einer reinen Unschauung a priori, nach ber Unglogie ber Moglichteit freier Bewegungen ber Rorper unter bem Befete ber Bleichheit ber Wirkung und Gegenwirkung. So wie wir nun in ber reinen Da= thematif die Eigenschaften ihres Dbjects nicht unmittelbar vom Begriffe ableiten, fondern nur durch die Conftruction bes Begriffs entbeden tonnen, fo ifts nicht fowohl ber Begriff bes Rechts, als vielmehr ber, unter allgemeine Gefete gebrachte, mit ihm jufammenftimmenbe burchgangig wechfelfeitige und gleiche 3mang, ber die Darftellung jenes Begriffs moglich macht. Dieweil aber biefem bynamischen Begriffe noch ein blos formaler, in ber reinen Mathematit (3. B. ber Geometrie) jum Grunde liegt; fo hat bie Bernunft dafür geforgt, ben Berftand auch mit Unschauungen a priori, jum Behuf ber Conftruction bes Rechtsbegriffs, fo viel moglich zu verforgen. — Das Rechte (rectum) wird als bas Gerabe theils bem Rrummen, theils bem Schiefen Das erfte ift bie innere Befchaffenheit entgegengefest. einer Linie von der Art, bag es zwischen zweien gegebenen Puncten nur eine einzige, bas zweite aber die Lage zweier einander burchichneibenden ober gufammenftogenden Linien, pon beren Urt es auch nur eine einzige (bie fenfrechte) geben fann, bie fich nicht mehr nach einer Seite, als der anderen hinneigt,

3

und bie ben Raum von beiben Seiten gleich abtheilt, nach welchen Analogie auch die Rechtslehre bas Seine einem Jeben (mit mathematischer Genauigkeit) bestimmt wissen will, welches in der Tugendlehre nicht erwartet werden darf, als welche einen gewissen Raum zu Ausnahmen (latitudinem) nicht verweigern kann. — Aber, ohne ins Gebiet der Ethik einzugreisen, gibt es zwei Fälle, die auf Rechtsentscheidung Anspruch machen, für die aber keiner, der sie entscheide, ausgefunden werden kann, und die gleichsam in Spikur's intermundia hingehören. — Diese müssen wir zuvörderst aus der eigentlichen Rechtslehre, zu ber wir bald schreiten wollen, aussondern, damit ihre schwankenden Principien nicht auf die festen Grundsähe der ersteren Einflus bekommen.

# Unhang zur Einleitung in die Rechtslehre.

Bom zweibeutigen Recht. (Jus aequivocum.)

Mit jedem Recht in enger Bedeutung (jus strictum) ist die Besugniß zu zwingen verbunden. Aber man denkt sich noch ein Recht im weiteren Sinne (jus latum), wo die Besugniß zu zwingen durch kein Gesetz bestimmt werden kann. — Dieser wahren oder vorgeblichen Rechte sind nun zwei: die Billigkeit und das Nothrecht; von denen die erste ein Recht ohne Zwang, das zweite einen Zwang ohne Recht annimmt, und man wird leicht gewahr, diese Doppelsinnigkeit beruhe eigentlich darauf, daß es Fälle eines bezweiselten Rechts gibt, zu deren Enischeidung kein Richter ausgestellt werden kann.

#### L

# Die Billigfeit. (Aequitas.)

Die Billigkeit (objectiv betrachtet) ist keinesweges ein Grund aur Aufforderung blos an die ethische Pslicht Anderer (ihr Bohlswollen und Gutigkeit), sondern ber, welcher aus biefem Grunde etwas fordert, sußt sich guf fein Recht, nur daß ihm die fur den

Richter erforberlichen Bebingungen mangeln, nach welchen biefer bestimmen konnte, wie viel, oder auf welche Art bem Unfpruche beffelben genug gethan werben konne. Der in einer auf gleiche Bortheile eingegangenen Dascopei bennoch mehr gethan, babei aber wohl gar burch Ungludsfälle mehr vertoren bat, als die übrigen Glieber, fann nach ber Billigfeit von ber Gefellichaft mehr forbern. als blos zu gleichen Theilen mit ihnen zu geben. Allein nach bem eigentlichen (fricten) Recht, weil, wenn man fich in feis vem Sall einen Richter bentt, biefer teine beftimmte Angaben (data) bat. um, wie viel nach bem Contract ihm zukomme, auszumachen. wurde er mit seiner Forberung abzuweisen fein. Der hausbiener. bem fein bis zu Ende bes Sahres laufender Lohn in einer binnen ber Beit verschlechterten Mungforte bezahlt wird, womit er bas nicht ausrichten fann, mas er bei Schliegung bes Contraets fich bafür anschaffen konnte, kann bei gleichem Bahlmerth, aber ungleichem Gelbwerth fich nicht auf fein Recht berufen, beshalb fcablos gehalten an werben, fondern nur bie Billigkeit jum Grunde anrufen, (eine flumme Gottheit, Die nicht gebort werden kann;) weil nichts bierüber im Contract bestimmt mar, ein Richter aber nach unbestimmten Bebingungen nicht fprechen fann.

Hieraus folgt auch, daß ein Gerichtshof ber Billigkeit (in einem Streit Anderer über ihre Rechte) einen Widerspruch in sich schließe. Nur da, wo es die eigenen Rechte des Richters betrifft, und in dem, worüber er für seine Person disponiren kann, darf und soll er der Billigkeit Gehör geben; z. B. wann die Krone den Schaden, den Andere in ihrem Dienste erlitten haben und den sie zu vergüten angesteht wird, selber trägt, ob sie gleich nach dem strengen Rechte diesen Ausspruch unter der Vorschützung, daß sie solche auf ihre eigene Gefahr übernommen haben, abweisen könnte.

Der Sinnspruch (dictum) ber Billigkeit ist nun zwar: "bas strengste Recht ist bas größte Unrecht (summum jus summs injuria)"; aber biefem Uebel ist auf bem Wege Rechtens nicht abzuhelfen, ob es gleich eine Rechtsforberung betrifft, weil biefe für bas Gewissensgericht (forum poli) allein gehort, bagegen jede

Frage Rechtens vor bas burgerliche Recht (forum soli) gezogen werben muß.

#### II.

#### Das Nothrecht. (Jus necessitatis.)

Dieses vermeinte Recht soll eine Besugniß sein, im Fall der Gefahr des Berlusts meines eigenen Lebens, einem Anderen, der mir nichts zu Leide that, das Leben zu nehmen. Es fällt in die Augen, daß hierin ein Widerspruch der Rechtslehre mit sich selbst enthalten sein musse; — denn es ist hier nicht von einem ungerechten Angreiser auf mein Leben, dem ich durch Beraubung des seinen zuvorkomme (jus' inculpatae tutelae), die Rede, wo die Unempsehlung der Mäßigung (moderamen) nicht einmal zum Recht, sondern nur zur Ethit gehort, sondern von einer erlaubten Gewaltthätigkeit gegen den, der keine gegen mich ausübte.

Es ift flar: daß biese Behauptung nicht objectiv nach bem. mas ein Gefet vorschreiben, sondern blos subjectiv, wie vor Gericht bie Senteng gefallt werben wurde, zu verfteben fei. Es tann namlich kein Strafgefet geben, welches bemienigen ben Lob querkennte, ber im Schiffbruche mit einem Unberen in gleicher Lebensgefahr schwebend, diesen von bem Brette, worauf er fich gerettet hat, wegstieße, um sich selbst zu retten. Denn bie burchs Gefet anaebrobte Strafe konnte boch nicht großer fein, als bie bes Berluftes bes Lebens bes Erfteren. Nun fann ein folches Strafgefet bie beabsichtigte Wirkung gar nicht haben; benn die Bebrohung mit einem Uebel, mas noch ungewiß ift, (bem Tobe burch ben richterlichen Ausspruch,) kann bie Furcht vor bem Uebel, mas gewiß ift, (namlich bem Ersaufen,) nicht überwiegen. Also ift bie That ber gewaltthatigen Gelbsterhaltung nicht etwa als unstraflich (inculpabile), sondern nur als unstrafbar (inpunibile) zu beurtheilen und diese subjective Straflosigkeit wird, burch eine munberliche Bermechselung, von ben Rechtslehrern für eine objective (Gefets maßigkeit) gehalten.

Der Sinnspruch bes, Rothrechts heißt: "Noth hat fein Gebot

(necessitas non habet legem)"; und gleichwohl kann es keine Roth geben, welche, was unrecht ift, gesetzmäßig machte.

Man sieht: baß in beiben Rechtsbeurtheilungen (nach bem Billigkeits = und bem Nothrechte) bie Doppelsinnigkeit (aequivocatio) aus ber Verwechselung ber objectiven mit ben subjectiven
Gründen ber Rechtsausübung (vor der Vernunft und vor einem Gericht) entspringt, da bann, was Jemand für sich selbst mit gutem Grunde für Recht erkennt, vor einem Gerichtshose nicht Bestätigung sinden, und, was er selbst an sich als unrecht beurtheilen muß, von ebendemselben Nachsicht erlangen kann; weil der Begriff bes Rechts in diesen zwei Fällen nicht in einerlei Bedeutung ist genommen worden.

# Eintheilung ber Rechtelehre.

#### A.

Allgemeine Gintheilung ber Rechtspflichten.

Man kann diese Eintheilung sehr wohl nach dem Ulpian machen, wenn man seinen Formeln einen Sinn unterlegt, den er sich dabei zwar nicht deutlich gedacht haben mag, den sie aber doch verstatten, daraus zu entwickeln oder hinein zu legen. Sie sind solgende:

- 1) Sei ein rechtlicher Mensch (honeste vive). Die rechtliche Chrbarkeit (honestas juridica) besteht darin: im Berhältnisse zu Anderen seinen Werth als den eines Menschen zu behaupten, welche Pflicht durch den Satz- ausgebrückt wird: "mache dich Anderen nicht zum blosen Mittel, sondern sei für sie zugleich 3weck." Diese Pflicht wird im Folgenden -als Verbindlichkeit aus dem Rechte der Menschheit in unserer eigenen Person erklart werden (Lex justi).
- 2) Thue Riemandem Unrecht (neminem laede), und folltest bu barüber auch aus aller Berbindung mit Anderen herausgehen und alle Gesellschaft meiden mussen (Lex juridica).

3) Tritt, (wenn bu das Letztere nicht vermeiben kannst,) in eine Gesellschaft mit Anderen, in welcher Jedem das Seine erhalten werden kann (suum cuique tribue). — Die letztere Formel, wenn sie so übersetzt würde: "gib Jedem das Seine", würde eine Ungereimtheit sagen; benn man kann Niemandem etwas geben, was er schon hat. Wenn sie also einen Sinn haben soll, so müßte sie so lauten: "tritt in einen Zustand, worin Jedermann das Seine gegen jeden Anderen gesichert sein kann" (Lex justitiae).

Auch find obenstehende brei classische Formeln zugleich Eintheis lungsprincipien bes Systems ber Rechtspflichten in innere, außere und in diejenigen, welche die Ableitung ber letteren vom Princip ber ersteren burch Subsumtion enthalten.

#### B.

## Allgemeine-Gintheilung ber Rechte.

- 1) Der Rechte, als systematischer Lehren, in bas Naturrecht, bas auf lauter Principien a priori beruht, und bas positive (statutarische) Recht, was aus bem Willen eines Gesetzebers hervorgeht.
- 2) Der Rechte, als (moralischer) Vermögen Andere zu verpflichten, b. i. als einen gesetzlichen Grund zu den letzteren (titulum), von denen die Obereintheilung die in das angeborne und erworbene Recht ist, deren ersteres dasjenige Recht ist, welches, unabhängig von allem rechtlichen Act, Sedermann von Natur zukommt; das zweite das, wozu ein solcher Act erfordert wird.

Das angeborne Mein und Dein kann auch bas innere (meum vel tuum internum) genannt werden; benn bas außere muß jederzeit erworben werden,

Das angeborne Recht ist nur ein einziges.

Freiheit, (Unabhangigkeit von eines Anderen nothigender Wilkfuhr,) fofern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem allge-

meinen Gefet zusammen befteben tann, ift biefes einzige, ursprungliche, jebem Menschen fraft feiner Menscheit zuftebenbe Recht, -Die angeborne Gleichheit, b. i. Die Unabhangigfeit nicht qu Mehrerem von Underen verbunden ju werden, als wozu man fie wechselseitig auch verbinden kann; mithin bie Qualitat bes Denfchen, fein eigener herr (sui juris) ju fein, imgleichen bie eines unbescholtenen Menschen (justi), weil er, bor allem rechtlichen Uct, keinem Unrecht gethan hat; enblich auch bie Befugnig, bas gegen Andere zu thun, was an sich ihnen bas Ihre nicht schmalert. wenn fie fich beffen nur nicht annehmen wollen; bergleichen ift. ihnen blos feine Gebanken mitzutheilen, ihnen etwas zu erzählen ober zu versprechen, es sei mahr und aufrichtig, ober unmahr und unaufrichtia (veriloquium aut falsiloquium), weil es blos auf ihnen beruht, ob fie ihm glauben wollen ober nicht \*); - alle biefe Befugniffe liegen ichon im Princip ber angebornen Freiheit, und find wirklich von ihr nicht (als Glieder ber Eintheilung unter einem hoberen Rechtsbeariff) unterschieben.

Die Absicht, weswegen man eine solche Eintheilung in das System des Naturrechts, (spfern es das angeborne angeht,) eingeführt hat, geht darauf hinaus, damit, wenn über ein erworbenes Recht ein Streit entsteht und die Frage eintritt, wem die Beweisführung (onus probandi) obliege, entweder von einer bezweiselten That, oder, wenn diese ausgemittelt ist, von einem bezweiselten

<sup>\*)</sup> Borfatlich, wenngleich blod leichtfinniger Weise, Unwahrheit zu sagen, pflegt zwar gewöhnlich Lüge (mendacium) genannt zu werden, weil sie wenigstens sofern auch schaden kann, daß der, welcher sie treuherzig nachsfagt, als ein Leichtgläubiger Anderen zum Gespötte wird. Im rechtlichen Sinne abet will man, daß nur diesenige Unwahrheit Lüge genannt werde, die einem Anderen unmittelbar an seinem Rechte Abbruch thut, z. B. das falsche Borgeben eines mit Iemandem geschlossenen Bertrags, um ihn um das Seine zu bringen (falsiloquium dadosum); und dioser Unterschied sehr verzwandter Begriffe ist nicht ungegründet, weil es bei der blosen Erklärung seiner Gedauken immer dem Anderen frei bleibt, sie anzunehmen, wofür er will, obgleich die gegründete Nachrede, daß dieser ein Mensch sei, dessen man nicht glauben kann, so nahe an den Borwarf, ihn einen Lügner zu nennen, streift, daß die Grenzlinte, die hier das, was zum Jus gehört, von dem, was der Ethlk anheim fällt, nur so eben zu unterscheiden ist.

Recht, berjenige, welcher biese Berbindlichkeit von sich ablehnt, sich auf sein angebornes Recht ber Freiheit, (welches nun nach seinen verschiebenen Berhältnissen specificirt wird,) methodisch und gleich als nach verschiebenen Rechtstiteln berusen könne.

Da es nun in Ansehung bes angebornen, mithin inneren Mein und Dein keine Rechte, sondern nur Ein Recht gibt, so wird diese Obereintheilung als aus zwei dem Inhalte nach außerst ungleichen Gliedern bestehend in die Prolegomenen geworfen, und die Eintheislung der Rechtslehre blos auf das außere Mein und Dein bezogen werden können.

Eintheilung ber Metaphysit ber Gitten überhaupt.

I.

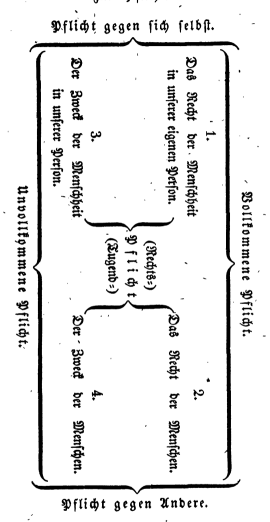
Alle Pflichten sind entweder Rechtspflichten (officia juris), b. i. solche, für welche eine außere Gesetzebung möglich ist, oder Augendpflichten (officia virtutis s. ethica), für welche eine solche nicht möglich ist; die letzteren können aber darum nur keiner außeren Gesetzebung unterworsen werden, weil sie auf einen 3 weck geben, der (oder welchen zu haben) zugleich Pflicht ist; sich aber einen 3weck vorzusehen, das kann durch keine außerliche Gesetzebung bewirkt werden, (weil es ein innerer Act des Gemuths ist,) obgleich außere Handlungen geboten werden mögen, die dahin suhren, ohne doch daß das Subject sie sich zum 3weck macht.

Warum wird aber bie Sittenlehre (Moral) gewöhnlich (namentlich vom Cicero) bie Lehre von ben Pflichten und nicht auch von den Rechten betitelt? da boch die einen sich auf die anderen beziehen. — Der Grund ist dieser: wir kennen unsere eigene Freiheit, (von der alle moralische Gesese, mithin auch alle Mechte sowohl, als Pflichten ausgehen,) nur durch den moralischen Imperativ, welcher ein pflichtgebietender Sas ist, aus welchem nachher das Vermögen, Andere zu verpflichten, d. i. der Begriff des Rechts entwickelt werden kann.

#### II.

Da in der Lehre von den Pflichten der Mensch nach der Eigensschaft seines Freiheitsvermögens, welches ganz übersinnlich ist, also auch blos nach seiner Mensch beit, als von physischen Bestimsmungen unabhängiger Personlichkeit (homo noumenon) vorgestellt werden kann und soll, zum Unterschiede von ebendemselben, aber als mit jenen Bestimmungen behasteten Subject, dem Mensch en (homo phaenomenon), so werden Recht und Zweck wiederum in dieser zwiesachen Eigenschaft auf die Pflicht bezogen, solgende Einstheilung geben.

Eintheilung nach dem objectiven Verhaltnisse des Gesehes zur Pflicht.



#### ₹III.

Da die Subjecte, in Ansehung beren ein Berhaltniß bes Rechts zur Pflicht, (es sei statthaft ober unstatthaft,) gedacht wird, versichiebene Beziehungen zulassen; so wird auch in dieser Absicht eine Eintheilung vorgenommen werden können.

Eintheilung nach dem subjectiven Berhaltniß der Bers pflichtenden und Berpflichteten.

Das rechtliche Verhaltniß bes Das rechtliche Verhaltniß bes Menschen zu Besen, Die weber Menschen zu Besen, Die sowohl Recht noch Pflicht haben. Recht, als Pflicht haben.

#### Vacat.

#### Adest.

Denn das sind vernunftlose Denn es ist ein Verhältnis von Wesen, die weder uns verbinden, Menschen zu Menschen. noch von welchen wir können verbunden werden.

3.

4.

Das rechtliche Verhaltniß bes Das rechtliche Verhaltniß bes Menschen zu Wefen, die lauter Menschen zu einem Wesen, was Pflichten und keine Rechte haben. lauter Rechte und keine Pflicht hat (Gott).

#### Vacat.

#### · Vacat.

Denn das waren Menschen Namlich in der blosen Philosohne Personlichkeit, (Leibeigene, sophie, weil es kein Gegenstand Sklaven.) möglicher Erfahrung ist.

Also findet sich nur in Nr. 2 ein reales Berhältniß zwischen Recht und Pslicht. Der Grund, warum es nicht auch in Nr. 4 angetroffen wirb, ist: weil es eine transscendente Pslicht sein wurde, b. i. eine solche, der kein außeres verpflichtendes Subject correspondirend gegeben werden kann, mithin das Berhältniß in

44 Rechtslehre. Ginleitung in b. Rechtslehre. Gintheilung b. Rechtslehre.

theoretischer Rudficht hier nur ibeal, b. i. zu einem Sebankenbinge ist, was wir und selbst, aber boch nicht burch seinen ganz leeren, sondern, in Beziehung auf und selbst und die Maximen der inneren Sittlichkeit, mithin in praktischer innerer Absicht, fruchtbaren Bezists, machen, worin denn auch unsere ganze immanente (auszührbare) Psicht in diesem blos gedachten Verhältnisse allein besteht.

Won der Eintheilung der Moral, als eines Shstems der Pflichten überhaupt.

Elementarlehre.

Methobenlehre.

Rechtspflichten. Zugendpflichten. Dibaktik. Afcetik.

Privatrecht. Deffentliches Recht,

und so weiter, Alles,

was nicht blos die Materialien, sondern auch die architektonische Form einer wissenschaftlichen Sittenlehre enthält; wenn dazu die metaphysischen Anfangsgrunde die allgemeinen Principien vollständig ausgespurt haben.

Die oberste Eintheilung des Naturrechts kann nicht, (wie bisweilen geschieht,) die in das natürliche und gesellschaftliche,
sondern muß die ins natürliche und bürgerliche Recht sein; deren
das erstere das Privatrecht, das zweite das öffentliche Recht
genannt wird. Denn dem Naturzustande ist nicht der gesellschaftliche, sondern der dürgerliche entgegengesett; weil es in jenem
zwar gar wohl Gesellschaft geben kann, aber nur keine bürgerliche (burch öffentliche Gesetz das Mein und Dein sichernde), daher
das Recht in dem ersteren das Privatrecht heißt.

Der

Rechtslehre
erster Theil.

Das Privatrecht.

# allgemeinen Rechtslehre erster Theil.

# Das Privatrect

vom außeren Mein und Dein überhaupt.

Erftes Sauptftud.

Bon ber Art etwas Aeußeres als bas Seine zu haben.

## §. 1.

Das Rechtlich : Meine (meum juris) ist basjenige, womit ich so verbunden bin, daß der Gebrauch, ben ein Anderer ohne meine Einwilligung von ihm machen mochte, mich labiren wurde. Die subjective Bedingung der Möglichkeit des Gebrauchs überhaupt ist der Besitz.

Etwas Aeußeres aber wurde nur dann das Meine sein, wenn ich annehmen darf, es sei möglich, daß ich durch den Gesbrauch, den ein Anderer von einer Sache macht, in deren Bessis ich doch nicht bin, gleichwohl doch lädirt werden könne. — Also widerspricht es sich selbst, etwas Aeußeres als das Seine zu haben, wenn der Begriff des Besiges nicht einer verschiedenen Besdeutung, nämlich des sinnlichen und des intelligiblen Bessisses, fähig ware, und unter dem einen der physische, unter dem anderen ein blosrechtlicher Besig ebendessehen Gegenstandes verstanden werden könnte.

Der Ausbrudt: ein Gegenstand ift außer mir, kann aber entweber foviel bebeuten, als: er ift ein nur von mir (bem Subject)

unterschiedener, ober auch ein in einer anderen Stelle (positus) im Raum ober in der Zeit besindlicher Segenstand. Rur in der ersteren Bedeutung genommen, tann der Besit als Vernunstbessitz gedacht werden; in der zweiten aber wurde er ein empirischer heißen mussen. — Ein intelligibler Besitz, (wenn ein solcher möglich ist,) ist ein Besitz ohne Inhabung (detentio).

### §. 2.

Rechtliches Poftulat ber praftifchen Bernunft.

Es ist möglich, einen jeben außeren Gegenstand meiner Willkuhr als bas Meine zu haben; b. i. eine Marime, nach welcher, wenn sie Geseth wurde, ein Gegenstand ber Willtuhr an sich (objectiv) herren los (res nullius) werden mußte, ist rechtswidrig.

Denn ein Gegenstand meiner Willfuhr ift etwas, was ju gebrauchen ich physisch in meiner Macht habe. Sollte es mun boch rechtlich ichlechterbings nicht in meiner Dacht fteben, b. i. mit ber Freiheit von Jebermann nach einem allgemeinen Gefet nicht zusam= men bestehen konnen (unrecht fein), Gebrauch von bemfelben zu machen; fo wurde die Areiheit sich felbst bes Gebrauchs ihrer Willführ in Unsehung eines Gegenftanbes berselben berauben, baburch, baf fie brauchbare Gegenstande außer aller Moglichfeit bes Gebrauchs fette, b. i. biese in praktischer Rudficht vernichtete, und zur res nullius machte; obgleich bie Willfuhr, formaliter, im Gebrauche ber Sachen mit Jebermanns außeren Freiheit nach allgemeinen Geseben zusammenstimmte. — Da nun bie reine praktische Bernunft teine anderen, als formelle Gefete bes Gebrauchs ber Willfuhr gum Grunde legt, und also von ber Materie ber Willführ, b. i. ber ubrigen Beschaffenheit bes Objects, wenn es nur ein Begenftand ber Billfuhr ift, abstrabirt, fo fann fie in Unsehung eines folden Gegenstandes fein absolutes Berbot feines Gebrauchs enthalten, weil dieses ein Widerspruch ber außeren Freiheit mit sich felbft fein wurde. - Gin Gegenstand meiner Billfuhr aber ift bas. wovon beliebigen Gebrauch zu machen ich bas physische Bermogen habe, beffen Gebrauch in meiner Macht (potentia) fieht; movon

moch unterschieden werden muß, benfelben Gegenstand in meiner Gewalt (in potestatem meam redactum) zu haben, welches nicht blos ein Bermögen, sondern auch einen Act der Billtuhr voraussest. Um aber etwas blos als Gegenstand meiner Willtuhr zu benten, ist hinreichend, mir bewußt zu sein, daß ich ihn in meiner Macht habe. — Also ist es eine Boraussezung a priori der praktisschen Bernunft, einen jeden Gegenstand meiner Willtuhr als objectivmögliches Mein und Dein anzusehen und zu behandeln.

Man kann vieses Postulat ein Erlaubnißgesetz (lex permissiva) ber praktischen Vernunft nennen, was uns die Besugniß gibt, die wir aus blosen Begriffen vom Nechte überhaupt nicht herausbringen könnten; nämlich allen Underen eine Verbindlichkeit aufzulegen, die sie sonst nicht hätten, sich des Gebrauchs gewisser Gegenstände unferer Willkuhr zu enthalten, weil wir zuerst sie in unseren Besitz genommen haben. Die Vernunft will, daß dieses als Grundsatz gelte, und das zwar als praktische Vernunft, die sich durch dieses sier Postulat a priori erweitert.

## §. 3. .

Im Besitze eines Gegenstandes muß derzenige sein, der eine Sache als das Seine zu haben behaupten will; denn ware er nicht in demselben, so könnte er nicht durch den Gebrauch, den der Andere ohne seine Einwilligung davon macht, lädirt werden; weil, wenn diesen Gegenstand etwas außer ihm, was mit ihm gar nicht rechtlich verbunden ist, afsicirt, ihn selbst (das Subject) nicht afsiciren und ihm Unrecht thun könnte.

# 6. 4.

Erposition bes Begriffe vom außeren Mein und Dein.

Die außeren Gegenstände meiner Billfuhr konnen nur brei sein: 1) eine (körperliche) Sache außer mir; 2) bie Billfuhr eines Anderen zu einer bestimmten That (praestatio): 3) ber Bustand eines Anderen im Berhaltniffe auf mich; nach ben Kategorien ber Subftant, Causalität und Gemeinschaft zwischen mir und außeren Gegenständen nach Freiheitsgeseten.

Kant f. 23. V.

- a) fich tann einen Gegenstand im Raume (eine torperliche Cache) nicht mein nennen, außer wenn, obgleich ich nicht im phyfifden Befis beffelben bin, ich bennoch in einem anberen wirklichen (alfo nicht phyfifchen) Befit beffelben gu fein behaupten barf. - Go werbe ich einen Apfel nicht barum mein nennen, weil ich ihn in meiner Sand habe (physisch besite), sondern nur, wenn ich fligen kunn: ich befige ihn, ob ich ihn gleich aus meiner Sant, wohin 46 nuch fei, gelegt habe; imgleichen werbe ich von bem Boben, auf ben ich mich gelagert babe, nicht fagen Connen, er fei barum mein; fonbern nur, wenn ich behaupten barf, er fei immer noch in meinem Befig, ob ich gleich biefen Plat verlaffen habe. Denn ber, welcher mir im erften Falle (bes empitifchen Befiges) ben Apfel aus ber Sand winden, ober mith von meiner Lagerfratte wegfchleppen wollte, wurde mich gwar freilich in Unfebung bes inneren Deinen (ber Freiheit), aber nicht bes angeren Meinen labiren, wenn ich nicht, auch ohne Inhabung, mich im Befit des Gegenstandes ju fein be= . haupten tonnte; ich tonnte alfo biefe Gegenstanbe (ben Apfel und bas Lager) auch nicht mein nennen.
  - b) Ich kann die Leistung von etwas durch die Willtuhr des Anberen nicht mein nennen, wenn ich blos sagen kann, sie sei mit
    meinem Bersprechen zugleich (pactum re initum) in meinen Besis gekommen, sondern nur, wenn ich behaupten darf, ich bin
    im Besis der Willtuhr des Anderen, (biesen zur Leistung zu bestimmen,) obziesch die Zeit der Leistung noch erst kommen soll;
    das Bersprechen des letzteren gehört demnach zur Dabe und Gut
    (obligatio activa) und ich kann sie zu dem Meinen rechnen, aber
    nicht blos, wenn ich das Wersprochene, (wie im ersten Falle,)
    schon in meinem Besis habe, sondern auch, ob ich dieses gleich noch
    nicht besise. Also muß ich mich, als von dem auf Zeitbedingung
    eingeschränkten, mithin vom empirischen Besise unabhängig, doch
    im Besis dieses Gegenstandes zu sein denken können.
  - c) Ich kann ein Weib, ein Kind, ein Gefinde, und überhaupt eine andere Person nicht barum bas Meine nennen, weil ich sie jest als zu meinem Hauswesen gehörig befehlige, ober im Zwins ger und in nieiner Gewalt und Besit habe, sondern wenn ich, ob sie sich gleich dem Iwange entzogen haben, und ich sie also nicht (empleisch) besitze, bennoch sagen kann, ich besitze sie durch meinen blosen Willen, solange sie irgendwo oder irgendwenn existione,

Bon ber Art, etwas Aeuferes gis bas Beine ju haben. §. 5. 51 mithin blos rechtlich; fie gehörm alfo ju meiner Dabe une alsbann, wenn und sofern ich bas Lettere behaupten kann.

§. 5.

Definition bes Begriffs bes gufeven Wein und Dein.

Die Ramenerflarung, b. i. biejenige, welche blod gire it ne terfcheibung bes Dbieces von allen anberen gureicht und aus einer vollftanbigen und bestimmten Erpofition bes Begriffs bervorgebt, murbe fein: bas außere Meine ift basjenige außer mir, an beffen mir beliebigem Gebrauch mich ju hinbern, Laffon (Abbruch an meiner Freiheit, bie mit ber Freiheit von Sebermann nach einem allgemeinen Gelete zusammen bestehen tann,+) sein wurde. - Die Sacherflarung biefes Begriffs aber, b. i. bie, welche auch gur Deduction beffetben, (ber Ertenntnif ber Moglichteit bes Gegenftanbes) gureicht, lautet nun fo: bag außere Deine aft basienige. in beffen Gebrauch mich zu fteren gafion fein wurde, ob ich aleich nicht'im Befit beffelben (nicht Inhaber bes Gegenftanbes) bin. - In irgend einem Befig bes außeren Gegenstanbes muß ich fein, wenn ber Gegenffand mein beigen foll; benn fonft wurde ber, welcher biefen Gegenstand wider meinen Bitten afficirte, mich wicht zugleich affieiren, mithin auch nicht labiren. Also muß, que folge bes &. 4, ein intelligibler Befit (possesslo noumenon) als moglich vorausgeset werben, wenn es ein außeres Dein ober Dein geben foll; ber empirische Befit (linhabung) ift alsbang mur Befig in ber Ericheinung (possessio phaenomenon), obgleich ber Begenftand, ben ich befige, bier nicht fo, wie es in ber transscendentalen Unalntit gefchieht, selbft als Erscheinung, fonbern als Sache an fich felbft betrachtet wied; benn bort war es ber Bernunft um bas theoretische Erkennts nif ber Ratur ber Dinge, und, wie weit fie reichen tonne, bier aber ift es ihr um praftische Bestimmung ber Billicht nach Ge-

<sup>4)</sup> Statt ber einigeklammerten Worte hat die 1. Ausg. blos bas Wort; "Unrecht"

seine, ober auch blos ben reinen Berstand erkennbar sein, und bas Recht ist ein solcher reiner praktischer Bernunftbegriff ber Will- tubr unter Freiheitsgesehen.

Eben darum sollte man auch billig nicht sagen: ein Recht auf biesen oder jenen Gegenstand, sondern vielmehr ihn blo 8-rechts, lich besitzen; denn das Recht ist schon ein intellectueller Besitz eines Gegenstandes, einen Besitz aber zu besitzen, wurde ein Aussbruck ohne Sinn sein.

## §. 6.

Debuttion des Begriffs des blos rechtlichen Befiges eines außeren Gegens ftandes (possessio noumenon).

Die Frage: wie ift ein außeres Mein und Dein möglich? loft fich nun in biejenige auf: wie ist ein blos rechtlicher (intelligibler) Besit, möglich? und biese wieberum in bie britte: wie ist ein synthetischer Rechtssag a priori möglich?

Alle Rechtssätze sind Satze a priori, denn sie sind Bernunft: gesetze (dictamina rationia). Der Rechtssat a priori in Ansehung bes empirischen Besitzes ist analytisch; denn er sagt nichts mehr, als was nach dem Satze des Widerspruchs aus dem letzeren solgt, daß nämlich, wenn ich Inhaber einer Sache (mit ihr also physisch verbunden) bin, derjenige, der sie wider meine Einwilligung afficirt, (z. B. mir den Apsel aus der Hand reist,) das innere Meine (meine Freiheit) afficire und schmälere, mithin in seiner Marime mit dem Axiom des Rechts im geraden Widerspruch stehe. Der Satz von einem empirischen rechtmäßigen Besitz geht also nicht über das Recht einer Person in Ansehung ihrer selbst hinaus.

Dagegen geht ber Satz: von ber Möglichkeit bes Besitzes einer Sache außer mir, nach Absonderung aller Bedingungen bes empirischen Besitzes im Raum und Beit, (mithin die Borausssehung ber Möglichkeit einer possessio noumenon) über jene einschränkende Bedingungen hinaus, und, weil er einen Besitz auch ohne Inhabung als nothwendig zum Begriffe bes außeren Mein und Dein statuirt,

so ist er synthetisch; und nun kann es zur Ausgabe für die Bernunft bienen, zu zeigen, wie ein solcher sich über ben Begriff bes empirischen Besitzes erweiternde Sat a priori möglich sei.

Auf solche Weise ist z. B. die Besitzung eines absonderlichen Bobens eine Art der Privatwillkuhr, ohne doch eigenmächtig zu sein. Der Besitzer fundirt sich auf dem angebornen Gemeinbesitze bes Erdbodens und dem diesem a priori entsprechenden allgemeinen Willen eines erlaubten Privatbesitzes auf demselben, (weil ledige Sachen sonst an sich und nach einem Gesetze zu herrenlosen Dingen gemacht werden wurden,) und erwirdt durch die erste Besitzung urssprünglich einen bestimmten Boden, indem er jedem Anderen mit Recht (jure) widersieht, der ihn im Privatgebrauche desselben hindern wurde, obzwar als im natürlichen Zustande nicht von Rechtswegen (de jure), weil in demselben noch kein öffentliches Gesetzeristirt.

Wenn auch gleich ein Boben als frei, b. i. zu Jebermanns Gebrauch offen angesehen, ober basur erklart wurde, so kann man boch nicht sagen, daß er von Natur und ursprünglich, vor allem rechtlichen Act, frei sei. Denn auch das ware ein Berhaltzniß zu Sachen, nämlich dem Boben, der Jedermann seinen Besitz verweigerte; sondern, weil diese Freiheit des Bodens ein Berbot sur Jedermann sein wurde, sich dessehen zu bedienen, wozu ein gemeinsamer Besitz bessellen erfordert wird, der ohne Vertrag nicht Statt sinden kann. Ein Boden aber, der nur durch diesen freisein kann, muß wirklich im Besitze aller derer (zusammen Verdundenen) sein, die sich wechselseitig den Gebrauch desselben untersagen, oder ihn suspendiren.

Diese ursprungliche Gemeinschaft bes Bobens, und hiemit auch der Sachen auf demselben (communio fundi originaria) ift eine Idee, welche objective (rechtlich praktische) Realität hat, und ift ganz und gar von der uranfänglichen (communio primaeva) unterschieden, welche eine Erdichtung ist; weil diese eine gestift ete Gemeinschaft hatte sein und aus einem Bertrage hervorgehen muffen, durch ben Alle auf den Privatbesit Berzicht gethan, und ein Seder, durch die Bereinigung seiner

Bestidung mit ber jedes Anderen, jenen in einen Gefammtbesis verwandelt habe, und davon mußte uns die Geschichte einen. Beweis geben. Ein foldes Bersahren aber als ursprüngliche Bestignehmung anzusehen, und daß darauf jedes Menschen besons derer Besis habe gegründet werden konnen und sollen, ist ein Widerspruch.

Bon bem Befth (possessio) ift noch ber Sig (sedes), und ben ber Befthnehmung Des Bobens, in der Absicht ihn dereinft zu erwerben ift noch die Niedertaffung, Ansfedelung (incolatus) unterschieden, welche ein fortbauernder Privatbesig eines Plates ist, ber von der Gegenwart des Subjects auf demselben abhängt. Bon einer Niederlassung als einem zweiten rechtlichen Uct, der auf die Besignehmung folgen, oder auch ganz untersbleiben kann, ist hier nicht die Rede; weit sie kein ursprünglicher, sondern von ber Besselmmung Anderer abgeleiteter Besig sein wurde.

Der blose physische Besit (die Inhabung) des Bodens ist schon ein Recht in einer Sache, obzwar freilich noch nicht hinzeichend, ihn als das Meine anzusehen. Beziehungsweise auf Andere ist er, als, (so viel man welß,) erster Besit, mit dem Eefetze der außeren Freiheit einstimmig, und zugleich in dem urssprünglichen Gesammtbesit enthalten, der a priori den Grund der Möglichkeit eines Privatbesites enthalte; mithin den ersten Inspader eines Bodens in seinem Gedrauch desselben zu storen, eine Lässion. Die erste Besitznehmung hat also einen Rechtsgrund (titulus possessionis) für sich, welcher der ursprünglich gemeinsame Bezsit; ist, und der Satz wohl dem, der im Besit ist (beati possidentes)! weil Niemand perbunden ist, seinen Besitz zu beurkundent, ist ein Grundsatz des natürlichen Rechts, der die rechtliche Besitznehmung als einen Grund zur Erwerdung ausstellt, auf den sich jeder erste Besitzer fußen kann.

In einem thevretischen Grundsage a priori mußte namiich (zufolge ber Kritik ber r. B.) bem gegebenen Begriff eine Unschauung a priori untergelegt, mithin etwas zu bem Begriffe vom Besig bes Gegenstandes hinzugethan werden; allein in diesem praktischen wird umgekehrt versahren und alle Bedingungen ber Unschauung, welche ben empirischen Besig begrunden, muffen weggeschafft (von ihnen abgesehen) werden, um ben Begriff bes Besiges über ben empirischen hinaus zu erweitern und fagen zu tonnen: ein jeber aufere Gegenftand ber Willtuhr tann zu bem rechtlich Meinen gezählt werben, ben ich (und auch nur fofern ich ihn) in meiner Sewalt habe, ohne im Befit beffelben zu fein.

Die Moglichkeit eines folden Befibes, mithin bie Debuction bes Begriffs eines nicht : empirifchen Befiges, grunbet fich auf bem . rechtlichen Poftulat ber prattifchen Bernunft, "baf es Rechtspflicht fei, gegen Unbere fo zu banbeln, bag bas Meußere (Brauchbare) auch bas Seine von irgend Semanbem werden fanne," augleich mit ber Erposition bes letteren Begriffe, welcher bas außere Seine auf einen nicht : phyfifchen Befit grunbet, verbunben. Die Möglichkeit bes letteren tann teinesweges fur fich felbft be= wiesen, ober eingesehen werben, (eben well es ein Bernunftbegriff ift, bem teine Unichauung gegeben werben tann,) fonbern ift eine unmittelbare Rolge aus bem gebachten Doftulat. Denn wenn es nothwendig ift, nach jenem Rechtsgrunde zu handeln, fo muß auch bie intelligible Bedingung (eines blos rechtlichen Belibes) moglich fein. - Es barf auch Diemand befremben, bag bie theoretischen Principien bes augeren Dein und Dein fich im Intelligiblen verlieren und tein erweitertes Ertenntniß vorftellen, weil ber Begriff ber Freiheit, auf bem fie beruhen, teiner theoretifchen Debuction feiner Doglichfeit fabig ift, und nur aus bem prattifchen Befete ber Bernunft (bem tategarifden Imperatio), als einem Factum berfelben, gefchloffen werben tann.

### §. 7.

Anwendung bes Princips ber Möglichkeit bes außeren Mein und Dein auf Gegenstände ber Erfahrung.

Der Begriff eines blos rechtlichen Besitzes ist kein empirischer (von Raum und Zeitbedingungen abhängiger) Begriff, und gleichwohl hat er praktische Realität, b. i. er muß aus Gegenstände der Ersahrung, deren Erkenntniß von jenen Bedingungen unabhängig
ist, anwendbar sein. — Das Versahren mit dem Rechtsbegriffe in Unsehung der letzteren, als des möglichen außeren Mein und Dein,
ist solgendes: der Rechtsbegriff, der blos in der Vernunft liegt,
kann nicht unmittelbar auf Ersahrungsobjecte und auf den Begriff eines empirischen Besitzes, sondern muß zunächst auf den reinen Berffanbesbegriff eines Befiges überhaupt angewandt werben, fo bag, ftatt ber Inhabung (detentio), als einer empirifthen Borftellung bes Besites, ber von allen Raumes = und Beitbedingungen abstrahirende Begriff bes Sabens, und nur baß ber Gegenstand ale in meiner Gemalt (in potestate mea positum esse) fei, gebacht werbe; ba bann ber Ausbrud bes Meu-Beren nicht bas Dafein in einem anderen Drte, als mo ich bin, ober meiner Willensentschließung und Unnahme als in einer anderen Beit, wie ber bes Angebots, fonbern nur einen von mir unterschiedenen Gegenstand bedeutet. Run will bie praktifche Bernunft burch ihr Rechtsgeset, bag ich bas Mein und Dein in ber Unwendung auf Gegenstände nicht nach finnlichen Bedingungen, fondern abgefeben von benfelben, weil es eine Bestimmung ber Willführ nach Freiheitegefeben betrifft, auch ben Befit beffelben bente, indem nur ein Berftanbesbegriff unter Rechtebegriffe fubsumirt werden kann. Alfo werbe ich sagen: ich besite einen Acker, ob er zwar ein ganz anderer Plat ift, als worauf ich mich wirklich befinde. Denn die Rede ift bier nur von einem intellectuellen Berhaltniß zum Gegenstande, fofern ich ihn in meiner Gewalt habe, (ein von Raumesbestimmungen unabhangiger Berftandesbegriff bes Befibes,) und er ift mein, weil mein, ju beffelben belies bigem Gebrauch fich bestimmenber Wille bem Gefete ber außeren Freiheit nicht widerstreitet. Berade barin, bag, abgefeben vom Befit in ber Erscheinung (ber Inhabung) biefes Gegenstandes meiner Billfuhr, Die praktische Bernunft ben Besit nach Berftandes= begriffen, nicht nach empirischen, sondern solchen, bie a priori bie Bebingungen beffelben enthalten tonnen, gebacht wiffen will, liegt ber Grund ber Gultigkeit eines folden Begriffs vom Befige (possessio noumenon) als einer allgemeingeltenben Gefetgebung; benn eine folche ift in bem Musbrucke enthalten; "biefer außere Begenftand ift mein;" weil allen Unberen baburch eine Berbindlich' feit auferlegt wird, Die fie fonft nicht hatten, fich bes Gebrauchs deffelben zu enthalten.

Die Art alfo, etwas außer mir als bas Meine zu haben, ift

bie blod : rechtliche Berbindung bes Billens bes Subjects mit jenem Gegenftande, unabbangig von bem . Berhaltniffe zu bemselben im Raum und in ber Beit, nach bem Begriff eines intelligiblen Befited. - Ein Plat anf ber Erbe ift- nicht barum ein außeres Rine, weil ich ihn mit meinem Leibe einnehme, (benn es betrifft bier nur meine außere Freiheit, mithin nur ben Befit meiner felbft, kein Ding außer mir, und ift alfo nur ein inneres Recht;) sonbern wenn ich ihn noch befige, ob ich mich gleich von ihm weg und an einen anberen Ort begeben babe, nur alsbann betrifft es mein außeres Recht, und berjenige, ber bie fortwahrenbe Besehung biefes Plates burch meine Person zur Bedingung machen wollte, ibn als bas Reine zu haben, muß entweber behaupten, es fei gar nicht moglich, etwas Aeugeres als bas Seine zu haben, (welches bem Postulat 6. 2 wiberstreitet,) ober er verlangt, baß, um bieses ju tonnen, ich in zwei. Orten zugleich sei; welches bann aber so viel fagt, als: ich folle an einem Orte sein und auch nicht sein, woburch er sich felbst wiberspricht.

Dieses kann auch auf ben Fall angewendet werden, da ich ein Versprechen acceptirt habe; denn da wird meine Habe und Bessit an dem Versprochenen dadurch nicht aufgehoben, daß der Verssprechende zu einer Zeit sagte: diese Sache soll Dein sein, eine Zeit hernach aber von ebenderselben Sache sagt: ich will jetzt, die Sache solle nicht Dein sein. Denn es hat mit solchen intellectuellen Vershältnissen die Bewandtniß, als ob jener ohne eine Zeit zwischen beiden Declarationen seines Willens gesagt hatte, sie soll Dein sein, und auch sie soll nicht Dein sein, was sich dann selbst widerspricht.

Ebendasselbe gilt auch von dem Begriffe des rechtlichen Besites einer Person, als zu der Habe des Subjects gehörend (sein Beib, Kind, Knecht): daß namlich diese hausliche Gemeinschaft und der wechselseitige Besitz des Justandes aller Glieder derfelbendurch die Besugniß, sich örtlich von einander zu trennen, nicht ausgehoben wird; weil es ein rechtliches Verhältniß ift, was sie berknüpft, und das äußere Mein und Dein hier, eben so wie in vorigen Fallen, ganglich auf ber Borausfetzung ber Mogunteit eines reinen Bernunftbefiges ohne Inhabung beruht.

Bur Krieit ber rechtlich = praktischen Vernunft im Begriffe bes außeren Mein und Dein, wird biese eigentlich durch eine Austinomie der Sate über die Möglichkeit eines solchen Besties genothigt, b. i. nur durch eine unvermeibliche Dialektik, in welcher Thesis und Antithesis beibe auf die Guttigkeit zweier einsander widerstreitenden Bedingungen gleichen Anspruch machen, wird die Bernunft auch in ihrem praktischen (bas Recht betreffenden) Gebrauch genothigt, zwischen dem Bestig als Erscheinung und dem blos durch den Berstand denkbaren einen Unterschied zu machen.

Der Sat heißt: Es ift möglich, etwas Aeuferes als bas Meine zu haben; ob ich gleich nicht im Befit beffelben bin.

Der Gegenfag: Es ift nicht moglich, etwas Zeuferes als bas Meine gu haben; wenn ich nicht im Befig beffelben bin.

Auflösung: Beibe Sage sind mahr: ber erstere, wenn ich ben empirischen Besis (possessio phaenomenon), ber andere, wenn ich unter diesem Worte den reinen intelligiblen Besis (possessio noumenon) verstehe. — Aber die Möglichkeit eines intelligiblen Besises, mithin auch des außeren Mein und Dein last sich nicht einsehen, sondern muß aus dem Postulat der praktischen Bernunft gefolgert werden, wobel es noch dessonders merkwürdig ist: daß diese, ohne Anschauungen, selbst ohne einer a priori zu bedürsen, sich durch blose, vom Gesehe der Freiheit berechtigte Weglassung empirischer Bedingungen erweitere und so synthetische Rechtsche apriori ausstellen kann, deren Beweis, (wie bald gezeigt werden soll,) nachher in praktischer Rücksicht auf analytische Art geführt werden kann.

§. 8.

Ætwas Neußeres als bas Seine zu haben, ist nur in einem rechtlichen Buftande, unter einer öffentlich=gesetzebenden Gewalt, d. i. im bürgerlichen Zustande möglich.

Wenn ich (wörtlich ober burch bie Ahat) erkläre, ich will, baß etwas Aeußeres bas Meine sein solle, so erkläre ich jeden Auberen für verbindlich, sich des Gegenstandes meiner Willbuhr zu

enthalten; eine Berbinblichfeit, die Riemand ohne biefen meinen rechtlichen Att haben wurde. In biefer Unmagung aber liegt que gleich bas Bekenntnik: jedem Anderen in Ansehung bes außeren Seinen wechselfeitig zu einer gleichmäßigen Enthaltung, verbunden zu fein; benn bie Berbindlichkeit geht hier aus einer allgemeinen Regel bes außeren rechtlichen Berhaltniffes betvor. Sch bin alfo nicht verbunben, bas außere Seine bes Unberen unangetaftet zu laffen, wenn mich nicht jeder Andere bagegen auch sicher stellt, er werde in Ans febung bes Deinigen fich nach ebenbemfelben Princip verhalten: welthe Sicherstellung gar nicht eines besonderen rechtlichen Acts bebarf. fondern ichon im Begriffe einer außeren rechtlichen Berpfliche tung, wegen ber Allgemeinheit, mithin auch ber Reciprocitat ber Berbindlichkeit aus einer allgemeinen Regel, enthalten ift. - Run fann ber einseitige Bille in Unfehung eines außeren, mithin gufälligen Befites nicht zum Bwangegefet für Sebermann bienen. weil das ber Freiheit nach allgemeinen Gefeten Abbruch thun wurde. Utfo ift nur ein jeben Anderen verbindenber, mithin coli lectiv-allgemeiner (gemeinfamer) und machthabender Wille berjenige. welcher Jebermann jene Gicherheit leisten kann. - Der Buffand aber unter einer allgemeinen außeren (b. i. offentlichen), mit Dacht bealeiteten Gesetzgebung ift ber burgerliche. Alfo tann es nur im burgerlichen Buftanbe ein außeres Dein und Dein geben.

Folgefat: Wenn es rechtlich möglich fein muß, einen anßeren Gegenstand als bas Seine zu haben: so muß es auch bem Subspect erlaubt fein, seben Anderen, mit dem es zum Streit bes Mein und Dein über ein solches Objett kommt, zu nothigen, mit ihm zusammen in eine burgerliche Berfaffung zu treten.

§. 9.

Im Maturzufignde fann boch ein wirkliches, aber nur proviforisches außeres Wein und Dein Statt haben

Das Raturrecht im Bustande einer burgerlichen Versassung, (b. i. basjenige, was für die letztere aus Principien a priori absgeteitet werden kann,) kann durch die statutarischen Gesehe ber letz-

teren nicht Abbruch leiben; und so bleibt bas rechtliche Princip in Rraft: "ber, welcher nach einer Marime verfahrt, nach ber es unmoglich wird, einen Gegenstand meiner Willführ als bas Deine au haben, ladirt mich;" benn burgerliche Berfassung ift allein ber rechtliche Buftand, burch welchen Jebem bas Seine nur gefichert. eigentlich aber nicht ausgemacht und bestimmt wirb. — Alle Garantie fett also bas Seine von Jemandem, (bem es gefichert wirb,) fcon voraus. Mithin muß vor ber burgerlichen Verfaffung, (ober von ihr abgesehen) ein außeres Mein und Dein als moglich angenommen werben, und zugleich ein Recht, Jebermann, mit bem wir irgend auf eine Art in Berkehr kommen konnten, zu nothigen. mit uns in eine Berfaffung jufammenzutreten, worin jenes gefi= dert werben kann. - Ein Befit in Erwartung und Borbereitung eines folchen Buftanbes, ber allein auf einem Gefet bes gemeinfamen Willens gegrundet werben tann, ber alfo ju ber Doglichfeit bes Letteren gufammenstimmt, ift ein proviforifch=recht= licher Befit, mogegen berjenige, ber in einem folchen wirklichen Buftanbe angetroffen wirb, ein per em torifcher Befit fein wurbe. Bor bem Eintritt in biesen Bustand, zu bem bas Subject bereit ift, wibersteht er benen mit Recht, die bazu fich nicht bequemen und ihn in feinem einstweiligen Besit ftoren wollen; weil ber Wille aller Underen außer ihm felbst, der ihm eine Berbindlichkeit aufaulegen benet, von einem gewiffen Befit abaufteben, blog einfeitig ift, mithin ebensowenig gesetliche Kraft, (als die nur im allgemeinen Willen angetroffen wird,) jum Widersprechen bat, als jener aum Behaupten, indeffen bag ber lettere boch bies voraus hat, gur Einführung und Errichtung eines burgerlichen Buftanbes gufammenjustimmen. — Mit einem Borte: bie Art, etwas Teugeres als bas Seine im Naturgustande zu haben, ift ein physischer Befig, ber die rechtliche Prasumtion für sich hat, ihn, burch Bereini= gung mit bem Billen Aller in einer offentlichen Gesetgebung, ju einem rechtlichen zu machen, und gilt in ber Erwartung comparativ für einen rechtlichen.

Diefes Prarogativ des Rechts aus bem empirischen Befit-

ftanbe nach ber Kormel: wohl bem, ber im Befis ift (beati possidentes), besteht nicht barin: bag, weil er bie Dras fumtion eines rechtlichen Dannes bat, er nicht nothig babe. ben Beweis zu führen, er befige etwas rechtmäßig, (benn bas gilt nur im ftreitigen Rechte,) fondern weil, nach dem Poftulat ber praktifchen Bernunft, Jedermann bas Bermogen gutommt, einen außeren Begenftant feiner Willfuhr ale bas Seine gu baben, mithin jebe Anhabung ein Buffand ift, beffen Rechtmas Bigkeit fich auf jenem Poftulat burch einen Act bes vorhergebenben Willens grundet, und ber, wenn nicht ein alterer Befis eines Anderen von ebenbemfelben Gegenstande bawider ift, alfo porlaufia, nach bem Gefete ber außeren Freiheit, Jebermann, ber mit mir nicht in ben Buftand einer offentlich gefehlichen Freis beit treten will, von aller Unmagung bes Gebrauche eines fols den Gegenstandes abzuhalten berechtigt, um bem Poftulat ber Bernunft gemäß, eine Sache, Die fonft prattifch vernichtet fein murbe, feinem Gebrauche ju unterwerfen.

# 3weites Pauptftud.

Bon der Urt, etwas Aeußeres zu erwerben.

§. 10.

Allgemeines Princip ber auferen Erwerbung.

Ich erwerbe etwas, wenn ich mache (efficio), baß etwas mein werde. — Ursprünglich ist mein +) dasjenige Aeußere, was auch ohne einen rechtlichen Act mein ist. Eine Erwerbung aber ist ursprünglich biejenige, welche nicht von dem Seinen eines Anderen abgeleitet ist.

Nichts Aeußeres ist ursprünglich mein; wohl aber kann es ursprünglich, b. i. ohne es von dem Seinen irgend eines Anderen abzuleiten, erworden seine. — Der Zustand der Gemeinschaft des Mein und Dein (communio) kann nie als ursprünglich gedacht, sondern muß (durch einen außeren rechtlichen Act) erworden werden; obwohl der Besit eines außeren Gegenstandes ursprünglich und gemeinsam sein kann. Auch wenn man sich (problematisch) eine ursprüngliche Gemeinschaft (communio mei et tui originaria) denkt; so muß sie doch von der uranfänglichen (communio primaeva) unterschieden werden, welche, als in der ersten Zeit der Rechtsverhältnisse unter Menschen gestistet, angenommen wird, und nicht, wie die erstere, auf Principien, sondern nur auf Geschichte gegründet werden kann; wobei die letztere doch immer als erworden und abgeleitet (communio derivativa) gedacht werden müßte.

Das Princip ber außeren Ermerbung ift nun: was ich (nach bem Gesetze ber angeren Freiheit) in meine Gewalt bringe, und wovon, als Object meiner Willführ, Gebrauch zu machen ich (nach bem Postulat ber praktischen Vernunft) bas Vermögen habe;

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "Ursprunglich mein ift"

endlich, was ich (gemäß ber Ibee eines möglichen vereinigten Bil-

Die Momente (attendenda) ber urfprunglichen Erwerbung find atfo: 1) bie Apprehen fion eines Gegenftanbes, ber Reinem angebort, widrigenfalls fie ber Freiheit Unberer nach allgemeinen Befeten wiberftreiten murbe. Die Apprebenfion ift bie Befitnehmung bes Gegenstandes ber Billfuhr im Raum und ber Beit; ber Besit also, in ben ich mich sete, ift possessio phaenomenon. 2) Die Bezeichnung (declaratio) bes Befibes biefes Gegenfanbes und bes Ucts meiner Billfuhr, jeben Unberen bavon abau-3) Die Bueignung (appropriatio) als Act eines außerlich allgemein gesetgebenden Billens (in ber Ibee), burch welchen Sebermann gur Ginftimmung mit meiner Willführ verbunden wird. - Die Gultigkeit bes letteren Moments ber Erwerbung, als morauf ber Schluffat: ber außere Begneffand ift mein, berubt. b. i. bag ber Befit, als ein blos : rechtlicher, gultig (possessio noumenon) fei, grundet fich barauf: bag, ba alle biefe Actus rechtlich find, mithin aus ber praktischen Bernunft bervorgeben. und also in ber Frage, was Rechtens ift, von ben empirischen Bebinaungen bes Befiges abftrabirt werben fann, ber Schluffat: ber außere Gegenstand ift mein, vom fensiblen auf ben intelligiblen Befit richtig geführt wirb.

Die ursprüngliche Erwerbung eines außeren Gegenstandes ber Billkuhr heißt Bemächtigung (occupatio) und kann nicht ansbers, als an körperlichen Dingen (Substanzen) Statt sinden. Wo nun eine solche Statt sindet, bedarf sie zur Bedingung des empirisschen Besitzes die Priorität der Zeit vor jedem Anderen, der sich einer Sache bemächtigen will (qui prior tempore, potior iure). Sie ist als ursprünglich auch nur die Folge von einseitiger Billkuhr; denn ware dazu eine doppelseitige erforderlich, so wurde sie von dem Vertrage zweier (oder mehrerer) Personen, folglich vondem Seinen Anderer abgeleitet sein. — Wie ein solcher Act der Bilkuhr, als jener ist, das Seine für Jemanden begründen könne, ist nicht leicht einzusehen. — Indessen ist die erste Erwerdung doch

barum sofort nicht die ursprüngliche. Denn die Erwerbung eines offentlichen rechtsichen Zustandes durch Vereinigung des Wilslens Aller zu einer allgemeinen Gesetzebung ware eine solche, vor der keine vorhergehen darf, und doch ware sie von dem besonderen Willen eines Jeden abgeleitet und allseitig: da eine ursprüngliche Erwerbung nur aus dem einseitigen Willen hervorgehen kann.

# Eintheilung ber Erwerbung bes außeren Mein und Dein.

- 1) Der Materie (bem Objecte) nach erwerbe ich entweder eine körperliche Sache (Substanz), oder die Leistung (Causalität) eines Anderen, oder diese andere Person selbst bi i. den Zustand derselben, sosern ich ein Recht erlange, über denselben zu versügen, (bas Commercium mit derselben.)
  - 2) Der Form (Erwerbungsart) nach ist es entweber ein Sachenrecht (jus reale), ober personaliches Recht (jus personale), ober ein binglich personale) bes Besitzes, (obzwar nicht des Gebrauchs) einer anderen Person als einer Sache.
  - 3) Nach dem Rechtsgrunde (titulus) der Erwerbung, welches eigentlich kein besonderes Glied der Eintheilung der Rechte, aber doch ein Moment der Art ihrer Ausübung ist; entweder durch den Act einer einseitigen, oder doppelseitigen, oder allseiztigen Willführ, wodurch etwas Aeußeres (facto, pacto, lege,) erzworben wird.

Erfter Abichnitt.

# Bom Sachenrecht,

§. 11.

. Was ist ein Sachenrecht?

Die gewöhnliche Erklarung bes Rechts in einer Sache (jus reale, jus in re): "es sei bas Recht gegen jeden Besitzer berselben", ist eine richtige Nominaldefinition. — Aber was ist

bas, was ba macht, bag ich mich wegen eines außeren Gegenfianbes an jeben Inhaber beffelben halten, und ihn (per vindicationem) nothigen tann, mich wieber in Befit beffelben au fegen? Ift biefes außere rechtliche Berbaltnif meiner Billführ etwa ein unmittel: bares Berhaltniß zu einem forperlichen Dinge? Go mußte berjenige, welcher fein Recht nicht unmittelbar auf Dersonen, sondern auf Sachen bezogen benett, es fich freilich, (obzwar nur auf buntle Art) vorstellen : namlich, weil bem Recht auf einer Seite eine Pflicht auf ber anderen correspondirt, baff bie außere Sache, ob fie gwar bem erften Befiger abhanden gefommen, biefem boch immer verpflichtet bleibe, b. i. fich jebem anmaglichen anderen Befiber weigere, weil fie jenem schon verbindlich ift, und so mein Recht. aleich einem bie Sache begleitenden und vor allem fremben Angriffe bewahrenben Genius, ben fremben Befiger immer an mich weise. Es ift also ungereimt, fich Berbindlichkeit einer Person gegen Sachen und umgekehrt zu benten, wenn es gleich allenfalls erlaubt werben maa, das rechtliche Berhältnis durch ein foldes Bild au verfinnlichen, und sich so auszubrücken.

Die Realbefinition wurde baber fo lauten muffen: bas Recht in einer Sache ist ein Recht bes Privatgebrauchs einer Sache. in beren (urfprunglichem, ober geftiftetem) Gefammtbefige ich mit allen Anderen bin. Denn bas Lettere ift Die einzige Bebingung, unter ber es allein möglich ift, bag ich jeben anderen Besiger vom Privatgebrauch ber Sache ausschließe (jus contra quemlibet hujus rei possessorem), weil, ohne einen folden Gesammtbefig voraus: auseben, fich gar nicht benten läßt, wie ich, ber ich boch nicht im Befit ber Sache bin, von Anderen, die es find, und die fie brauchen, labirt werben konne. — Durch einseitige Willführ kann ich teinen Anderen verbinden, fich bes Gebrauchs einer Sache ju ent: halten, wozu er fonft keine Berbindlichkeit haben murbe: alfo nur burch vereinigte Willführ in einem Gesammtbefige. Sonft mußte ich mir ein Recht in einer Gache benten, als ob bie Sache gegen mich eine Berbindlichkeit hatte, und bavon allererst bas Recht gegen jeben Befiter berfelben ableiten; welches eine ungereimte Borftellungsart ift.

Rant f. 28. V.

Unter bem Wert: Sachenrecht (jus rente) wird übrigens nicht bles die Kecht in einet Sache (jus in re), sondern auch der Inbegriff aller Gesehe, die das dingliche Wein und Dein betreffen, verstanden. — Es ist aber klar, daß ein Mensch, der auf Erden ganz allein wäre, eigentlich kein äußeres Ding als das Geine haben, oder erwerden konntez weil zwischen ihm, als Person, und allen anderen äußeren Dingen, als Sachen, es gar kein Verhältniß der Verbindlichkeit gibt. Es gibt also, eigentlich und buchstäblich verstanden, auch kein (directes) Recht in einer Sache, sondern nur dassenige wird so genannt, was Ismandem gegen eine Person zuskommt, die mit allen Anderen (im bürgerlichen Zustande) im gesmeinsamen Besit ist.

### §. 12.

Die erfte Erwerbung einer Sache fann feine andere, als die des Bobens fein.

Der Boben, (unter welchem alles bewohnbare Land verstanden wird.) ist, in Ansehung alles Beweglichen auf demselben, als Substanz, die Eristenz des Letzteren aber nur als Inharenz zu betrachten, und so wie im theoretischen Sinne die Accidenzen nicht außerhalb der Substanz existien konnen, so kann im praktischen das Bewegliche auf dem Boden nicht das Seine von Jemandem sein, wenn dieser nicht vorher als im rechtlichen Besit desselben besindlich (als das Seine desselben) angenommen wird.

Denn setzet, der Boben gehore Niemandem an: so werde ich jede bewegliche Sache, die sich auf ihm besindet, aus ihrem Platze stoßen können, um ihn selbst einzunehmen, dis sie sich ganzlich verzliert, ohne daß der Freiheit irgend eines Anderen, der jetzt gerade nicht Inhaber besselben ist, dadurch Abbruch geschieht; Alles aber, was zersiort werden kann, ein Baum, Haus u. s. w. ist (wenigsstens der Materie nach) beweglich, und wenn man die Sache, die ohne Zerstörung ihrer Vorm nicht dewegt werden kunn, ein Im-modile nennt, so wird das Mein und Dein an jener nicht von der Substanz, sondern dem ihr Anhangenden verstanden, welches nicht die Sache selbst ist.

ď.

#### & 13.

Gin jeder Boben tann utfprunglich erworben werben, und ber Grund der Debglichtett biefer Erwerbung ift bie urfprungtiche Bemeinschaft bes Bobens überhaupt.

Was bas Erfte betrifft, fo zeinbet fith biefer Sag auf bem Postulat bet prattischen Vernunft (g. 2); bas Zweite auf folgenben Beweits.

Alle Menschen find ursprünglich (b. i. vor allem rechtlichen Act ber Willführ) im rethtmaßigen Befit bes Bobens; b. i. Al baben ein Recht, ba zu fein, wohin fie bie Ratur ober ber Rufall (ohne ihren Billen) gefeht hat. Der Befit (possessio), ber bom Sig (sedes), ale einem willführlichen, mithin erworbenen, bauern: ben Befit unterfchieben ift, ift ein gemeinfamer Befit, wegen ber Einheit aller Plate auf ber Erbflache, als Kugelflache; weil, wenn fie eine unenbliche Chene ware, Die Menschen fich barauf fo perfireuen konnten, baf fie in gar keine Gemeinschaft mit einanber kamen, biefe abso nicht eine nothwendige Folge von ihrem Dafein auf Erben mare. - Der Befit aller Menichen auf Erben, ber vor allem rechtlichen Uct berfelben vorhergeht, (von ber Natur felbst conftituirt ift,)'ift ein urfprunglicher Gefammtbefig (communio possessionis velginaria), beffen Begriff nicht empirisch und von Beitbebingungen abhängig ift, wie etwa ber gebichtete, aber nieerweisliche eines uranfanglichen Gefammtbefiges (communio primaera), fonbern ein braktischer Bernunftbegriff, bet s pelori bas Princip enthalt, nach welchem allein bie Menschen ben Plat auf Erben nach Rechtsgesetzen gebrauchen konnen.

### §. 14.

Der rechtliche Uct biefer Erwerbung ift Bemachtigung (occupatio).

Die Besignehmung (apprehennic), die ber Anfang ber Inhabung einer torperlichen Sache im Raume (possessionis physicae), stimmt unter teiner anderen Bedingung mit bem Gefete ber außeren Freiheit von Jedermann (mithin a priori) zusammen, als unter ber Priorität in Ansehung ber Zeit, b. i. mur als erfte

5 \*

Besithnehmung (prior apprehensio), welche ein Act ber Willsuhr ist. Der Wille aber, die Sache, (mithin auch ein bestimmter abgetheilter Plat auf Erben,) solle Mein sein, d. i. die Zueignung (appropriatio) kann in einer ursprünglichen Erwerbung nicht anders, als einseitig (voluntas unilateralis s. propria) sein. Die Erwerbung eines äußeren Gegenstandes der Willkuhr durch einseitigen Willen ist die Bemächtigung. Also kann die ursprüngliche Erwerbung besselben, mithin auch eines abgemessenen Bodens nur durch Bemächtigung (occupatio) geschehen.

Die Möglichkeit auf solche Art zu erwerben, läßt sich auf keine Weise einsehen, noch durch Gründe darthun, sondern ist die unmittelbare Folge aus dem Postulat der praktischen Vernunft. Derselbe Wille aber kann doch eine äußere Erwerdung nicht anders berechstigen, als nur sosenn er in einem a priori vereinigten (d. i. durch die Vereinigung der Willkühr Aller, die in ein praktisches Vershältniß gegen einander kommen konnen,) absolut gedietenden Willen enthalten ist; denn der einseitige Wille, (wozu auch der doppelseitige, aber doch besondere Wille gehört,) kann nicht Jedermann eine Verdindschkeit auslegen, die an sich zufällig ist, sondern dazu wird ein allseitiger nicht zufällig, sondern a priori; mithin nothwendig vereinigter und darum allein gesetzgebender Wille ersondert; denn nur nach dieses seinem Princip ist Uebereinstimmung der freien Willkühr eines Jeden mit der Freiheit von Jedermann, mithin ein Recht überhaupt, und also auch ein äußeres Mein und Dein möglich.

# §. 15.

Rur in einer burgerlichen Verfaffung kann etwas peremtorisch, dagegen im Naturzustande zwar auch, aber nur provisorisch erworben werden.

Die burgerliche Verfassung, dbzwar ihre Wirklichkeit subjectiv zufällig ist, ist gleichwohl objectiv d. i. als Pflicht, nothwendig. Mithin gibt es in Hinsicht auf dieselbe und ihre Stiftung ein wirk- liches Rechtsgeset der Natur, dem alle außere Erwerbung unter- worfen ist.

Der empirische Zitel ber Erwerbung war bie auf ur-

fpringliche Gemeinschaft des Bobens gegründete physische Besignehmung (apprehensio physica), welchem, weil dem Besig nach Bernunftbegriffen des Rechts nur ein Besig in der Erscheinung untergelegt werden kann, der einer intellectuellen Besignehmung (mit Beglassung aller empirischen Bedingungen in Raum und Zeit) correspondiren muß, und die den Satz gründet: "was ich nach Sezsetzen der außeren Freiheit in meine Gewalt bringe, und will, es solle mein sein, das wird mein."

Der Vernunfttitel der Erwerbung aber kann nur in der Idee eines a priori vereinigten, (nothwendig zu vereinigenden) Wilslens Aller liegen, welche hier als unumgängliche Bedingung (conditio sino qua non) stillschweigend vorausgesetzt wird; denn durch einseitigen Willen kann Anderen eine Berbindlichkeit, die sie sur sich sonst nicht haben wurden, nicht auferlegt werden. — Der Justand aber eines zur Gesetzebung allgemein wirklich vereinigten Willens ist der dürgerlichen Justande. Also nur in Conformität mit der Idee eines dürgerlichen Justandes, d. i. in Hinsicht auf ihn und seine Bewirkung, aber vor der Wirklichkeit desselben, (denn sonst wäre die Erwerbung abgeleitet,) mithin nur provisorisch kann etwas Keußeres ursprünglich erworden werden. — Die peremtorische Erwerbung sindet nur im bürgerlichen Justande Statt.

Gleichwohl ist jene provisorische bennoch eine wahre Erwerbung; benn nach bem Postulat ber rechtlich praktischen Vernunft ist die Möglichkeit berselben, in welchem Zustande die Menschen neben einsander sein mögen, (also auch im Naturzustande) ein Princip des Privatrechts, nach welchem jeder zu bemjenigen Zwange berechtigt ist, durch welchen es allein möglich wird, aus senem Naturzustande heraus zu gehen, und in den bürgerlichen, der allein alle Erwerbung veremtorisch machen kaun, zu treten.

Es ist die Frage: wie weit erstreckt sich die Befugniß der Besignehmung eines Bobens? So weit, als das Bermögen ihn in seiner Gewalt zu haben; d. i. als der, so ihn sich zueignen will, ihn vertheidigen kann, gleich als ob der Boben sprache: wenn ihr mich nicht beschützen konnt, so konnt ihr mir auch

nicht gebieten. Darnach mofte alfa auch ber Streit über bas freie ober verschloffene Deer entschiehen werben; & B. innerhalb ber Weite, mobin bie Rananen reichen, barf niemand an ber Rufte eines Landes, bas icon einem gemiffen Staat gugehort, fifchen, Bernftein aus bem Grunde ber See holen u. bal. -Ferner: ift bie Bearbeitung bes Bobens (Bebauung, Beaderung, Entwefferung u. bergl.) jur Grmerbung beffelben nothwenbig? Dein! benn ba biefe Formen (ben Specifictrung) nur Accibengen find, fo machen fie tein Dbjest eines unmittelbaren Befiges aus, und tonnen gu bem bes Subjecte nur gehoren, fofern bie Subftang porher als bas Seine beffelben anerkannt ift. Die Bearbeitung ift, wenn es auf bie Frage von ber erften Erwerbung antommt, nichts weiter, als ein außeres Beichen ber Befignehmung, welches man burch viele anders, die weniger Danhe toften, erfeten tann. -Ferner: barf man wohl Jemanden in bem Act feiner Befitnehmung hinbern, fo bag Reiner von Beiben bes Rechts ber Prioritat theilhaftig werbe, und fo ber Boben immer ale Reinem angehorig frei bleibe? Ganglich tann biefe Sinderung nicht Statt finben, weil ber Unbere, um biefes thun zu tonnen, fich boch auch felbft auf irgend einem benachbarten Boben befinben muß, wo er alfo felbft behindert werden fann ju fein, mithin eine absolute Berhinderung ein Miberfpruch mare; aber refpectin auf einen gemiffen (zwifchenliegenben) Boben, biefen, als neutral, jur Scheibung zweier Benachbarten unbenutt liegen gu laffen, murbe boch mit bem Rechte ber Bemachtiguna gulammen besteben; aber alebann gehort wirklich biefer Boben Beiben gemeinschaftlich, und ift nicht herrentos (res nullius). eben barum, well er von Beiben bagu gabraucht wirb, um fie von einander gu icheiben. - Ferner: fann man auf einem Boben, havon tein Theil bas Grine von Jemanbem ift, boch eine Sache als bie Seine haben? Ja; wie in ber Mongolei jeber fein Gepade, mas er hat, liegen laffen, ober fein Pferd, was ihm entlaufer ift, als'bas Geine in feinen Befig bringen tann, weil der gange Boben dem Bolt, ber Gebrauch beffelben alfo jebem Gingelnen gufteht; baß aber Jemand eine bewegliche Sache auf bem Boben eines Unberen als bas Geine haben fann, ift zwar moglich, aber nur burch Bertrag. - Endlich ift bie Krage: tonnen zwei benachbarte Boller (ober Familien) einander widerstehen, eine gemiffe Urt bes Gebrauchs eines Bodens angunehmen, z. B. bie Sagbvetter bem hirtenvolk, ober ben Aderleuten, oben biese ben Pflanzern u. bergl.? Allerbings; benn
bie Art, wie sie sich auf bem Erbboben überhaupt ansassig machen wollen, ist, wenn sie sich innerhalb ihrer Grenzen halten,
eine Sache bes blosen Bellebens (res merae facultatis).

Bulest tann noch gefragt werben: ob, wenn und weber bie Ratur, noch ber Bufalt, fonbern blos unfer eigener Bille in Rachbarfchaft mit einem Bolfe bringt, welches frine Musficht gir einer burgerlichen Berbinbung mit ihm verspricht, wir nicht, inber Ublicht, diefe gu ftiften und biefe Menfchen (Bilbe) in einen rechtlichen Buftand zu verfegen, (wie etwa die Americanischen Bilben, bie Sottentotten, bie Reuhollanber,) befugt fein follten, allenfalls mit Gewalt, ober, (welches nicht viel beffer ift,) burch betragerifthen Rauf, Colonien ju errichten und fo Gigenthliner ihres Bobens zu werben, und ohne Rucfficht auf ihren erften Befit Gebrauch von unferer Ueberlegenheit zu machen; jumal es bie Ratur felbit, (ale bie bas Leere verabicheut,) fo gu forbern fcheint, und große Landftriche in anderen Welttheilen an gefitteten Einwohnern fonft menfchenteer geblieben maren, bie jest herrlich bevoltert fint, aber gur auf immer bieiben muften, und fo ber Brood ber Schöpfung vorticett werben murbe? Allein man fieht burch biefen Schleien ber Ungerechtigkeit (Jefuitismus), alle Mittel au guten Bweden ju billigen, leicht burch; biefe Urt ber Ermerbung bes Bobens ift alfo verwerflich.

Die Unbestimmtheit in Ansehung ber Quantitat sowohl, als ber Qualitat bes außeren erwerblichen Objects, macht biese Aufgabe (ber einzigen ursprünglichen außeren Erwerbung) unter allen zum schwerstem sie auszulosen. Ivgend eine ursprüngliche Erwersbung bes Neuseren aber muß es indessen boch geben; benn abgeleitet kann nicht alle sein. Daber kann man biese Aufgabe auch nicht als unauslöstlich und als an sich unmöglich aufgeben. Aber wenn sie auch durch ben ursprünglichen Bertrag aufgelöst wird, so wird, wenn bieser sich nicht aus ganze menschliche Gesschlecht erstreckt, die Erwerbung boch immer nur provisorisch bleiben.

§. 16.

Erposition bes Begriffe einer urfprunglichen Erwerbung bes Bobens.

Me Menschen find urfprünglich in einem Gesammtbesit bes Babens ber ganzen Erbe (communio fundi ariginaria), mit

bem ihnen von Ratur zustehenben Billen (eines Seben), benfelben zu gebrauchen (lex justi), ber, wegen ber naturlich unvermeiblichen Entaeaensehung ber Willführ bes Einen gegen bie bes Unberen, allen Gebrauch beffelben aufheben wurde, wenn nicht jener zugleich bas Gefet für biefe enthielte, nach welchem einem Jeben ein be= fonberer Befig auf bem gemeinsamen Boben bestimmt werben tann (lex juridica). Aber bas austheilenbe Gefet bes Dein und Dein eines Jeben am Boben kann, nach bem Ariom ber außeren Freiheit, nicht anbers, als aus einem urfprunglich und a priori vereinigten Willen, (ber zu biefer Vereinigung teinen rechtlichen Act vorausset,) mithin nur im burgerlichen Buftanbe, hervorgeben (lex justitiae distributivae), ber allein, mas recht, mas rechtlich und was Rechtens ift, bestimmt. - In biefem Buftanbe aber, b. i. vor Grundung und boch in Absicht auf benfelben, b. i. proviso: rifc, nach bem Gefet ber außeren Erwerbung zu verfahren, ift Pflicht, folglich auch rechtliches Bermogen bes Willens, Jebermann zu verbinden, ben Act ber Besignehmung und Zueignung, ob er gleich nur einseitig ift, anzuerkennen; mithin ift eine provisorische Erwerbung bes Bobens, mit allen ihren rechtlichen Kolgen, moglich.

Eine solche Erwerbung aber bedarf boch und hat auch eine Gunst bes Gesetzes (lex permissiva), in Ansehung ber Bestimmung der Grenzen des rechtlich möglichen Besitzes, für sich; weil sie vor dem rechtlichen Zustande vorhergeht, und, als blos dazu einleitend, noch nicht peremtorisch ist, welche Gunst sich aber nicht weiter erstreckt, als bis zur Einwilligung Anderer (theilnehmender) zu Errichtung des letzteren, bei dem Widerstande derselben aber in diesen (den dürgerlichen) zu treten, und so lange derselbe währt, allen Essect einer rechtmäßigen Erwerbung bei sich sührt, weil dieser Ausgang auf Pslicht gegründet ist.

### §. 17.

Deduction des Begriffs ber ursprunglichen Erwerbung.

Wir haben ben Titel ber Erwerbung in einer ursprünglichen Gemeinschaft bes Bobens, mithin unter Raumsbedingungen eines

äußeren Besitzes, die Erwerbungsart aber in den empirischen Bedingungen der Besitznehmung (apprehensio), verdunden mit dem Willen, den außeren Gegenstand als den seinen zu haben, gefunden. Nun ist noch nothig, die Erwerbung selbst, d. i. das außere Mein und Dein, was aus beiden gegebenen Studen solgt, namlich den intelligiblen Besitz (possessio noumenon) des Gegenstandes, nach dem, was sein Begriff enthält, aus den Principien der reinen rechtlichs praktischen Vernunft zu entwickeln.

Der Rechtsbegriff vom außeren Mein und Dein, fofern es Subftang ift, tann, mas bas Wort außer mir betrifft, nicht einen anberen Ort, als wo ich bin, bebeuten; benn er ift ein Bernunftbegriff; sondern ba unter biefen nur ein reiner Berftandesbegriff subsumirt werben kann, blos etwas von mir Unterschiedenes und ben eines nicht empirischen Befites, (ber gleichsam fortbauernben Apprebenfion.) fonbern nur ben bes in meiner Gewalt- Sabens, (bie Berknupfung beffelben mit mir als subjective Bebingung ber Moglichkeit bes Gehrauchs) bes außeren Gegenstandes, welcher ein reiner Berstandesbegriff ist, bedeuten. Nun ift die Weglassung, ober bas Absehen (Abstraction) von biesen sinnlichen Bedingungen bes Befiges, ale eines Berhaltniffes ber Perfon gu Gegenftanben, bie keine Berbindlichkeit haben, nichts Anderes, als das Berhaltnif einer Perfon zu Perfonen, biefe alle burch ben Willen ber erfteren, sofern er bem Ariom ber außeren Freiheit, bem Poflulat bes Bermogens und ber allgemeinen Gefetgebung bes a priori als vereinigt gedachten Willens gemäß ift, in Unsehung bes Gebrauchs ber Sachen zu verbinden, welches alfo ber intelligible Befit berfelben, b. i. ber burchs blofe Recht, ift, obgleich ber Gegenstand (bie Sache, die ich besitze,) ein Sinnenobject ift.

Daß bie erste Bearbeitung, Begrenzung, ober überhaupt Formgebung eines Bobens feinen Titel ber Erwerbung befelben, b. i. ber Besit bes Accibens nicht einen Grund bes rechtlichen Besites ber Substanz abgeben könne, sondern vielmeht umgekehrt bas Mein und Dein nach der Regel (accessorium sequitur suum principale) aus dem Eigenthum der Substanz

gefolgert werben muffe, und bag ber, welcher an einen Boben. ber nicht fcon vorber ber Seine mar, Fleif verwendet, feine Dube und Arbeit gegen ben erfteren veworen bat, ift fur fich felbft fo flar, bag man jene fo alte und noch weit und breit herrichenbe Meinung fdmeelich einer anberen Urfache gufdreiben fann, ale ber in geheim obmaltenben Taufchung, Sachen gu persontficiren, und, gleich als ob Joment fie fich burch en fie vermanbte Aubeit verbinblich machen tomte, feinem Anberen, ale ibm zu Dienften zu fieben, unmittelbar gegen fie fich ein Recht zu benten; benn mahricheinlicher Weife murbe man auch nicht fo leichten Außes über bie naturliche Frage, (von ber oben fcon Ermahnung gefcheben,) weggeglitten fein: "wie ift ein Recht in einer Sache moglich?" Denn bas Recht gegen einen jeben Bofiber einer Sache bebeutet nur bie Befugnif ber befonberen Billfuhr jung Gebrauch eines Dijeets, fofern fie als im fontbetifch allgemeinen Willen enthalten und mit bem Gefete beffelben gufammenftimmenb gebacht werben fann.

Bas bie Rorper auf einem Boben betrifft, ber ichon ber meinige ift, fo geboren fie, wenn fie fonft keines Unberen find. mir gu, ohne bag ich ju biefem 3med eines befonberen recht= lichen Aces bedurfte (nicht facto, fonbern lege); namlich, weil -fie ale ber Substang inharirenbe Mecibengen betrachtet werben konnen (jure rei mean), wozu auch Alles gehort, mas mit meiner Sache fo verbunden ift, bag ein Anderer fie von bem Meinen nicht trennen fanu, ohne biefes felbft zu verandern, (3. B. Bergolbung, Mifchung eines mir jugehörigen Stoffes mit anberen Materien, Unfpulung ober auch Beranberung bes anftogenden Strombettes und baburch geschehende Erweiterung meines Bobens u. f. m.) Die aber ber erwerbliche Boben fich noch weiter, , ale bas Land, namlich auch auf eine Strede bes Seegrunbes hinand, (bas Recht noch an meinen Ufern zu fischen, aber Bernftein herauszubringen u. bergl.) fich ausbehnen laffe, muß nach ebenbenfelben Grunbfagen beurtheilt werben. Go weit ich aus meinem Sige mechanisches Bermogen habe, meinen Boben gegen ben Gingriff Unberer ju fichern, (3. 28. fo weit bie Ranonen vom Ufer abreichen,) gehort [er] ju meinem Befig und bas Meer ift bis babin geschloffen (mare clausum). Da aber auf bem weiten Deere felbft tein Sig moglich ift, fo tann ber Befit auch nicht bis babin ausgebehnt werben und offene See

ist frei (mare liberum). Das Stranden aber, es sel ber Menschen, ober ber ihnen zugehörigen Sachen, kann, als uns vorsätzlich, von dem Strandeigenthumer nicht zum Erwerbrecht gezählt werden; weil es nicht kasson, (ja überhaupt kein Factum) ist, und die Sache, die auf einen Boben gerathen ist, der doch irgend Einem angehört, nicht als res nullius behandelt werden kann. Ein Fluß bagegen kann, so weit der Beste seines Ufers wilcht, so gut wie ein jeder Laudbaden, unter obbenannden Sinschräungen ursprünglich von dem ermorden werden, der im Besiebe beider Ufer ist.

Der außere Gegenstand, welcher ber Substanz nach bas Seine von Jemanbem ift, ift beffen Eigenthum (dominium), meldem alle Rechte in biefer Sache, (wie Accidenzen ber Subffant) inhartren, über welche alfo ber Sigenthumer (dominus) nach Belieben verfügen tann (jus disponendi de re sua). Aber bieraus folgt von felbft: bag ein folcher Gegenftand nur eine forpertiche Sache, (gegen bie man feine Berbindlichfeit bat.) fein tonne, baber ein Menfch fein eigener Berr (sui juris), aber nicht Eigenthumer von fich felbft (sui dominus), (uber fich nach Belieben bisponiren zu konnen,) geschweige benn von anderen Menfchen fein tann, weit er ber Denschheit in feiner eigenen Perfon verantwortlich ift; wiewohl biefer Punct, ber zum Rechte ber Denfthheit, micht bem ber Denfchen gebort, bier nicht foinen eigentlichen Plat, fat, fondern nur beilaufig gum bofferen Berftanbniß bes furz vorber Gesagten angeführt wirb. - Ge fann ferner zwei volle Eigenthumer einer und berfelben Sache geben. ohne ein gemeinsames Dein und Dein, fonbern nur als gemeinfame Befiger beffen, mas nur Ginem ale bas Seine jugebort, wenn von ben fogenannten Miteigenthumern (condomini) Ginem nur ber gange Befile ohne Gebrauch, bem Unberem aben affer Gebrauch ber Sache fammt bem Beit gutommt, jener alfo. (dominus directus) biefen (dominus utilis) nur quf bie Bebingung einer beharrlichen Leiftung reftringirt, ohne babei feinen Gebrauch ju limitiren.

### 3meiter Abschnitt.

# Bom perfonlichen Recht.

§. 18.

Der Besit der Willfuhr eines Anderen, als Nermögen, sie burch die meine nach Freiheitsgesetzen zu einer gewissen That zu bestimmen, (bas außere Mein und Dein in Ansehung der Causalität eines Anderen) ist ein Recht, (bergleichen ich mehrere gegen ebendieselbe Person oder gegen Andere haben kann;) der Indegriff (bas System) der Gesetze aber, nach welchen ich in diesem Besitz sein kann, das persönliche Recht, welches nur ein einziges ist.

Die Erwerbung eines personlichen Rechts kann niemals urssprünglich und eigenmächtig sein, (benn eine solche wurde nicht dem Princip der Einstimmung der Freiheit meiner Willführ mit der Freiheit von Jedermann gemäß, mithin unrecht sein.) Sebenso kann ich auch nicht durch rechtswidrige That eines Anderen (kacta injusto alterius) erwerben; denn wenn diese Lasson mir auch selbst widersahren wäre, und ich von dem Anderen mit Recht Genugthuung sordern kann, so wird dadurch doch nur das Meine unvermindert ershalten, aber nichts über das, was ich schon vorher hatte, erworben.

Erwerbung durch die That eines Anderen, zu der ich diesen nach Rechtsgesehen bestimme, ist also jederzeit von dem Seinen des Anderen abgeleitet, und diese Ableitung, als rechtlicher Act, kann nicht durch diesen als einen negativen Act, nämlich der Verslassen, oder einer auf das Seine geschehenen Verzichtthuung (per derelictionem aut renunciationem) geschehen, denn dadurch wird nur das Seine Eines oder des Anderen aufgehoben, aber nichts erworden; — sondern allein durch Uebertragung (translatio), welche nur durch einen gemeinschaftlichen Willen möglich ist, vermittelst dessen ber Gegenstand immer in die Gewalt des Einen oder des Anderen kommt, alsdann Einer seinem Antheile an dieser Gezmeinschaft entsagt, und so das Object durch Annahme desselben, (mithin einen positiven Act der Willkühr) das Seine wird. — Die

ir

ż,

16

×

i

Ni

'n

Uebertragung seines Eigenthums an einen Anderen ist die Beraußerung. Der Act der vereinigten Billfuhr zweier Personen, wodurch überhaupt das Seine des Einen auf den Anderen übergeht, ist der Bertrag.

### §. 19.

In jedem Bertrage sind zwei vorbereitende, und zwei constituirende rechtliche Acte der Willsuhr; die beiden ersteren, (die des Tractirens) sind das Angebot (oblatio) und die Billigung (approbatio) desselben; die beiden anderen, (nämlich des Abschließens) sind das Versprechen (promissum) und die Annehmung (acceptatio). — Denn ein Anerdieten kann nicht eher ein Versprechen heißen, als wenn ich vorher urtheile, das Angebotene (oblatum) sei etwas, was dem Promissar angenehm sein könne; welches durch die zwei ersten Declarationen angezeigt, durch diese allein aber noch nichts erworben wird.

Aber weber burch ben befonberen Billen bes Promittenten. noch ben bes Promiffars (als Acceptanten), geht bas Seine bes Erfteren gu bem Letteren über, fonbern nur burch ben vereinigten Billen Beiber, mithin fofern Beiber Bille jugleich becharirt wieb. Nun ist bies aber burch empirische Actus ber Declaration, bie ein= ander nothwendig in ber Zeit folgen muffen und niemals zugleich . find, unmöglich. Denn wenn ich versprochen habe und ber Undere num acceptiren will, fo kann ich mahrend ber 3wischenzeit, (fo kurg fie auch fein mag,) es mich gereuen laffen, weil ich vor ber Acceptation noch frei bin; so wie andererseits ber Acceptant, eben barum, an seine auf bas Versprechen folgende Gegenerklarung auch sich nicht für gebunden halten barf. — Die außeren Formlichkeiten (solennia) bei Schließung bes Bertrags, (ber Sanbschlag, ober bie Berbrechung eines von beiden Perfonen angefaßten Strobhalms (stipula)) und alle bin und ber geschehene Beftatigungen seiner vorherigen Erklarung beweisen vielmehr die Verlegenheit der Paciscenten, wie und auf welche Art sie die immer nur aufeinander folgenden Erklarungen als in einem Augenblicke jugleich eriftirent vorstellig machen wollen,

was ihnen boch nicht gelingt; weil es immer nur in ber Zeit eine ander folgende Actus sind, wo, wenn ber eine Act ist, der andere entweber noch nicht, ober nicht mehr ist.

Aber bie transscenbentale Deduction bes Begriffs ber Erwer: bung burch Bertrag kann allein alle biefe Schwierigkeiten beben. In einem rechtlichen außeren Berhaltniffe wird meine Befitnehmung ber Billtuhr eines Anderen (und fo wechselfeitig) als Bestimmungsgrund besselben zu einer That zwar erst empirisch burch Erklarung und Gegenerklarung ber Willführ eines Jeben von Beiben in ber Beit, als finnlicher Bebingung Der Apprehension, gebacht, wo beibe rechtliche Acte immer nut auf einander folgen; weil jenes Berhaltniß (als ein rechtliches) rein intellectuell ift, burch ben Billen als ein gesetgebendes Vernunftvermogen jener Befit als ein intellis gibler (possessio noumenon) nach Freiheitsbegriffen mit Abstraction von ienen empirischen Bebingungen uts bas Mein ober Dein vorgestellt; wo beibe Acte, bes Bersprechens und ber Unnehmung, nicht als aufeinander folgend, sonbern (gleich als pactum ze initum) aus einem einzigen gemeinfamen Willen hervorgebent, (welches burch bas Bort zugleich ausgebrudt wirb,) und ber Gegenstand (promissem) burch Wegleffung ber empirifchen Bebingungen nach bem Gefets ber reinen praktischen Wetnunft ale erworben vorgestellt wird.

Das biefes die wahre und einzig mögliche Deduction des Begriffs der Erwerbung durch Bertrag sei, wird durch die muchfelige und doch immer vergebliche Bestrebung der Nechtsforscher
(z. B. Moses Mendelssohn's in seinem Jerusalem) zur Beweisführung jenet Möglichkeit hinreichend bestätigt. — Die Frage
war: warum soll ich mein Berspreichen hatten? Denn daß ich
es soll, begreift ein Isden von selbst. Es ist abet schlechterdings
unmöglich, von diesem kategorischen Imperatio noch einen Beweis
zu subren; eben so, wie es für den Geometer unmöglich ist,
durch Vernunftschlusse zu beweisen, daß ich, um ein Dreieck zu
machen, drei Linien nehmen musse (ein analytischer Sas), deren
zwei aber zusammengenommen größer sein mussen, als die dritte
(ein synthetischer; beide aber a priori). Es ist ein Postulat der
reinen, (von allen sinnlichen Bedingungen des Kaumes und der

Zeit, was ben Rechesbegriff betrifft, abstrahrenben) Bernunft, und bie Lehre ber Woglichkeit ber Abstraction von jenen Besbingungen, ohne bag baburch ber Besits besselben aufgehoben wird, ist selbst die Debuction bes Begriffs ber Erwerbung burch Bertrag; so wie es in dem vorigen Titel die Lehre von der Erwersbung durch Bemachtigung der außeren Sache war.

### §. 20.

Bas ift aber bas Neugere, bas ich burch ben Bertrag ermerbe? Da es nur die Causalitat ber Willführ bes Unberen in Unsehung einer mir versprochenen Leistung ift, so erwerbe ich baburch unmittelbar nicht eine außere Sache, sondern eine That beffelben, baburch jene Sache in meine Gewalt gebracht wird, damit ich fie ju ber meinen mache. — Durch ben Bertrag alfo erwerbe ich bas Bersprechen eines Unberen, (nicht bas Bersprochene,) und boch kommt etwas zu meiner außeren Sabe hinzu; ich bin vermogenber (locupletior) geworben, burch Erwerbung einer activen Obligation auf bie Kreiheit und bas Bermogen bes Unberen. - Diefes mein Recht aber ift nur ein perfonliches, namlich gegen eine beftimmte physische Person und zwar auf ihre Causalitat (ihre Billfuhr) ju mirten, mir etwas ju leiften, nicht ein Sachenrecht, gegen biejenige moralische Person, welche nichts Unberes, als bie Ibee ber a priori vereinigten Billführ Aller ift, und woburch ich allein ein Recht gegen jeben Befiger berfelben erwerben fann; als morin alles Recht in einer Sache besteht.

Die Uebertragung des Meinen durch Bertrag geschieht nach bem Sefes der Stetigkeit (lex continui), b. i. der Bests des Gegenständes ist während diesem Act keinen Augenblick unters brochen, denn sanst wurde ich in diesem Bustande einen Gegenstiand als etwas, das keinen Bestier hat (res vacua), folglich ursprünglich erwerben; welches dem Begriff des Bertrages widersspricht. — Diese Stetigkeit aber bringt es mit sich, das nicht Eines von Beiden (promittentis et acceptantis) besonderer, sondern ihr vereinigter Wille derjenige ist, welcher das Meine auf den Anderen überträgt; also nicht auf die Art: daß der Bersprechende querst seinen Bests zum Vortheil des Anderen ver-

last (derelinquit), ober seinem Recht entsagt (renunciat) und ber Undere sogleich darin eintritt, ober umgekehrt. Die Trans- lation ift also ein Act, in welchem der Gegenstand einen Augen-blick Beiben zusammen angehört, so wie in der parabolischen Bahn eines geworfenen Steins dieser im Gipfel derselben einen Augenblick als im Steigen und Fallen zugleich begriffen betrachtet werden kann, und so allererst von der steigenden Bewegung zum Fallen übergeht.

### §. 21.

Eine Sache wird in einem Vertrage nicht durch Annehmung (acceptatio) des Versprechens, sondern nur durch Uebergabe (traditio) des Versprochenen erworden. Denn alles Versprechen geht auf eine Leistung, und wenn das Versprochene eine Sache ist, kann jene nicht anders errichtet werden, als durch einen Act, wodurch der Promissar vom Promittenten in den Besitz derselben gesetzt wird; d. i. durch die Uebergade. Vor dieser also und dem Empfang ist die Leistung noch nicht geschehen; die Sache ist von dem Einen zu dem Anderen noch nicht übergegangen, folglich von diesem nicht erworden worden, mithin das Recht aus einem Vertrage nur ein personliches, und wird nur durch die Tradition ein bingliches Recht.

Der Bertrag, auf ben unmittelbar die Uebergabe folgt (pactum re initum), schließt alle Zwischenzeit zwischen der Schließung und Bollziehung aus, und bedarf keines besonderen noch zu erwartenden Acts, wodurch das Seine des Einen auf den Anderen übertragen wird. Aber wenn zwischen jenen Beiben noch eine (bestimmte ober unbestimmte) Zeit zur Uebergabe bewisligt ist, fragt sich: ob die Sache schon vor dieser durch den Bertrag das Seine des Acceptanten geworden, und das Necht des Letteren ein Necht in der Sache sei, oder ob noch ein besonderer Bertrag, der allein die Uebergabe betrifft, dazu kommen musse, mithin das Necht durch die blose Acceptation nur ein personliches sei, und allererst durch die Uebergabe ein Necht in der Sache werde? — Daß es sich hiemit wirklich so, wie das Lettere besagt, verhalte, erhellt aus Nachsolgendem:

Wenn ich einen Bertrag über eine Sache, &. B. über ein

Pferd, bas ich ermerben will, fchliege, und nehme es qualeich mit in meinen Stall, ober fonft in meinen phyfifchen Befit, fo ift es mein (vi pacti re initi), und mein Recht ift ein Recht in ber Sache; laffe ich es aber in ben Sanden bes Bertaufers. ohne mit ihm baruber befondere auszumachen, in weffen phofis fchem Befit (Inhabung) biefe Sache vor meiner Befignehmung (apprehensio), mithin vor bem Wechfel bes Befiges fein folle, fo ift biefes Pferd noch nicht mein, und mein Recht, mas ich erwerbe, ift nur ein Recht gegen eine bestimmte Derfon, namtich ben Berfaufer von ihm, in ben Befis gefest zu merben (poscendi traditionem), als subjective Bedingung ber Moglichfeit alles beliebigen Gebrauchs beffelben , b. i. mein Recht ift nur ein perfonliches Recht, von jenem die Leiftung bes Berfprechens (praestatio), mich in ben Befig ber Sache gu fegen, ju forbern. Run tann ich, wenn ber Bertrag nicht gugleich bie Uebergabe (als pactum re initum) enthalt, mithin eine Beit gwifchen bem Abichluß beffelben und ber Befignehmung bes Erworbenen vers lauft, in biefer Beit nicht anbere jum Befit gelangen, ale baburch, daß ich einen befonderen rechtlichen, namlich einen Befisact (actum possessorium) ausube, ber einen besonderen Bertrag ausmacht, und biefer ift, bag ich fage: ich merbe bie Sache (bas Pferd) abholen laffen, wogu ber Betfaufer einwilligt. Denn bag diefer eine Sache jum Gebrauche eines Anderen auf eigene Befahr in feine Semabriame nehmen werbe, verfteht fich nicht von felbft, fonbern bagu gebort ein befonberer Bertrag, nach welchem ber Beraugerer feiner Sache innerhalb ber beftimmten Beit noch immer Gigenthumer bleibt, (und alle Gefahr, Die bie Sache treffen mochte, tragen muß,) ber Erwerbende aber nur bann, mann er über biefe Beit gogert, von bem Bertaufer bafur angesehen werben tann, ale fei fie ihm überliefert. Bor biefem Besitact ift alfo alles burch den Bertrag Erworbene nur ein perfonliches Recht, und ber Promiffat tann eine außere Sache nur burch Tradition erwerben.

### Dritter Abschnitt.

Bon bem auf bingliche Urt perfonlichen Recht.

### §. 22.

Diefes Recht ift bas bes Befiges eines außeren Gegenstanbes als einer Sache und bes Gebrauchs beffelben als einer Verfon. -Das Mein und Dein nach biesem Recht ift bas hausliche und bas Berhaltniß in biefem Buftanbe ift bas ber Gemeinschaft freier Wefen, Die burch ben wechselfeitigen Ginfluß (ber Perfon bes einen auf bas andere) nach bem Princip ber außeren Freiheit (Causas litat) eine Besellschaft von Gliebern eines Gangen (in Gemein: fcaft ftebenber Personen) ausmachen, welches bas Sauswesen beißt. — Die Erwerbungsart biefes Bustandes und in demfelben geschieht weber burch eigenmächtige That (facto), noch burch blosen Bertrag (pacto), sondern durchs Geset (lege), welches, weil es tein Recht +) gegen eine Person, sondern auch ein Besit berfelben zugleich ift, ein über alles Sachen = und perfonliche binaus liegendes Recht, nämlich bas Recht ber Menschheit in unserer eigenen Person fein muß, welches ein naturliches Erlaubniggefet zur Folge bat, burch beffen Gunst uns eine solche Erwerbung moglich ift.

### §. 23.

Die Erwerbung nach biesem Geseth ift bem Gegenstande nach breierlei: Der Mann erwirbt ein Weit, bas Paar erwirbt Rinder und die Familie Gefinde. — Alles dieses Erwerbliche ist zugleich unveräußerlich und das Recht des Besitzers dieser Gegenstände das allerpersonlichste.

<sup>+) 1</sup>ste Ausgabe: "weil es kein Recht in einer Sache, auch nicht ein blofes Recht gegen eine Person"

Des Rechts ber bauslichen Gefellichaft erfter Titel:

# Das Cherecht.

§. 24.

Geschlechtsgemeinschaft (commercium sexuale) ist ber wechselseitige Gebrauch, ben ein Mensch von eines Anderen Geschlechtsorganen und Vermögen macht (usus membrorum et facultatum sexualium alterius) und entweder ein natürlicher, (wosdurch seines Gleichen erzeugt werden kann,) oder unnatürlicher Gebrauch, und dieser entweder an einer Person ebenbesselben Gesschlechts, oder einem Thiere von einer anderen, als der Menschens Gattung; welche Uebertretungen der Gesetze, unnatürliche Laster (erimina carnis contra naturam), die auch unnennbar heißen, als Läsion der Menschheit in unserer eigenen Person, durch gar keine Einschränkungen und Ausnahmen wider die ganzliche Verwerfung gerettet werden können.

Die natürliche Seschlechtsgemeinschaft ist nun entweder die nach ber blosen thierischen Natur (vaga libido, venus vulgivaga, fornicatio), oder nach dem Geseh. — Die lettere ist die She (matrimonium), d. i. die Verbindung zweier Personen verschiedenen Geschlechts zum ledenswierigen wechselseitigen Besit ihrer Geschlechtszeigenschaften. — Der Zweck, Kinder zu erzeugen und zu erziehen, mag immer ein Zweck der Natur sein, zu welchem sie die Neigung der Geschlechter gegeneinander einpslanzte; aber daß der Mensch, der sich verehelicht, diesen Zweck sich vorsetzen musse, wird zur Rechtsmäßigkeit dieser seiner Verbindung nicht ersordert; denn sonst würde, wenn das Kinderzeugen aushört, die She sich zugleich von selbst aussehen.

Es ift namlich, auch unter Voraussetzung ber Luft zum wechsfelseitigen Gebrauch ihrer Geschlechtseigenschaften, ber Ehevertrag tein beliebiger, sondern durchs Gesetz der Menschheit nothwendiger Berstrag, d. i. wenn Mann und Weib einander ihren Geschlechtseigen:

schaften nach wechselseitig genießen wollen, so muffen sie sich nothwendig verehelichen, und dieses ist nach Rechtsgesehen der reinen Bernunft nothwendig.

### §. 25.

Denn ber naturliche Gebrauch, ben ein Geschlecht von ben Geschlechtsorganen bes anberen macht, ift ein Genug, zu bem fich ein Theil bem anderen hingibt. In Diesem Act macht fich ein Mensch felbst zur Sache, welches bem Rechte ber Menschheit an seiner eigenen Person wiberstreitet. Rur unter ber einzigen Bebingung ift biefes moglich, bag, indem bie eine Person von ber anberen, gleich als Sache, erworben wird, biefe gegenseitig wieberum jene erwerbe; benn fo gewinnt fie wieberum fich felbst und ftellt ihre Verfonlichkeit wieder ber. Es ift aber ber Erwerb eines Gliedmaßes am Menschen zugleich Erwerbung ber ganzen Person, - weil biese eine absolute Einheit ist; - folglich ift bie Hingebungund Annehmung eines Geschlechts jum Genuß bes anderen nicht allein unter ber Bebingung ber Che gulaffig, fonbern auch allein unter berfelben moglich. Daß aber biefes perfonliche Recht es boch zualeich auf bingliche Art fei, grundet fich barauf, weil, wenn Gine's ber Cheleute fich verlaufen, ober fich in eines Unberen Besit gegeben hat, bas Undere es jederzeit und unweigerlich, gleich als eine Sache, in seine Gewalt jurudzubringen berechtigt ift.

### §. 26.

Aus benfelben Gründen ist das Berhaltnis der Verehelichten ein Verhaltnis der Gleichheit des Besitzes, sowohl der Personen, die einander wechselseitig besitzen, (folglich nur in Monogamie, benn in einer Polygamie gewinnt die Person, die sich weggibt, nur einen Theil bessenigen, dem sie ganz anheim fällt, und macht sich also zur blosen Sache,) als auch der Glücksgüter, wobei sie doch die Besugnis haben, sich, obgleich nur durch einen besonderen Verztrag, des Gebrauchs eines Theils berselben zu begeben.

Das ber Concubinat teines ju Recht beständigen Contracts fabig fei, fo wenig als die Berbindung einer Person jum An-

matigen Senuß (pactum fornicationis), folgt aus bem obigen Grunde. Denn mas ben letteren Bertrag betrifft, fo wirb Bebermann gefteben, bag bie Perfon, welche ihn gefchloffen bat, aur Erfüllung ihres Berfprechens rechtlich nicht angehalten werben tonnte, wenn es ihr gereuete; und fo fallt auch ber erftere. namlich ber bes Concubinats (als pactum turpe) weg, weil biefer ein Contract ber Berbingung (locatio-conductio) fein wurde, und zwar eines Gliedmafies jum Gebrauch eines Uns beren, mithin megen ber ungertrennlichen Ginbeit ber Glieber an einer Derfon biefe fich felbft ale Sache ber Willfuhr bes Unberen bingeben wurde; baber jeber Theil ben eingegangenen Bertrag mit bem anderen aufbeben fann, fobalb es ibm beliebt, obne bag ber andere über gaffion feines Rechts gegrundete Befchwerbe führen fann. - Chendaffelbe gilt auch von ber Che an ber linten Sand, um bie Ungleichbeit bes Standes beider Theile gur großeren Berrfchaft bes einen Theils uber ben anderen zu benugen; benn in ber That ift fie nach bem blofen Naturrecht vom Concubinat nicht unterschieden, und feine mabre Che. - Benn baber bie Frage ift: ob es auch ber Gleichheit ber Berehelichten, als folder widerstreite, wenn bas Gefet von bem Ranne in Berhaltnis - auf bas Beib fagt: er foll bein Berr (er ber befehlende, fie ber gehorchende Theil) fein; fo tann biefes nicht als ber naturlichen Bleichheit eines Menschenpaares widerstreitend angesehen werden, wenn biefer Berrichaft nur die naturliche Ueberlegenheit des Bermogens des Mannes über bas weibliche, in Bewirfung des gemeinschaftlichen Intereffe bes Sauswefens und bes barauf gegrundeten Rechts jum Befehl jum Grunde liegt, welches baber felbft aus der Pflicht der Ginbeit und Gleichheit in Unsehung bes 3med's abgeleitet werben fann.

### §. 27.

Der Che-Bertrag wird nur durch eheliche Beiwohnung (copula carnalis) vollzogen. Ein Vertrag zweier Personen beis berlei Geschlechts, mit dem geheimen Einverständniß entweder, sich der fleischlichen Gemeinschaft zu enthalten, oder mit dem Bewußtsein eines oder beider Theile, dazu unvermögend zu sein, ist ein simuslirter Vertrag und stiftet keine Che; kann auch durch jeden von beiden nach Beslieben ausgelost werden. Tritt aber das Unvers

mogen nur nachher ein, so kann jenes Recht burch biefen unvers fchulbeten Bufall nichts einbugen.

Die Erwerbung einer Gattin ober eines Gatten geschieht also nicht facto (burch die Beiwohnung) ohne vorhergehenden Vertrag, auch nicht pacta (burch den blosen ehelichen Vertrag, ohne nachfolgende Beiwohnung), sondern nur lege: d. i. als rechtliche Folge aus der Verbindlichkeit, in eine Geschlechtsverbindung nicht anders, als vermittelst des wechselseitigen Besides der Personen, als welcher nur durch den gleichfalls wechselseitigen Gebrauch ihrer Gesschlechtseigenthumlichkeiten seine Wirklichkeit erhält, du treten.

Des Rechts ber hauslichen Gefellschaft zweiter Titel;

# Das Elternrecht.

§. 28,

Gleichwie aus ber Pflicht bes Menschen gegen sich selbst, b. i. gegen die Menscheit in seiner eigenen Person ein Recht (jus personale) beider Geschlechter entsprang, sich, als Personen, wechsels seitig einander, auf dingliche Art, durch She zu erwerden; so solgt, aus der Zeugung in dieser Gemeinschaft, eine Pslicht der Erhaltung und Versorgung in Absicht auf ihr Erzeugniß; b. i. die Kinder, als Personen, haben hiemit zugleich ein ursprünglich angebornes (nicht angeerbtes) Recht auf ihre Versorgung durch Eltern, bis sie vermögend sind, sich selbst zu erhalten; und zwar durchs Geset (lege) unmittelbar, d. i. ohne daß ein besonderer rechtlicher Act dazu erforderlich ist.

Denn da das Erzeugte eine Person ift, und es unmöglich ift, sich von der Erzeugung eines mit Freiheit begabten Besens durch eine physische Operation einen Begriff zu machen \*); so ist es eine

<sup>\*)</sup> Gelbft nicht, wie es möglich ift, baß Gott freie Befen erichaffe; benn ba maren, wie es icheint, alle funftige handlungen berfelben, durch

in praktischer Hinsicht ganz richtige und auch nothwendige Idee, den Act der Zeugung als einen solchen anzusehen, wodurch wir eine Person ohne ihre Einwilligung auf die Welt gesetzt, und eigenmächtig in sie herübergedracht haben; für welche That auf den Eltern nun auch eine Berbindlichkeit hastet, sie, so viel in ihren Kräften ist, mit diesem ihrem Zustande zusrieden zu machen. — Sie können ihr Kind nicht gleichsam als ihr Gemächsel, (benn ein solches kann kein mit Freiheit begabtes Wesen sein,) und als ihr Eigenthum zerstören oder es auch nur dem Zusall überlassen, weil [sie] an ihm nicht blos ein Weltwesen, sondern auch einen Weltbürger in einen Zustand herüberzogen, der ihnen nun auch nach Rechtsbegriffen nicht gleichgültig sein kann.

### §. 29.

Aus biefer Pflicht entspringt auch nothwendig bas Recht ber Eltern zur Sanbhabung und Bilbung bes Kindes, so lange es

Der philosophische Rechtslehrer wird diefe Nachforschung bis zu ben erften Elementen der Transsendentalphilosophie in einer Metaphysik der Sitten nicht fur unnothige Grubelei erklaren, die sich in zweckiese Dunkelseit verliert, wenn er die Schwierigkeit der zu losenden Aufgabe und doch auch die Nothwendigkeit, hierin den Rechtsprincipien genug zu thun, in Ueberstegung zieht.

Digitized by Google

jenen erften Act vorherbestimmt, in ber Rette ber Naturnothweubigkeit ents halten, mithin nicht frei. Daß fie aber (wir Menfchen) doch frei find, beweiset der kategorische Imperativ in moralisch : praktischer Absicht, wie durch einen Machtspruch der Bernunft, ohne daß diefe doch die Moglichkeit biefes Berhaltniffes einer Urfache zur Birfung in theoretischer [hinficht] begreiflich machen tann, weil beibe überfinnlich find. - Bas man ihr hiebei allein jumuthen kann, ware blod: daß fie beweise, es fei in dem Begriffe von einer Schopfung freier Befen tein Widerfpruch; und diefes tann baburch gar wohl gefchehen, bag gezeigt wird : ber Biderfpruch ereigne fich nur dann, wenn mit ber Rategorie ber Caufalitat zugleich bie Beitbebingung, die im Berhaltniß zu Sinnenobjecten nicht vermieden werden fann, (bag namlich ber Grund einer Birfung vor biefer vorhergehe,) auch in bas Berhaltnif bes · Ueberfinnlichen zu einander hinübergezogen wird, (welches auch wirlich, wenn jener Caufalbenriff in theoretischer Absicht objective Realitat bekommen foll, geschehen mußte;) er - ber Biderspruch - aber verschwinde, wenn in moralisch = praktischer, mithin nicht = finnlicher Absicht die reine Rategorie Cobne ein ihr untergelegtes Schema) im Schopfungebegriffe gebraucht wird.

best eigenen Gebrauchs seiner Gliedmaßen, imgleichen des Berstandeszgebrauchs, noch nicht mächtig ist, außer der Ernährung und Miege es zu erziehen, und sowohl pragmatisch, damit es kunftig sich selbst erhalten und sortbringen könne, als auch moralisch, weil sonst die Schuld ihrer Berwahrlosung auf die Eltern sallen würde, — es zu bilden; Alles dis zur Zeit der Entlassung (emancipatio), da diese, sowohl ihrem väterlichen Rechte zu besehlen, als auch allem Anspruch auf Kostenerstattung für ihre disherige Berpstegung und Mühe entsagen, wofür, und nach vollendeter Erziehung sie der Kinder ihre Berbindlichkeit (gegen die Eltern) nur als blose Tugendzpslicht, nämlich als Dankbarkeit, in Anschlag bringen können.

Aus biefer Personlichkeit ber ersteren folgt nun auch, baß, ba bie Kinder nie als Eigenthum der Eltern angesehen werden können, aber doch zum Mein und Dein derselben gehören, (weil sie gleich ben Sachen im Besit der Eltern sind und aus jedes Anderen Besit, selbst wider ihren Willen, in diesen zurückgebracht werden können,) das Recht der ersteren kein blose Sachenrecht, mithin nicht veräußerlich (jus personalissimum), aber auch nicht ein blos personliches, sondern ein auf dingliche Art personliches Recht ist.

Hiche Art personlichen Rechts in der Rechtslehre noch über bem des Sachen- und personlichen Rechts nothwendig hinzukommen muffe, jene bisherige Eintheilung also nicht vollständig gewesen ist, weil, wenn von dem Recht der Eltern an den Kindern, als einem Stud ihres Hauses, die Rede ist, jene sich nicht blos auf die Pflicht der Kinder berusen durfen, zurückzukehren, wenn sie entlaufen sind, sondern sich ihrer als Sachen (verlaufener Hausthiere) zu bemächtigen und sie einzusangen berechtigt sind,

Des Rechts ber hauslichen Gefellschaft britter Titel:

# Das Dausherren , Recht.

§. 30.

Die Kinder des Hauses, die mit den Eltern zusammen eine Familie ausmachten, werden, auch ohne allen Vertrag der Auffündigung ihrer disherigen Abhängigkeit, durch die blose Gelangung zu dem Vermögen ihrer Selbsterhaltung, (so wie est theils als naztürliche Bolliahrigkeit dem allgemeinen Laufe der Natur überhaupt, theils ihrer besonderen Naturbeschaffenheit gemäß eintritt,) mundig (majorennes), d. i. ihre eigenen Herren (sui juris), und erwerden dieses Necht ohne besonderen rechtlichen Act, mithin blos durchs Gesetz (lege), — sind den Eltern für ihre Erziehung nichts schuldig, so wie gegenseitig die letzteren ihrer Verdindlichkeit gegen diese auf ebendieselbe Art loswerden, hiemit beide ihre natürliche Freiheit gewinnen oder wiedergewinnen, — die häusliche Gesellschaft aber, welche nach dem Geseh nothwendig war, nunmehr ausgelösst wird.

Beide Theile konnen nun wirklich ebendasselbe Hauswesen, aber in einer anderen Verpstichtung, namlich als Verknüpfung des Haussberrn mit dem Gesinde (den Dienern oder Dienerinnen des Hauses), mithin eben diese hausliche Gesellschaft, aber jetzt als hausberrzliche (societas horilis) erhalten, durch einen Vertrag, den der erste mit den mundig gewordenen Kindern, oder, wenn die Familie keine Kinder hat, mit anderen freien Personen (der Hausgenossensschaft) [schließt], eine häusliche Gesellschaft stiften, welche eine unzgleiche Gesellschaft (des gebietenden oder der Herrschaft, und der gehorchenden b. i. der Dienerschaft, imperantis et subjecti domostici) sein wurde.

Das Gesinde gehört nun zu dem Seinen bes Sausherrn, und zwar was die Form (den Besitsstand) betrifft, gleich als nach einem Sachenrecht; benn der Hausherr kann, wenn es ihm entläuft, es durch einseitige Willführ in seine Gewalt bringen; was aber die

Materie betrifft, b. i. welchen Gebrauch er von biesen seinen Hausgenossen machen kann, so kann er sich nie als Sigenthumer besselben (dominus servi) betragen; weil er nur durch Bertrag unter seine Gewalt gebracht ist, ein Vertrag aber, durch den ein Theil zum Bortheil des anderen auf seine ganze Freiheit Verzicht thut, mithin aushört, eine Person zu sein, solglich auch keine Pflicht hat, einen Vertrag zu halten, sondern nur Gewalt anerkennt, in sich selbst widersprechend b. i. null und nichtig ist. (Bon dem Sigensthumdrecht gegen den, der sich durch ein Verbrechen seiner Personslichkeit verlustig gemacht hat, ist hier nicht die Rede.)

Dieser Bertrag also der Hansherrschaft mit dem Gesinde kann nicht von solcher Beschaffenheit sein, daß der Gebrauch desselben ein Berbrauch sein würde, worüber das Urtheil aber nicht blos dem Hausberrn, sondern auch der Dienerschaft, (die also nie Leideigenschaft sein kann.) zukommt; kann also nicht auf lebenslängliche, sondern allenfalls nur auf bestimmte Zeit, dinnen der ein Theil dem anderen die Berbindung auffündigen darf, geschlossen werden. Die Kinder aber, (selbst die eines durch sein Berbrechen zum Stlaven Gewordenen,) sind jederzeit frei. Denn frei geboren ist jeder Mensch, weil er noch nichts verbrochen hat, und die Kosten der Erziehung dis zu seiner Bolljährigkeit können ihm auch nicht als eine Schuld angerechnet werden, die er zu tilgen habe. Denn der Stlave müßte, wenn er könnte, seine Kinder auch erziehen, ohne ihnen dafür Kosten zu verrechnen, der Besiser des Stlaven tritt also, bei dieses seinem Unverwögen, in die Stelle seiner Berbindlichkeit.

Man sieht auch hier, wie unter beiben vorigen Titeln, daß es ein auf dingliche Art personliches Recht (ber Herrschaft über das Gesinde) gebe; weil man sie zuruchholen und als das äußere Seine von jedem Besitzer absordern kann, ehe noch die Grunde, welche sie dazu vermocht haben mogen, und ihr Recht untersucht werden durfen.

# Dogmatische Gintheilung

aller erwerblichen Rechte, aus Bertragen.

§. 31.

Bon einer metaphysischen Rechtslehre kann geforbert werben, baß sie a priori die Glieber ber Eintheilung (divisio logica) vollzständig und bestimmt aufzähle und so ein wahres System derselben aufstelle; statt bessen alle empirische Eintheilung blos fragzmentarisch (partitio) ist, und es ungewiß läßt, ob es nicht noch mehr Glieber gebe, welche zur Ausfüllung der ganzen Sphäre des eingetheilten Begriffs erfordert würden. — Eine Eintheilung nach einem Princip a priori (im Gegensat der empirischen) kann man nun dogmatisch nennen.

Aller Bertrag besteht an fich, b. i. objectiv betrachtet, aus zwei rechtlichen Acten: bem Berfprechen und ber Unnehmung bef felben; bie Erwerbung burch bie lettere, (wenn es nicht ein pactum re initum ift, welches Uebergabe erfbrbert,) ift nicht ein Theil, sondern bie rechtlich nothwendige Folge beffelben. - Subjectiv aber erwogen, b. i. als Antwort auf bie Frage: ob jene nach ber Bernunft nothwendige Folge, (welche bie Erwerbung fein follte.) auch wirklich erfolgen, (phylifche Folge fein) werbe? bafur babe ich burch bie Unnehmung bes Berfprechens noch teine Sicher = beit. Diese ift alfo, als außerlich jur Mobalitat bes Bertrages, namlich ber Gewißheit ber Erwerbung burch benfelben geborent, ein Erganzungoftud jur Bollftanbigfeit ber Mittel gur Erreichung ber Absicht bes Bertrags, namlich ber Erwerbung. — Es treten au biefem Behuf brei Perfonen auf: ber Promittent, ber Mc ceptant und ber Cavent; burch welchen Letteren und feinen besonderen Vertrag mit bem Promittenten ber Acceptant gwar nichts mehr in Unsehung bes Objects, aber boch ber Zwangsmittel gewinnt, ju bem Seinen gu gelangen.

Nach biefen Grundfagen ber logischen (rationalen) Eintheilung gibt es nun eigentlich nur brei einfache und reine Bertragsarten,

der vermischten aber und empirischen, welche zu den Principien des Mein und Dein nach blosen Vernunftgesetzen, noch statutarische und conventionelle hinzuthun, gibt es unzählige, sie liegen aber außerhalb dem Kreise der metaphysischen Rechtslehre, die hier allein verzeichnet werden soll.

Alle Verträge nämlich haben entweber A. einfeitigen Erwerb (wohlthätiger Bertrag), ober B. wechfelfeitigen (belästigter Bertrag), ober gar keinen Erwerb, sondern nur C. Sicherheit des Seinen, (ber einerseits wohlthätig, andererseits boch auch zugleich belästigend sein kann,) zur Absicht.

# A. Der wohlthätige Bertrag (pactum gratuitum) ift:

- a) Die Aufbewahrung bes anvertrauten Guts (depositum).
- b) Das Berleihen einer Sache (commodatum).
  - c) Die Berichenfung (donatio).

### B. Der beläftigte Bertrag:

- I. Der Beraußerungevertrag (permutatio late sic dicta).
  - a) Der Lausch (permutatio stricte sie dicta): Waare gegen Wagre.
  - b) Der Kauf und Berkauf (emtio venditio); Waare gegen Gelb.
  - c) Die Anleihe (mutuum): Beraußerung einer Sache unter ber Bebingung, sie nur ber Species nach wieder zu erhalten (z. B. Getreibe gegen Getreibe, ober Gelb gegen Gelb).
- II. Der Berbingungevertrag (locatio conductio).
  - a. Die Verdingung meiner Sache an einen Anderen zum Gebrauch berselben (logatio rei), welche, wenn sie nur in spoois wiedererstattet werden darf, als belästigter Vertrag, auch mit Verzinfung verbunden sein kann (pactum usurarium).
  - s. Der Lohnvertrag (locatio operae), d. i. die Bewilligung bes Gebrauchs meiner Kräfte an einen Anderen für einen bestimmten Preis (merces). Der Arbeiter nach diesem Bertrage ist der Lohndiener (mercenarius).

y. Der Bevollmächtigungsvertrag (mandatum): Die Geschäftsführung an ber Stelle und im Namen eines Ansberen, welche, wenn sie blos an des Anderen Stelle, nicht zugleich in seinem (des Bertretenen) Ramen geführt wird, Geschäftsführung ohne Austrag (gestio negotii); wird sie aber im Namen des Anderen verrichtet, Mandat heißt, das hier, als Verdingungsvertrag, ein belästigter Bertrag (mandatum onerosum) ist.

# C. Der Zuficherungsvertrag (cautio):

- a) Die Berpfandung und Pfandnehmung gufammen (pignus).
- b) Die Gutfagung für bas Berfprechen eines Anderen (fidejussio).
- c) Die perfonliche Berburgung (praestatio obsidis).

In biefer Tafel aller Arten ber Uebertragung (translatio) bes Seinen auf einen Unberen finden fich Begriffe von Dbjecten ober Berkzeugen biefer Uebertragung vor, welche gang empirifc au fein [icheinen], und felbst ihrer Moglichteit nach in einer metaphyfifchen Rechtslehre eigentlich nicht Plag baben, in ber bie Gintheilungen, nach Principien a priori gemacht merben muffen, mithin von ber Materie des Bertehrs, (welche conventionell fein tonnte,) abstrahirt und blos auf die Korm gefeben werben muß, bergleichen ber Begriff bes Gelbes im Gegenfat mit aller anberen veraußerlichen Sache, namlich ber Daare, im Titel bes Raufs und Bertaufs, ober der eines Buchs ift. - Allein es wird fich zeigen, bag jener Begriff bes großten und brauchbarften aller Mittel des Berfehre ber Menfchen mit Sachen, Rauf und Bertauf (Sandel) genannt, imgleichen ber eines Buchs, als bas bes größten Bertehrs ber Gebanten, fich boch in lauter intellectuelle Berhaltniffe auflosen laffe, und fo bie Tafel ber reinen Bertrage nicht burch empirifche Beis mifdung verunreinigen burfe.

### I.

# Bas ift Geld?

Seld ift eine Sache, beren Gebrauch nur baburch möglich ift, baß man fie veraußert. Dies ift eine gute Ramenerkla:

rung besselben (nach Achenwall), namlich hinreichend zur Untersscheidung bieser Art Gegenstände ber Willfuhr von allen anderen; aber sie gibt uns keinen Aufschluß über die Möglichkeit einer solchen Sache. Doch sieht man so viel baraus: daß erstlich diese Versäußerung im Verkehr nicht als Verschenkung, sondern als zur wechselseitigen Erwerbung (durch ein pactum onerosum) beabzschigt ist; zweitens daß, da es als (in einem Volke) allgemein beliebtes bloses Mittel des Handels, was an sich keinen Werth hat, im Gegensatz einer Sache, als Waare, (d. i. desjenigen, was einen solchen hat und sich auf das besondere Bedürsniß Eines oder des Anderen im Volke bezieht,) gedacht wird, es alle Waare repräsentirt.

Ein Scheffel Getreibe hat den größten directen Werth als Mittel zu menschlichen Bedürsnissen. Man kann damit Thiere füttern, die und zur Nahrung, zur Bewegung und zur Arbeit an unserer Statt [dienen], und dann auch vermittelst desselben also Menschen vermehren und erhalten, welche nicht allein jene Naturproducte immer wieder erzzeugen, sondern auch durch Kunstproducte allen unseren Bedürsnissen zu Hülfe kommen können; zur Verferkigung unserer Wohnung, Kleidung, ausgesuchtem Genusse und aller Gemächlichkeit überhaupt, welche die Güter der Industrie ausmachen. Der Werth des Geldes ist dagegen nur indirect. Man kann es selbst nicht genießen, oder als ein solches irgend wozu unmittelbar gedrauchen; aber doch ist es ein Mittel, was unter allen Sachen von der höchsten Brauch-barkeit ist.

Hierauf läst sich vorläusig eine Realbefinition des Geldes grunden: es ist das allgemeine Mittel, den Fleiß der Menschen gegen einander zu verkehren, so, daß der Nationalreichthum, insofern er vermittelst des Geldes erworden worden, eigentlich nur die Summe des Fleises ist, mit dem Menschen sich untereinander lohnen, und welcher durch das in dem Bolk umlaussende Geld repräsentirt wird.

Die Sache nun, welche Gelb beißen foll, muß alfo felbft fo viel Kleiß gekoftet haben, um fie hervorzubringen, ober auch anderen

Menichen in die Banbe ju ichaffen, bag biefer bemienigen Rleiß, burch welchen bie Waare (in Ratur: ober Runfiproducten) bat erworben werben muffen und gegen welchen jener ausgetauscht wird, aleich tomme. Denn mare es leichter, ben Stoff, ber Gelb beifit, als die Waare anzuschaffen, so tame mehr Gelb zu Markte, als Baare feil fieht; und weil ber Bertaufer mehr Fleiß auf feine Baare verwenden mußte, als ber Raufer, bem bas Beid ichneller guftromt, fo wurde ber Fleiß in Verfertigung ber Baare und fo bas Gewerbe überhaupt mit bem Erwerbfleiß, ber ben öffentlichen Reichthum jur Kolge bat, augleich schwinden und verfürzt werden. - Daber konnen Banknoten und Affignaten nicht fur Gelb angesehen werben, ob fie gleich eine Beit hindurch die Stelle beffelben vertreten; weil es beis nabe gar keine Arbeit koftet, fie ju verfertigen, und ihr Berth fich blos auf die Meinung ber ferneren Fortbauer ber bisber gelungenen Umfetzung berfelben in Baarfchaft grunbet, welche, bei einer etwanigen Entbedung, bag bie lettere nicht in einer jum leichten und ficheren Berkehr hinreichenden Menge ba fei, ploglich verfchwinbet und ben Ausfall ber Zahlung unvermeiblich macht. - Go ift ber Erwerbfleiß berer, welche bie Gold: und Silberbergwerke in Peru ober Reumerico anbauen, vornehmlich bei ben so vielfaltig mißlingenben Bersuchen eines vergeblich angewandten Fleißes im Auffuchen ber Erzgange mabricheinlich noch großer, als ber auf ber Berfertigung ber Bagren in Europa verwendete, und wurde, als unvergolten, mithin von felbst nachlaffend, jene ganber bald in Armuth finten laffen, wenn nicht ber Fleiß Europens bagegen, eben burch biese Materialien gereist, sich proportionirtich zugleich erweiterte. um bei jenen bie Luft jum Bergbau, burch ihnen angebotene Sachenbes Burus, beständig rege zu erhalten; fo bag immer Bleiß gegen Rleiß in Concurren, tommen.

Wie ist es aber möglich, daß das, was anfänglich Waare war, endlich Geld ward? Wenn ein großer und machthabender Verthuer einer Materie, die er Anfangs blos zum Schmud und Glanz seiner Diener (des Hofes) brauchte (z. B. Gold, Silber, Kupfer, oder eine Art schner Muschelschalen, Cauris, oder auch, wie in Congo,

eine Art Matten, Makuten genannt, ober, wie am Senegal, Eisenstangen, und auf der Guineakuste selbst Negerstlaven); d. i. wenn ein Landesherr die Abgaden von seinen Unterthanen in dieser Materie (als Waare) einfordert, und die, deren Fleiß in Anschaffung derselben dadurch bewegt werden soll, mit ebendenselben, nach Verordnungen des Verkehrs unter und mit ihnen überhaupt, (auf einem Markt oder einer Borse) wieder lohnt. — Dadurch allein hat (meinem Bedünken nach) eine Waare ein gesehliches Mittet des Verkehrs des Fleißes der Unterthanen unter einander und hiemit auch des Staatsreichthums, d. i. Geld werden können.

Der intellectuelle Begriff, bem ber empirische vom Gelbe untergelegt ift, ift also ber von einer Sache, bie, im Umlauf bes Befites begriffen (permutatio publica), ben Dreis aller anberen Dinge (Baaren) bestimmt, unter welche lettere fogar Biffenschaften, fofern fie Underen nicht umfonft gelehrt werden, gehoren; beffen Menge also in einem Bolt die Beguterung (opulentia) beffelben ausmacht. Denn Preis (pretium) ift bas offentliche Urtheil über ben Werth (valor) einer Sache, in Berhaltniß auf bie propors tionirte Menge besjenigen, was bas allgemeine stellvertretenbe Mittel ber gegenseitigen Bertauschung bes Fleifes (bes Umlaufs) ift. -Daher werben, wo ber Berkehr groß ift, weber Gold noch Rupfer für eigentliches Gelb, fondern nur fur Waare gehalten; weil von bem Ersteren zu wenig, vom Anderen zu viel ba ift, um es leicht in Umlauf zu bringen, und bennoch in fo kleinen Theilen zu haben, als jum Umfat gegen Waare, ober eine Menge berfelben im fleinften Erwerb nothig ift. Gilber (weniger ober mehr mit Aupfet verfett) wird baber im großen Berkehr ber Welt fur bas eigentliche Material bes Gelbes und ben Maaffab ber Berechnung aller Preise genommen; die übrigen Metalle, (noch vielmehr also bie ummetals lischen Materien) konnen nur in einem Bolt von Keinem Berkehr Statt finden. - Die erfteren beiben, wonn fie nicht blos gewogen, fonbern auch gestempelt b. i. mit einem Beschen, für wie viel fie gelten follen, verfeben worben, find gefehliches Gelb, b. i. Munge.

"Geld ift alfo (nach Abam Smith) berjenige Rorper, beffen

(Eintheilung der erwerblichen Rechte aus Bertragen.) §. 31, 97

Beräußerung bas Mittel und zugleich ber Maaßstab bes Fleißes ift, mit welchem Menschen und Wölker unter einander Verkehr treiben."— Diese Erklärung führt den empirischen Begriff des Geldes dadurch auf den intellectuellen hinaus, daß sie nur auf die Form der wechsselsigen Leistungen im belästigten Vertrage sieht (und von dieser ihrer Materie abstrahirt,) und so auf Rechtsbegriff in der Umsehung des Mein und Dein (commutatio late sie dieta) überhaupt, um die obige Tafel einer dogmatischen Eintheilung a priori, mithin der Metaphysit des Rechts, als eines Systems, angemessen vorzustellen.

#### II.

# Basift ein Buch?

Ein Buch ist eine Schrift, (ob mit ber Feber ober durch Typen auf wenig ober viel Blattern verzeichnet, ist hier gleichgultig,) welche eine Rede vorstellt, die Jemand durch sichtbare Sprachzeichen an das Publicum halt. — Der, welcher zu diesem in seinem eigenem Namen spricht, heißt der Schriftsteller (auctor). Der, welcher durch eine Schrift im Namen eines Anderen (des Autors) diffentlich redet, ist der Verleger. Dieser, wenn er es mit Jenesseiner Erlaudniß thut, ist der rechtmäßige; thut er es aber ohne dieselbe, der unrechtmäßige Verleger, d. i. der Nachdrucker. Die Summe aller Copien der Urschrift (Eremplare) ist der Verlag.

Der Buchernachdruck ift von Rechts wegen verboten.

Schrift ist nicht unmittelbar Bezeichnung eines Begriffs, (wie etwa ein Aupferstich), ber als Porträt, ober ein Sypsabguß, der als die Buste eine bestimmte Person vorstellt.) sondern eine Rede ans Publicum, d. i. der Schriftsteller spricht durch den Berleger diffentlich. — Dieser aber, namlich der Berleger, spricht (durch seinen Werkmeister, operarius, den Drucker) nicht in feinem eigenen Namen, (denn sonst würde er sich für den Autor ausgeden;) sondern im Namen des Schriftstellers, wozu er also nur durch eine ihm von dem Letztern ertheilte Bollmacht (mandatum) berechtigt Kant s. V.

iff. — Nun spricht ber Nachbrucker burch seinen eigenmächtigen Berlag zwar auch im Namen bes Schriftstellers, aber ohne bazu Bollmacht zu haben (gerit so mandatarium absque mandato); folglich begeht er an bem von bem Autor bestellten (mithin einzig rechtmäßigen) Berleger ein Berbrechen der Entwendung des Borztheils, den der Lehtere aus dem Gebrauch seines Rechts ziehen kommte und wollte (kartum usus); also ist der Büchernachdruck von Rechtswegen verboten.

Die Urfache des rechtlichen Anscheins einer gleichwohl beim ersften Anblick so stark auffallenden Ungerechtigkeit, als der Buchernachdruck ist, liegt darin: daß das Buch einerseits ein körperzliches Kunstproduct (opus mechanicum) ist, was nachgemacht werden kann, (von dem; der sich im rechtmäßigen Besits eines Exemplars desselben besindet,) mithin daran ein Sachenrecht Statt hat, andererseits aber ist das Buch auch blose Rede des Berlegers ans Publicum, die dieser, ohne dazu Bollmacht vom Bersassen, ein personliches Recht, und nun besteht der Irrthum darin, das Beides mit einander verwechselt wird.

Die Verwechselung bes personlichen Rechts mit dem Sachensrecht ist noch in einem anderen, unter den Verdingungsvertrag gesbörigen Falle (B. II. a.), nämlich dem der Einmiethung (ius incolatus), ein Stoff zu Streitigkeiten. — Es fragt sich nämslich: ist der Eigenthümer, wenn er sein an Temanden vermiethetes Haus (oder keinen Grund) vor Ablauf der Miethszeit an einen Anderen verkauft, verdunden, die Bedingungen der sortdauernden Wiethe dem Rauscontracte beizusügen, oder kann man sagen: Kaus weicht Miethe (doch in einer durch den Gebrauch bestimmten Zeit der Auskündigung)? — Im ersteren Falle hatte das Haus wirklich eine Weläsigung (onun) auf sich liegend, ein Recht in dieser Sache, das der Miether sich an derselben (dem Hause) erworben hatte; welches auch wohl geschehen kann (durch Ingrosseiten des

Bon ber ibealen Erwerbung eines außeren Gegenstanbes, f. 32.

Miethscontracts auf das Haus), aber alsdann kein bloser Miethszontract sein wurde, sondern wozu noch ein anderer Bertrag, (dazu sich nicht viel Bermiether verstehen wurden,) hinzukommen müßte Also gilt der Satz: "Kauf bricht Miethe", d. i. das volle Recht in einer Sache (das Eigenthum) überwiegt alles personliche Recht, was mit ihm nicht zusammen bestehen kann; wobei doch die Klage aus dem Grunde des letzteren dem Niether offen bleibt, ihn wegen des aus der Zerreißung des Contracts entspringenden Nachtheils schadenfrei zu halten.

# Episobifder Abschnitt.

Bon ber idealen Erwerbung eines außeren Gegens ftandes ber Willfuhr.

### §. 32.

Ich nenne Diejenige Erwerbung ibeal, Die feine Caufalitat in ber Beit enthalt, mithin eine blose Ibee ber reinen Bernunft gum Grunde bat. Sie ift nichtsbestoweniger mabre, nicht-eingebilbete Erwerbung, und beißt nur barum nicht real, weil ber Erwerbact nicht empirisch ift, indem bas Subject von einem Anderen. ber entweber noch nicht ift, (von bem man blos bie Doalichkeit annimmt, baß er fei,) ober indem biefer eben aufbort gu fein, ober, wenn er nicht mehr ift, erwirbt, mithin bie Belangung jum Befit eine blofe praktische Ibee ber Bernunft ift. -Es find die brei Erwerbungsarten: 1) burch Erfigung, 2) burch Beerbung, 3) burch unfterbliches Berbienft (meritum immortale) b. i. Unspruch auf ben guten Ramen nach bem Tobe. Alle brei tonnen zwar nur im offentlichen rechtlichen Buftanbe ihren Effect baben, grunben fich aber nicht nur auf ber Conftitution beffelben und willführlichen Statuten, fonbern find auch a priori im Raturzustande, und zwar nothwendig zuvor bentbar, um hetnach bie Gefete in ber burgerlichen Berfaffung barnach einzurichten (sent juris naturae).

I.

# Die Erwerbungsart durch Erfigung.

§. 33.

Ich erwerbe bas Eigenthum eines Anderen blos burch ben langen Befit (usucapio); nicht weil ich biefe feine Ginwilligung bazu rechtmäßig voraussehen barf (per consensum praesumtum). noch weil ich, ba er nicht wiberspricht, annehmen kann, er habe feine Sache aufgegeben (rem derelictam), fonbern weil, wenn es auch einen mahren und auf diese Sache als Eigenthumer Unfpruch machenben (Pratendenten) gabe, ich ihn boch blos burch meinen langen Befit ausschließen, fein bisberiges Dafem ignoriren, und gar, als ob er jur Belt meines Befiges nur als Gebankenbing eriftirte, verfahren barf; wenn ich gleich von feiner Birklichkeit fowohl, als ber feines Unspruchs hinterher benachrichtigt fein mochte. - Man nennt biese Art ber Erwerbung nicht gang richtig bie burch Berjahrung (per praescriptionem); benn bie Ausschließung ift nur als die Folge von jener anzuseben; die Erwerbung muß vorhergegangen fein, - Die Möglichkeit, auf biefe Urt zu erwerben, ift nun zu beweifen.

Wer nicht einen beständigen Besitact (actus possessorius) einer äußeren Sache, als der seinen, ausübt, wird mit Recht als Einer, der' (als Besiter) gar nicht eristirt, angesehen; benn er kann nicht über Lassonk lagen, solange er sich nicht zum Titel eines Besitzers berechtigt; und wenn er sich hintennach, da schon ein Anderer davon Bessitz genommen hat, auch dafür erklärte, so sagt er doch nur, er sei ebedem einmal Eigenthümer gewesen, aber nicht, er sei es noch; und der Besitz sei ohne einen continuirlichen rechtlichen Act ununtersbrochen geblieben. — Es kann also nur ein rechtlicher und zwar sich continuirlich erhaltender und documentirter Besitzact sein, durch welchen er bei einem langen Nichtgebrauch sich das Seine sichert.

Denn fetet: Die Verfaumung biefes Besitigertes hatte nicht bie Folge, bag ein Anderer auf feinen gesehmäßigen und ehrlichen Be-



fit (possessio bonae fidei) einen zu Recht beständigen (possessio irrefragabilis) grunde, und bie Sache, die in feinem Befit ift, als von ihm erworben anfebe, fo murbe gar feine Erwerbung perem torifch (gefichert), sondern alle nur provisorisch (einstweilig) fein; weil die Geschichtstunde ihre Nachforschung bis jum erften Befiber und beffen Erwerbact binauf jurudaufuhren nicht bermogend ift. - Die Prasumtion, auf welcher fich bie Erfigung (usucapio) grundet, ift alfo nicht blos rechtmäßig (erlaubt, justa) als Bermuthung, sondern auch rechtlich (praesumtio juris et de jure) als Borausfehung nach 3mangsgefehen (suppositio legalis): mer feinen Befipact zu bocumentiren verabfaumt, bat feinen Unspruch auf ben bermaligen Befiger verloren, wobei bie gange ber Beit ber Berabfaumung, (bie gar nicht bestimmt werben kann und barf.) nur jum Behuf ber Gewißheit biefer Unterlaffung angeführt wird. Daß aber ein bisher unbekannter Befiger, wenn jener Befigact, (es fei auch ohne feine Schuld,) unterbrochen morben, bie Sache immer wiedererlangen (vindiciren) fonne (dominia rerum incerta facere), widerspricht bem obigen Postulat ber rechtlich : praftischen-Bernunft.

Nun kann ihm aber, wenn er ein Glieb des gemeinen Befens ift, b. i. im burgerlichen Zustande, der Staat wohl seinen Besits (stellvertretend) erhalten, ob dieser gleich als Privatbesits unterbroschen war, und der jetige Besitzer darf seinen Titel der Erwerbung die zur ersten nicht beweisen, noch auch sich auf den der Ersstung gründen. Aber im Naturzustande ist der letztere rechtmäßig, nicht eigentsich eine Sache dadurch zu erwerben, sondern ohne einen rechtslichen Act sich im Besitz derselben zu erhalten; welche Befreiung von Ansprüchen dann auch Erwerbung genannt zu werden psiegt.

Die Präseription des älteren Besitzers gehört also zum Naturzrecht (est jurds naturae).

### II.

# Die Beerbung. (Acquisitio haereditatis.)

§. 34.

Die Beerbung ift bie Uebertragung (translatio) ber Sabe und bes Sutes eines Sterbenden auf ben Ueberlebenden burch Busammenftimmung bes Billens Beiber. - Die Erwerbung bes Erbnehmers (haeredis instituti) und bie Berlaffung bes Erblaffere (testatoris), b. i. biefer Bechfel bes Dein und Dein geschieht in einem Augenblid (articulo mortis), namlich, ba ber Lettere eben aufbort zu fein . und ift also eigentlich feine Uebertragung (translatio) im empirischen Sinn, welche gwei Actus nach einander, namlich, wo ber Eine zuerft feinen Befit verläßt, und barauf ber Unbere barin eintritt, voraussent; sondern eine ideale Erwerbung. - Da die Beerbung ohne Bermachtniß (dispositio ultimae voluntatis) im Raturauftande nicht gebacht werben fann, und, ob es ein Erbvertrag (pactum successorium), ober ei nfeitige Erbeseinfebung (testamentum) fei, es bei ber Frage: ob und wie gerade in demselben Augenblick, ba bas Subject aufhort zu fein, ein Uebergang bes Dein und Dein moglich fei, ankommt, so muß die Frage: wie ift bie Erwerbart burch Beerbung moglich? von ben mancherlei möglichen Formen ihrer Ausführung, (bie nur in einem gemeinen Befen Statt finden,) unabhangig untersucht werben.

"Es ist möglich, durch Erbeseinsetzung zu erwerben."— Denn der Erblasser Cajus verspricht und erklart in seinem letzten Willen dem Titius, der nichts von jenem Versprechen weiß, seine Habe solle im Sterbefall auf diesen übergehen, und bleibt also, so lange er lebt, alleiniger Eigenthümer derseben. Rum kann zwar durch den blosen einseitigen Willen nichts auf den Anderen übergesehen, sondern es wird über dem Versprechen noch Annehmung (acceptatio) des anderen Theils dazu erfordert und ein gleichzeitiger Wille (voluntas simultanea), welcher jedoch hier mangelt; denn so lange Cajus lebt, kann Titius nicht ausdrücklich acceptiren, um das den hat, (denn sonst ware das Eigenthum einen Augenblick gesmeinschaftlich, welches nicht der Wille des Erblassers ist.) — Dieser aber erwirdt doch stillschweigend ein eigenthumliches Recht an der Verlassenschaft als ein Sachenrecht, nämlich ausschließlich, sie zu acceptiren (jus in ro jaconte), daher diese in dem gedachten Zeitspunct havreditas jacons heißt. Da nun jeder Mensch nothwendiger Weise, (weil er dadurch wohl gewinnen, nie aber verlieren kann,) ein solches Recht, mithin auch stillschweigend acceptirt und Titius nach dem Tode des Cajus in diesem Falle ist, so kann er die Erbsschaft durch Unnahme des Versprechens erwerden, und sie ist nicht etwa mittlerweile ganz herrenlos (res nullius), sondern nur erter digt (res vacua) gewesen; weil er ausschließlich das Recht der Wahl hatte, ob er die hinterlassene Habe zu der seinigen machen wollte, oder nicht.

Also find die Testamente auch nach bem blosen Naturrecht gultig (sunt juris naturae); welche Behauptung aber so zu versstehen ift, daß sie fahig und wurdig seien, im burgerlichen Buftande, (wenn dieser dereinst eintritt,) eingeführt und sanctionirt zu werden. Denn nur dieser, (der allgemeine Wille in demselben) bewahrt den Besis der Berlaffenschaft während deffen, daß diese zwischen der Annahme und der Berwerfung schwebt und eigentlich Keinem angehort.

#### III.

Der Nachlaß eines guten Namens nach bem Tobe.
(Bona fama defuncti.)

# §. 35,

Daß ber Verstorbene nach seinem Lobe, (wenn er also nicht' mehr ist,) noch etwas besitzen könne, ware eine Ungereimtheit zu benken, wenn ber Nachlaß eine Sache ware. Nun ist aber ber gute Name ein angebornes außeres, obzwar blos ibeales Mein ober Dein, was bem Subject als einer Person anhängt, von beren Natur, ob sie mit dem Lobe ganzlich aushöre zu sein, ober immer

noch als solche übrig bleibe, ich abstrahiren kann und muß, weil ich im rechtlichen Verhältniß auf Andere jede Person blos nach ihrer Menscheit, mithin als homo noumenon wirklich betrachte, und so ist jeder Versuch, ihn nach dem Tode in üble falsche Nach-rede zu bringen, immer bedenklich; obzleich eine gegründete Anklage besselben gar wohl Statt sindet, (mithin der Grundsatz de mortuls nihil niel bene, unrichtig ist,) weil gegen den Abwesenden, welcher sich nicht vertheidigen kann, Vorwürfe auszustreuen, ohne die größte Gewißheit derselben, wenigstens ungroßmuthig ist.

Daß durch ein tabelloses Leben und einen daffelbe beschließen= ben Tob ber Mensch einen (negativ:) guten Ramen als bas Seine, welches ihm übrig bleibt, erwerbe, wenn er als homo phaenomenon nicht mehr eristirt, und daß die Ueberlebenden (angebörige ober frembe) ihn auch vor Recht zu vertheidigen befugt sind, (weil unerwiesene Unklage sie insgesammt wegen abnlicher Begegnung auf ihren Sterbefall in Gefahr bringt,) baß er, fage ich, ein folches Recht erwerben konne, ift eine fonderbare, nichtsbestoweniger un-- leugbare Erscheinung ber a priori gesetgebenben Bernunft, Die ihr Gebot und Berbot auch über bie Grenze bes Lebens binaus erftredt. - Wenn Jemand von einem Berftorbenen ein Berbrechen verbreitet, das biesen im Leben ehrlos, ober nur verächtlich gemacht haben wurde; fo kann ein Jeber, welcher einen Beweiß fuhren kann, bag biefe Beschuldigung vorsätzlich unwahr und gelogen sei, ben, welcher jenen in bose Nachrede bringt, für einen Calumnianten öffentlich erklaren, mithin ihn felbst ehrlos machen; welches er nicht thun burfte, wenn er nicht mit Recht voraussette, bag ber Berftorbene baburch beleibigt ware, ob er gleich tobt ist, und daß biesem burch jene Apologie Genugthuung widerfahre, ob er gleich nicht mehr eriffirt. \*) Die Befugniß, die Rolle des Apologeten für den Ber-

<sup>\*)</sup> Daß man aber hiebei ja nicht auf Borempfindung eines kunftigen Lebens und unsichtbare Berhältnisse ju abgeschiebenen Seelen schwarmerisch schließe; benn es ist hier von nichts weiter, als dem reinmoralischen und rechtlichen Berhältnisse, was unter Menschen auch im Leben Statt hat, die Rede, worin sie, als intelligible Wesen, stehen, indem man alles Physische

storbenen zu spielen, darf dieser auch nicht beweisen; denn jeder Mensch maßt sie sich unvermeidlich an, als nicht blos zur Tugendspsicht (ethisch betrachtet), sondern sogar zum Recht der Menschheit überhaupt gehörig; und es bedarf hiezu keiner besonderen personlichen Nachtheile, die etwa Freunden und Anverwandten aus einem solchen Schandsted am Berstorbenen erwachsen dürsten, um jenen zu einer solchen Rüge zu berechtigen. — Daß also eine solche ideale Erwersbung und ein Recht des Menschen nach seinem Tode gegen die Ueberlebenden gegründet sei, ist nicht zu streiten, obschon die Mögslichteit desselben keiner Deduction sähig ist.

(zu ihrer Eristenz in Raum und Beit Gehörende) logisch bavon absondert, d. i. davon abstrahirt, nicht aber die Menschen diese ihre Natur ausziehen und sie Geister werden läßt, in welchem Zustande sie die Beleidigung durch ihre Berleumder fühlten. — Der, welcher nach hundert Jahren mir etwas Boses fälschlich nachsagt, beleidigt mich schon jest; denn im reinen Rechtsverzbältnisse, welches ganz intellectuell ist, wird von allen physischen Beingungen (der Zeit) abstrahirt, und der Ehrenräuber (Calumniant) ist ebensowohl krasbar, als ob er es in meiner Ledzeit gethan hätte; nur durch fein Erimisnalgericht, sondern nur dadurch, daß ihm nach dem Rechte der Wiedervergelztung durch die öffentliche Meinung derselbe Berlust der Ehre zugesügt wird, die er an einem Anderen schwährete. — Selbst das Plagiat, welches ein Schriftsteller an Berstorbenen verübt, ob es zwar die Ehre des Berstorbenen nicht besteckt, sondern diesem nur einen Theil derselben entwendet, wird doch mit Recht als Läsion desselben (Wenschenraub) geahndet.

# Drittes Sauptftud.

Bon ber subjectiv=bedingten Erwerbung durch den Aus= fpruch einer offentlichen Gerichtsbarkeit.

#### §. 36.

Wenn unter Naturrecht nur bas nicht flatutarische, mithin lediglich bas a priori burch jedes Menschen Bernunft erkennbare Recht verstanden wird, so wird nicht blos die zwischen Personen in ihrem wechselseitigen Berkehr untereinander geltende Gerechtigkeit (justitia commutativa), sondern auch die austheilende (justitia distributiva), sowie sie nach ihrem Gesche a priori erkannt werden kann, daß sie ihren Spruch (sententia) fällen musse, gleichfalls zum Naturrecht gehoren.

Die moralische Person, welche der Gerechtigkeit vorsteht, ift ber Gerichtshof (korum), und im Zustande ihrer Amtösührung, bas Gericht (judicium); Alles nur nach Rechtsbedingungen a priori gedacht, ohne, wie eine solche Versassung wirklich einzurichten und zu organisiren sei, (wozu Statute, also empirische Principien gehörren,) in Betrachtung zu ziehen.

Die Frage ist also hier nicht blos, was ist an sich recht, wie namlich hierüber ein jeder Mensch sur sich zu urtheilen habe, sondern, was ist vor einem Gerichtshose recht, d. i. was ist Rechtens? und da gibt es vier Falle, wo beiberlei Urtheile verschieden und entgegengesetzt ausfallen und bennoch neben einander bestehen können; weil sie aus zwei verschiedenen, beiberseits wahren Gesichtspuncten gefallt werden: die eine nach dem Privatrecht, die andere nach der Idee des öffentlichen Rechts. — Sie sind: 1) der Schenstung vertrag (pactum donationis); 2) der Leihvertrag

.107

(commodatum); 3) bie Biebererlangung (vindicatio); 4) bie Bereibigung (juramentum).

Es ist ein gewöhnlicher Sehler ber Erfcheichung (vitium subreptionis) ber Rechtslehrer, basjenige rechtliche Princip, mas ein Serichtshof, zu seinem eigenen Behuf (also in subjectiver Absicht) anzunehmen befugt, ja sogar verbunden ist, um über jedes Sinem zustehende Recht zu sprechen und zu richten, auch objectiv für das, was an sich selbst recht ift, zu halten; da das erstere doch von dem letteren sehr unterschieden ist. — Es ist daher von nicht geringer Wichtigkeit, diese specifische Berschiedensheit kenndar und darauf ausmerksam zu machen.

#### A.

#### §. 37.

#### Bon bem Schenfungevertrag.

Diefer Bertrag (donatio), woburch ich bas Mein, meine Sache (ober mein Recht) unvergolten (gratis) veraußere, ents balt ein Berhaltniß von mir, bem Schenkenben (donans), ju einem Unberen, bem Beschenkten (donatarius), nach bem Privatrecht. wodurch bas Meine auf biefen burch Unnehmung bes Letteren (donum) übergeht. - Es ift aber nicht zu prafumiren, bag ich hiebei gemeint fei. au ber Saltung meines Berfprechens gezwungen zu werben, und alfo auch meine Freiheit umfonst wegzugeben, und gleichfam mich felbft megzuwerfen (nemo suum jactare praesumitur), welches boch nach bem Recht im burgerlichen Buftanbe geschehen murbe; benn ba kann ber Bubeichenkenbe mich zu Leiftung bes Berfprechens gwingen. Es mußte alfo, wenn bie Sache vor Gericht kame, b. i. nach einem offentliden Recht entweder prafumirt werben, ber Berfchenkenbe willigte zu biefem Zwange ein, welches ungereimt ift, ober ber Gerichtshof sebe in seinem Spruch (Gentenz) gar nicht barauf, ob jener bie Areibeit, von feinem Berfprechen abzugeben, hat vorbehalten wollen, ober nicht, sonbern auf bas, mas gewiß ift, namlich bas Berfpreschen und die Acceptation des Promissars. Wenn also gleich ber Promittent, wie wohl vermuthet werben fann, gedacht hat, bag,

wenn es ihn noch vor der Erfüllung gereut, das Versprechen gethan zu haben, man ihn daran nicht binden könnte; so nimmt doch
bas Gericht an, daß er sich dieses ausdrücklich hatte vorbehalten
mussen, und, wenn er es nicht gethan hat, zu Erfüllung des Versprechens könne gezwungen werden, und dieses Princip nimmt der
Gerichtshof darum an, weil ihm sonst das Rechtsprechen unendlich
erschwert, oder gar unmöglich gemacht werden wurde.

B.

#### §. 38.

#### Bom Beihvertrag.

In biefem Bertrage (commodatum), woburch ich Jemanbem ben unvergoltenen Gebrauch bes Meinigen erlaube, mo, wenn biefes eine- Sache ift, Die Paciscenten barin übereinkommen, bag biefer mir ebendiefelbe Sache wiederum in meine Gewalt bringe, fann ber Empfanger bes Geliehenen (commodatarius) nicht zugleich prafumiren, ber Eigenthumer beffelben (commodans) nehme auch alle Befahr (casus) bes moglichen Berluftes ber Sache, ober ihrer ibm nutlichen Beschaffenheit über sich, ber baraus, bag er fie in ben Befit bes Empfangers gegeben hat, entspringen konnte. versteht fich nicht von felbft, bag ber Eigenthumer außer bem Bebrauch seiner Sache, ben er bem Lehnsempfanger bewilligt, (bem von benselben ungertrennlichen Abbruche berfelben,) auch die Gich er= ftellung wider allen Schaben, ber ihm baraus entspringen fann, baß er fie aus feiner eigenen Gewahrfame gab, erlaffen habe; fonbern barüber mußte ein besonberer Bertrag gemacht werben. kann alfo nur bie Frage fein: wem von Beiben, bem Lehnsgeber ober Lehnsempfänger, es obliegt, die Bebingung ber Uebernehmung ber Gefahr, bie ber Sache zustoßen fann, bem Leihvertrag ausbrudlich beizufugen, ober, wenn bas nicht gefchieht, von wem man bie Gin willigung gur Sicherftellung bes Eigenthums bes Lehnsgebers (burch bie Burudgabe berfelben ober ein Aequivalent) prafumiren konne? Bon bem Darleiber nicht; weil man nicht prafumiren fann, er habe mehr umfonft eingewilligt, ale ben blofen Sebrauch ber Sache, (namlich nicht auch noch obenein bie Sicherheit bes Eigenthums selber zu übernehmen;) aber wohl von bem Lehnsnehmer; weil er ba nichts mehr leistet, als gerade im Bertrage enthalten ift.

Wenn ich 3. Be bei einfallendem Regen in ein Saus, eintrete. und erbitte mir einen Mantel zu leihen, ber aber, etwa burch unvorfichtige Ausgiegung abfarbender Materien aus bem Kenfter auf immer verdorben, ober, wenn er, indem ich ihn in einem anberen Saufe, wo ich eintrete, ablege, mir geftoblen wird, fo muß doch bie Behauptung jedem Menschen als ungereimt auffallen, ich hatte nichts weiter ju thun, ale jenen, fo wie er ift, gurudzuschiden, ober ben aeichehenen Diebstahl nur zu melben; allenfalls fei es noch eine Soflichkeit, ben Gigenthumer biefes Berluftes wegen zu beklagen, ba er aus feinem Recht nichts forbern tonne. - Sang anbers lautet es. wenn ich bei ber Erbittung bieses Gebrauchs zugleich auf ben Kall. bag bie Sache unter meinen Sanben verungludte, mir gum Boraus erbate, auch biefe Gefahr zu übernehmen, weil ich arm und ben Berluft zu erseten unvermögend mare. Riemand wird bas Lettere überfluffig und lacherlich finden, außer etwa, wenn ber Anleihende ein bekanntlich vermögender und wohldenkender Mann ware, weil es alsbann beinabe Beleibigung fein wurde, bie großmuthige Erlaffung meiner Schuld in biefem Falle nicht zu prafumiren.

Da nun über das Mein und Dein aus dem Leihvertrage, wenn, (wie es die Ratur dieses Bertrages so mit sich bringt,) über die mögliche Berunglückung (casus), die die Sache treffen möchte, nicht verabredet worden, er also, weil die Einwilligung nur präsumirt worden, ein ungewisser Bertrag (pactum incortum) ist, das Urtheil darüber, d. i. die Entscheidung, wen das Unglück treffen müsse, nicht aus den Bedingungen des Bertrages an sich selbst, sondern, wie sie allein vor einem Gerichtshofe, der immer nur auf das Gewisse in jenem sieht, (welches hier der Besits der Sache als Eigenthum ist,) entschieden werden kann; so wird das

itribeit im Naturzustanbe, b. i. nach ber Sache innerer Beschaffens beit so lauten: ber Schabe aus ber Verunglückung einer geliehenen Sache fällt auf ben Beliehenen (casum sentit commodatarius); bagegen im bürgerlichen, also vor einem Gerichtshose, wird bie Sentenz so aussallen: ber Schabe fällt auf ben Anleiher (casum sentit dominus), und zwar aus dem Grunde verschieden von dem Ausspruche der blosen gesunden Vernunst, weil ein öffentlicher Richter sich nicht auf Prasumtionen von dem, was der eine oder andere Theil gedacht haben mag, einlassen kann, sondern der, welcher sich nicht die Freiheit von allem Schaden an der geliehenen Sache durch einen besonderen angehängten Vertrag ausbedungen hat, diesen selbst tragen muß. — Also ist der Unterschied zwischen dem Urtheile, wie es ein Gericht fällen müßte, und dem, was die Privatvernunst eines Ieden für sich zu fällen berechtigt ist, ein durchaus nicht zu übersehner Punct in Berüchtigung der Rechtsurtheile.

C.

Bon ber Biebererlang ung (Rudbemachtigung) bes Berlornen (vindicatio). §. 39.

Daß eine fortdauernde Sache, die mein ist, mein bleibe, ob ich gleich nicht in der fortdauernden Inhabung derselben bin, und selbst ohne einen rechtlichen Act (derelictionis vel alienationis) mein zu sein nicht aushöre; und daß mir ein Recht in dieser Sache (Jus reale), mithin gegen jeden Inhaber, nicht blos gegen eine bestimmte Person (jus personale) zusteht, ist aus dem Obigen klar. Ob aber auch dieses Recht von jedem Anderen als ein sur sich fortdauerndes Eigenthum musse angesehen werden, wenn ich demsalben nur nicht entsagt habe, und die Sache in dem Bessitz eines Anderen ist, das ist nun die Frage.

Ift die Sache mir abhanden gekommen (res amissa) und so von einem Anderen auf ehrliche Art (bona fide), als ein vermeinter Jund, ober durch formliche Beräußerung des Besigers, der sich als Eigenthumer subet, an mich gekommen, obgleich biefer nicht

Eigenthümer ist, so fragt sich, ob, da ich von einem Richteigens thumer (a non domino) eine Sache nicht erwerben kann, ich durch jenen von allem Recht in dieser Sache ausgeschloffen werde, und blos ein persönliches gegen den unrechtmäßigen Besitzer übrig berhalte. — Das Letzere ist offendar der Fall, wenn die Erwerdung blos nach ihren inneren berechtigenden Gründen (im Naturzustande), nicht nach der Convenienz eines Gerichtshoses beurtheilt wird.

Denn alles Beraugerliche muß von irgend Jemand tonnen erworben werben. Die Rechtmäßigkeit ber Erwerbung aber berubt ganglich auf ber Form, nach welcher bas, mas im Befit eines Anderen ift, auf mich übertragen und von mir angenommen wirb, b. i. auf ber Kormlichkeit bes rechtlichen Acts bes Berkehrs (commutatio) zwischen bem Besiter ber Sache und bem Erwerbenden. ohne daß ich fragen barf, wie jener dazu gekommen sei; weil biefes icon Beleibigung fein wurde, (quilibet praesumitur bonus. donec etc.) Gefeht nun, es ergabe fich in ber Folge, bag jener nicht Eigenthumer fei, sonbern ein Unberer, fo kann ich nicht fagen, baß biefer fich gerabezu an mich halten konnte, (fo wie auch an jeben Anderen, ber Inhaber ber Sache sein mochte.) Denn ich babe ihm nichts entwandt, fonbern, 3. 23. das Pferd, was auf offentlichem Martte feil geboten murbe, bem Gefete gemaß (titulo enti venditi). erstanden ;, weil der Titel ber. Erwerbung · meinerfeits unbeftritten ift, ich aber (als Raufer) ben Titel bes Befiges bes Anderen (bes Berkoufers) nachzusuchen, - ba biefe Nachforschung in ber aufsteigenden Reihe ins Unendliche geben murbe, - nicht verbunden, ja sogar nicht einmal befugt bin. Also bin ich burch ben gehörig = betitelten Rauf nicht ber blos putative, fondern ber wahre Eigenthumer bes Pferbes geworben.

Hewiber erheben sich aber folgende Rechtsgrunde: alle Erwerbung von Einem, ber nicht Eigenthumer ber Sache ift (a non
domino), ist null und nichtig. Ich kann von dem Seinen eines
Inderen nicht mehr auf mich ableiten, als er selbst rechtmäßig gehabt hat, und; ob ich gleich, was die Form der Erwerbung (modus veguirend) betrifft, ganz rechtlich versahre, wenn ich ein ge-

stohlen Pferd, was auf dem Markte feil steht, erhandle, so sehlt doch der Titel der Erwerbung; denn das Pferd war nicht das Seine des eigentlichen Verkäusers. Ich mag immer ein ehrlicher Besiger desselben (possessor donas sidei) sein, so din ich doch nur ein sich dunkender Eigenthumer (dominus putativus) und der wahre Eigenthumer hat das Recht der Wiedererlangung (rom sum vindicandi).

Wenn getragt wird, was (im Naturzustande) unter Menschen nach Principien ber Gerechtigkeit im Berkehr berfelben untereinander (justitia commutativa) in Erwerbung außerer Sachen an fich Rechtens fei, fo muß man eingesteben: baf, wer biefes gur Absicht bat, burchaus nothig habe, noch nachzuforschen, ob die Sache, bie er erwerben will, nicht fcon einem Underen angehore; namlich, wenn er gleich bie formalen Bebingungen ber Ableitung ber Sache von bem Seinen bes Unberen genau beobachtet, (bas Pferd auf bem Markte ordentlich erhandelt) hat, er bennoch hochstens nur ein perfonliches Recht in Unsehung einer Sache (jus ad rem) habe erwerben konnen, fo lange es ihm noch unbekannt ift, ob nicht ein Anderer, (als ber Berfaufer,) ber mahre Gigenthumer berfelben fei; fo bag, wenn fich Giner vorfindet, ber fein vorhergehendes Gigenthum baran bocumentiren tonnte, bem vermeinten neuen Gigenthumer nichts übrig bliebe, als ben Rugen, fo er, als ehrlicher Befiber, bieber baraus gezogen bat, bis auf biefen Augenblick rechtmaffig genoffen zu haben. - Da nun in ber Reibe ber von ein= ander ihr Recht ableitenden, fich bunkenben Gigenthumer ben fcblechtbin erften (Stammeigenthumer) auszufinden, mehrentheils unmoglich ift; fo kann kein Werkehr mit außeren Sachen, fo gut er auch mit ben formalen Bebingungen biefer Art von Gerechtigfeit (justitia commutativa) übereinstimmen mochte, einen ficheren Erwerb gewähren.

hier tritt nun wieder die rechtlich-gesetzebende Vernunft mit bem Grundsat ber bistributiven Gerechtigkeit ein, die Rechtmaßigkeit des Besitze, nicht wie sie an fich in Beziehung auf ben

Orivatwillen eines Jeben (im naturlichen Buffanbe), fonbern nur wie fie von einem Gerichtshofe, in einem burch ben allgemein: vereinigten Billen entstandenen Buftande (in einem burgerlichen) abgeurtheilt werben murbe, jur Richtschnur anzunehmen; wo alsbann bie Uebereinstimmung mit ben formalen Bebingungen ber Erwerbung, bie an fich nur ein perfonliches Recht begrunden, gu Ersehung ber materialen Grunde, (welche bie Ableitung von bem Seinen eines vorhergehenden pratenbirenden Eigenthumers begrunden.) als hinreichend pofiulirt wirb, und ein an fich perfonliches Recht. bor einen Gerichtshof gezogen, als ein Sachenrecht gilt, 1. B. bag bas Pferd, was auf öffentlichem, burche Polizeigefet geordneten Martt Jebermann feil fieht, wenn alle Regeln bes Raufs und Berkaufs genau beobachtet worden, mein Eigenthum werbe. (so boch, daß bem mahren Eigenthumer bas Recht bleibt, ben Bertaufer, wegen feines alteren unverwirkten Befiges, in Unfpruch an nehmen,) und mein fonft perfonliches Recht in ein Sachenrecht; nach, welchem ich bas Meine, wo ich es finde, nehmen (vindiciren) barf, verwandelt wird, ohne mich auf bie Art, wie ber Bertaufer bazu gekommen, einzulaffen.

Es geschieht also nur zum Behuf bes Rechtsspruchs vor einem Serichtshose (in kavorem justitiae distributivae), daß das Recht in Ansehung einer Sache nicht, wie es an sich ist (als ein personliches), sondern wie es am Leichtesten und Sichersten abseurtheilt werden kann (als Sachenrecht), doch nach einem reinem Princip a priori angenommen und behandelt werde. — Auf diesem gründen sich nun nachher verschiedene statutarische Gesetze (Berordmungen), die vorzüglich zur Absicht haben, die Bedingungen, unter denen allein eine Erwerbungsart rechtskräftig sein soll, so zu stellen, daß der Richter das Seine einem Jeden am Leichtesten und Undedenklichsten zuerkennen könne; z. B. in dem Satz Kauf bricht Miethe, wo, was der Natur des Vertrags nach d. i. an sich ein Sachenrecht ist (die Miethe), für ein bloß persönliches, und umgekehrt, wie in dem obigen Fall, was an sich blos ein personliches Recht ist, für ein Sachenrecht gilt, wenn die Krage ist, auf

Digitized by Google

welche Peincipien ein Gerichtshof im bürgerlichen Zustande anzuwelfen fei, um in seinen Aussprüchen, wegen bes einem Jeben zusiehenben Rechts am Sichersten zu gehen.

D.

Bon Erwerbung ber Sicherheit burch Eibesablegung. (Cautio juratoria.)

### §. 40.

Man tann keinen anderen Grund angeben, ber rethtlich Menfchen verbinden konnte, ju glanben und zu befennen, bag es Botter gebe, als ben, bamit fie einen Eis schworen, und burch bie Murcht vor einer allfehenden oberften Macht, beren Rache fie felerlich gegen fich aufrufen mußten, im Kall, bag ihre Musfage falfch mare, genothigt werben konnten, mahrhaft im Aussagen und treu im Berforethen ju fein. Daff man biebei nicht auf die Moralitat biefer beiben Stude, fondern blos auf einen blinden Aberglauben berfelben gethnete, ift baraus ju erfeben, bag man fich von ihrer blofen frierlichen Quefage por Bericht in Rechtsfachen feine Sicherheit versprach, obgleich die Pflicht ber Wahrhaftigfeit in einem Kalle, wo es auf bas Beiligfte, was unter Menschen nur fein kann, (aufs Merht ber Denfchen) antommt, Jebermann fo far einleuchtet, mithin bioft Mahreben ben Bewegungsgrund ausmachen: wie z. B. bas unter ben Refangs, einem beibnischen Bolfe auf Sumatra, welche, mach Marsben's Bougnis, bei ben Anochen ihrer verstorbenen Umvermanbten fchmoren, ob fie gleich gar nicht glauben, bag es noch ein Beben nach bem Tobe nebe, ober ber Gib ber Sninea. fowarzen bei ihrem Retifd, etwa einer Bogelfeber, auf bie fie fich vermeffen, daß fie ihnen ben Spale brechen folle u. bgl. Gie glauben, bag eine unfichtbare Dacht, fie mag nun Berftanb haben ober nicht, schon ihrer Ratur nach, blefe Bauberfraft habe, bie burch einem folchen Aufruf in That verfett wird. - Gin falcher Glaube, beffen Rame Religion fft, eigentlich aber Superflition beißen follte, ift aber für die Rechtsverwaltung unsethehrlich, weil, shno auf ihn gu rechnen, ber Gerichtabof nicht genugfam im Giande mare,

gebeim gehaltene Facta auszumitteln, und Recht zu fprechen. Gin Befet, bas biezu verbindet, ift alfo offenbar nur jum Behuf ber richtenben Gewalt gegeben.

Aber nun ist die Frage: worauf gründet man die Berbindlichkeit, die Jemand vor Gericht haben soll, eines Anderen Sid als zu Recht gultigen Beweisgrund der Wahrheit seines Borgebens anzunehmen, der allem Haber ein Ende mache, d. i. was verbindet mich rechtlich, zu glauben, daß ein Anderer (der Schwörende) überhaupt Religion habe, um mein Recht auf seinen Sid ankommen zu lassen? Imgleichen umgekehrt: kann ich überhaupt verbunden werden, zu schwören? Beides ist an sich unrecht.

Aber in Beziehung auf einen Gerichtshof, also im burgerlichen Bustande, wenn man annimmt, daß es kein anderes Mittel gibt, in gewissen Fällen hinter die Wahrheit zu kommen, als den Eid, muß von der Religion vorausgesetzt werden, daß sie Jeder habe, um sie, als ein Nothmittel (in casu necessitatis), zum Behuf des rechtlichen Versahrens vor einem Gerichtshose zu gebrauchen, welcher diesen Geisteszwang (tortura spiritualis) für ein behenderes und dem abergläubischen Hange der Menschen angemesseneres Mittel der Ausbedung des Verborgenen, und sich darum sür berechtigt hält, es zu gebrauchen. — Die gesetzsedende Gewalt handelt aber im Grunde unrecht, diese Besugnis der richterlichen zu ertheilen; weil selbst im durgerlichen Zustande ein Zwang zu Sidesleistungen der unverkierbaren menschlichen Freiheit zuwider ist.

Wenn bie Amtseibe, welche gewöhnlich promissorisch sind, baß man namlich ben ernstlichen Borsat habe, sein Amet pflichtmäßig zu verwalten, in affertvrische verwandelt würden, daß nämlich der Beamte etwa zu Ende eines Jahres (oder mehrerer) verbunden ware, die Treue seiner Amtssührung während besselchen zu beschwören; so wurde dieses theils das Gewissen mehr in Bewegung bringen, als der Versprechungseid, welcher hinterher noch immer den inneren Vorwand übrig läßt, man habe, bei dem besten Vorsatz, die Beschwerden nicht vorausgesehen, die want nur nachher wähnend der Amtsverwaltung erfahren habe, und die Psichtübertretungen wurden auch, wenn ihre Summirung und die Psichtübertretungen wurden auch, wenn ihre Summirung

1.7

burch Aufmerter bevorftanbe, niehr Beforgnig ber Unflage weften erregen ; als wenn fie bios eine nach ber anberen, (über welche Die vorigen vergeffen find,) gerügt murben. - Bas aber bas Befchiroren bes Glaubens (de credulitate) betrifft, fo fann biefes gar nicht von einem Gericht verlangt merben. Denn erftlich enthalt es in fich felbft einen Biberfpruch; biefes Mittelbing gwis ichen Meinen und Biffen, weil es fo etwas ift, worauf man mobl gu metten, teinemeges aber barauf gu fchwaren fic getrauen tann. Zweitens begeht ber Richter, ber folden Giaubendeid bem Parten anfinnete, um etwas zu feiner Abficht Geboriges, gefest es fei auch bas gemeine Befte, auszumitteln, einen großen Berftog an ber Gemiffenhaftigfeit bes Gibleiftenben, theils burch ben Leichtfinn, ju bem er verleitet, theils burch Bewiffensbiffe, Die ein Menich fublen muß, ber heute eine Sache, aus einem gewiffen Gefichtopuncte betrachtet, fehr mabifcheinlich, morgen aber, aus einem anberen, gang unmahricheinlich finben tann, und labirt alfo benjenigen, ben er zu einer folchen Gibes= leistung nothigt.

Uebergang von bem Mein und Dein im Naturzustande ju bem im rechtlichen Zustande überhaupt.

### 6. 41.

Der rechtliche Bustand ist dasjenige Verhaltniß der Menschen unter einander, welches die Bedingungen enthält, unter denen allein Jeder seines Rechts theilhaftig werden kann, und das sormale Princip der Möglichkeit desselben, nach der Idee eines allgemein geschgebanden Willens betrachtet, heißt die öffentliche Gerechsigkeit, welche in Beziehung, entweder auf die Möglichkeit, oder Wirklichteit, oder Nothwendigkeit des Besisses der Gegenstände (als der Materie der Willücht) nach Gesetzen, in die beschützende (justitia tutatrix), die wechselseitende Gerechtigkeit (justitia commutativa) und die austheilende Gerechtigkeit (justitia distributiva) eingetheilt werden kann. — Das Gesetz sagt hiebei erstens blos, welches Verhalten innerlich der Form nach rechtlich ist (lex justi); dweitens, was als Materie noch auch äußerlich gesetzähig, d. i.

bessen Besitsstand rechtlich ist (lex juridica); brittens, was und wovon ber Ausspruch vor einem Gerichtshofe in einem besonderen Falle unter dem gegebenen Gesetz diesem gemäß, b. i. Rechtens ist (lex justitiae), wo man denn auch jenen Gerichtshof selbst die Gerechtigkeit eines Landes nennt, und ob eine solche sei oder nicht sei, als die wichtigste unter allen rechtlichen Angelegenheiten gefragt werden kann.

Der nicht rechtliche Zustand, b. i. berjenige, in welchem keine austheilende Gerechtigkeit ist, heißt der natürliche Zustand (status naturalis). Ihm wird nicht der gesellschaftliche Zustand, (wie Achenwall meint,) und der ein kunstlicher (status artisicialis) heißen könnte, sondern der bürgerliche (status civilis) einer unter einer distributiven Gerechtigkeit stehenden Gescuschaft entgegengesetz; denn es kann auch im Naturzustande rechtmäßige Gesellschaften, (b. B. eheliche, väterliche, häusliche überhaupt und andere beliedige mehr) geben, von denen kein Gesetz a priori gilt: "du sollst in diesen Zustand treten", wie es wohl vom rechtlichen Zustande gesagt werden kann, daß alle Menschen, die mit einander (auch unwillekuhrlich) in Rechtsverhältnisse kommen können, in diesen Zustand treten sollen.

Man kann ben ersteren und zweiten Zustand ben bes Privatsrechts, ben letzteren und dritten aber den bes offentlichen Rechts nehnen. Dieses enthält nicht mehr, oder andere Psichten ber Menschen unter sich, als in jenem gedacht werden können; die Materie des Privatrechts ist ebendieselbe in beiden. Die Gesetze des letzteren betreffen also nur die rechtliche Form ihres Beisammenseins (Verfassung), in Ansehung deren diese Gesetze nothwendig als offentsliche gedacht werden mussen.

Selbst der bürgerliche Berein (unio civilis) kann nicht wohl eine Gesellschaft genannt werden; denn zwischen dem Bestehlshaber (imperans) und dem Unterthan (subditus) ist keine Mitgenossenschaft; sie sind nicht Gesellen, sondern einander untersgeordnet, nicht beigeordnet, und die sich einander beiordnen, wülfen sich eben deshalb untereinander als gleich ansehen, sofern sie

unter gemeinsamen Gefeten stehen. Jener Berein ift also nicht

### §. 42.

Aus dem Privatrecht im naturlichen Busiande geht nun das Postulat des öffentlichen Rechts hervor: du sollst, im Berhaltnisse eines unvermeidlichen Nebeneinanderseins, mit allen Anderen, aus jenem heraus, in einen rechtlichen Zustand d. i. den einer austheislenden Gerechtigkeit übergehen. — Der Grund davon läßt sich analytisch aus dem Begriffe des Rechts, im äußeren Berhaltnis, im Gegensat der Gewalt (violentia) entwickeln.

Niemand ist verbunden, sich des Eingriffs in den Besit des Anderen zu enthalten, wenn dieser ihm nicht gleichmäßig auch Sischerheit gibt, er werde ebendieselbe Enthaltsamkeit gegen ihn beobachten. Er darf also nicht abwarten, die er etwa durch eine traurige Ersahrung von der entgegengesetzen Gesinnung des Lecteren belehrt wird; denn was sollte ihn verbinden, allererst durch Schaden klug zu werden, da er die Neigung der Menschen überhaupt, über Andere den Meister zu spielen, (die Ueberlegenheit des Rechts Anderer nicht zu achten, wenn sie sich der Macht oder List nach diesen überlegen sühlen,) in sich selbst hinreichend wahrnehmen kann, und es ist nicht nottig, die wirkliche Feindseligkeit abzuwarten; er ist zu einem Zwange gegen den besugt, der ihm schon seiner Natur nach damit droht. (Quilibet praesumitur malus, donee securitatem dederit oppositi.)

Bei bem Borsate, in diesem Zustande außerlich gesetzloser Freiseit zu sein und zu bleiben, thun sie einander auch gar nicht unrecht, wenn sie sich untereinander besehden; benn was dem Einen gilt, das gilt auch wechselseitig dem Anderen, gleich als durch eine Uebereinkunft (uti partes de jure suo disponunt, ita jus est); aber überhaupt thun sie im höchsten Grade daran unrecht \*),

<sup>\*)</sup> Der Unterschied zwischen dem, was blos formaliter, und dem, was auch materialiter unrecht ift, hat in der Rechtslehre mannigfaltigen Gebrauch.

in einem Zustande sein und bleiben zu wollen, der kein rechtlicher ist, b. i. in dem Niemand des Seinen wider Gewaltthätigkeit sicher ist.

Der Feind, der statt seine Capitulationen mit des Besagung einer belagerten Bestung ehrlich zu vollziehen, fie bei dieser ihrem Auszuge mißhandelt, oder sonst diesen Bertrag bricht, kann nicht über Unrecht klagen, wenn sein Gegner bei Gelegenheit ihm denselben Streich spielt. Aber sie thun überhaupt im höchsten Grade unrecht, weil sie dem Begriff bes Rechts selber alle Gultigkeit nehmen, und Alles der wilden Gewalt, gleichsam gesehmäßig, überliefern und so das Recht der Menschen überhaupt umfturzen.

# Unhang

erlauternber Bemerkungen ju ben metaphyfischen Unfangegrunben

# der Rechtslehre.

[2. Ausgabe vom 3. 1798.]

Die Beranlassung zu benselben nehme ich größtentheils von ber Recension dieses Buchs in den Götting. Anz. 28stes Stuck, den 18ten Februar 1797; welche mit Einsicht und Schärfe der Prüsfung, dabei aber doch auch mit Theilnahme und "der Hoffnung, daß jene Anfangsgrunde Gewinn für die Wissenschaft bleiben werden," abgefaßt, ich hier zum Leitsaden der Beurtheilung, überdem auch einiger Etweiterung dieses Systems gebrauchen will.

Sleich beim Anfange der Einleitung in die Rechtslehre stößt sich mein scharsprüsender Recensent an einer Definition. — Was heißt Begehrungsvermögen? Sie ist, sagt der Tert, das Vermögen, durch seine Vorstellungen Ursache der Segenstände dieser Vorstellungen zu sein. — Dieser Erklärung wird entgegengesetzt: "daß sie nichts wird, sobald man von äußeren Bedingungen der Volge des Begehrens abstrahirt. — Das Begehrungsvermögen ist aber auch dem Idealisten Etwas; obzleich diesem die Außenwelt nichts ist." Antwort: Sibt es aber auch nicht eine heftige, und doch zugleich mit Bewustsein vergebliche Sehnsucht, (3. B. wollte Sott, jener Mann lebte noch!) die zwar thatleer, aber doch nicht solgeleer ist, und zwar nicht an Außendingen, aber doch im Inneren des Subjects selbst mächtig wirkt (krank macht). Sine Begietbe als Bestreben (nisus), vermittelst seiner Vorstellungen

Ursache zu sein, ift, wenn bas Subject gleich bie Unzulänglichkeit. ter letzteren zur beabsichtigten Wirkung einsieht, doch immer Canssalität, wenigstens im Inneren besselben. — Was hier den Misse verstand ausmacht, ist: daß, da das Bewußtsein seines Vermögens überhaupt (in dem genannten Falle) zugleich das Bewußtsein seines Unvermögens in Ansehung der Außenwelt ist, die Destantion auf den Idealisten nicht anwendbar ist; indessen daß doch, da hier blos von dem Verhältnisse einer Ursache (der Borstellung): zur Wirkung (dem Gesühl) überhaupt die Rede ist, die Causalität der Vorstellung, (sene mag äußerlich oder innerlich sein,) in Ansesehung ihres Gegenstandes im Begriff des Begehrungsvermögens unverweidlich gedacht werden muß.

1.

Logische Borbereitung ju einem neuerdings gewagten Rechtsbegriffe.

Wenn rechtstundige Philosophen sich dis zu den metaphysischen Unsangsgründen der Rechtslehre erheben, oder versteigen wollen, (ohne welche alle ihre Rechtswissenschaft blos stautarisch sein würde,) so können sie über die Sicherung der Bollständigkeit ihrer Eintheistung der Rechtsbegriffe nicht gleichgültig wegsehen; weil jene Wissemschaft sonst kein Vernunftspstem, sondern blos ausgerafftes Aggregat sein würde. — Die Topik der Principien muß, der Form des Syssems halber, vollständig sein, d. i. es muß der Platzu einem Begriff (locus communis) angezeigt werden, der nach der synthetischen Form der Eintheilung für diesen Begriff offen ist; man mag nachher auch darthun, daß einer oder der andere Begriff, der in diesen Platz gesetzt würde, an sich widersprechend sei und aus diesem Platz wegsalle.

Die Rechtslehrer haben bisher nun zwei Gemeinplage besett: ben bes binglichen und ben bes personlichen Rechts. Es ift naturlich, zu fragen: ob auch, ba noch zwei Plage, aus der blosen Form ber Verbindung beider zu einem Begriffe, als Glieder der Eintheilung a priori, offen stehen, namlich der eines auf personliche Art binglichen, imgleichen der eines auf bingliche Art personlichen Rechts,

ob namiich ein solcher neuhinzukommenber Wegriff auch flatthaft sei und vor der Hand, obawar nur problematifch, in ber vollständigen Nafel ber Eintheilung angetroffen werben muffe. Das Lettere leibet teinen 3weifel. Denn bie blos logische Eintheilung, (bie vom Inbalt ber Erkenntnig - bem Obiect - abstrahirt,) ist immer Dicho= tomie, a. B. ein jebes Recht ift entweber ein bingliches ober ein nicht : binaliches Recht. Diejenige aber, von ber hier bie Rebe ift. namlich die metaphyfische Eintheilung, tann auch Tetrachotomie fein; weil außer ben zwei einfachen Gliebern ber Eintheilung noch amei Berhaltnisse, namlich bie ber bas Recht einschrankenben Beblnaungen bingufommen, unter benen bas eine Recht mit bem anderen in Berbindung tritt, beren Moglichkeit einer besonderen Unterfuchung bebarf. - Der Begriff eines auf perfonliche Art binglichen Rechts fallt ohne weitere Umftanbe weg; benn es last fic fein Recht einer Sache gegen eine Perfon benten. Run fragt fich: ob bie Umtebrung biefes Berbaltniffes auch eben fo unbentbar fei; ober ob biefer Begriff, namlich ber eines auf bing. liche Art perfonlichen Rechts, nicht allein ohne inneren Bis berwruch, sondern selbst auch ein nothwendiger (a priori in der Bermunft gegebener) jum Begriffe bes außeren Dein und Dein geborenber Begriff fei, Perfonen auf abnliche Art als Sachen. amar nicht in allen Studen ju behandeln, aber fie boch au befinen und in vielen Berhaltniffen mit ihnen als Sachen zu verfahren.

9

Rechtfertigung bes Begriffs von einem auf bingliche Art perfonlichen Recht.

Die Definition des auf bingliche Art personlichen Rechts ift nun turz und gut biese: "es ist bas Recht des Menschen, eine Person außer sich als bas Seine \*) zu haben." Ich fage mit

<sup>&</sup>quot;) Ich fage hier auch nicht: "eine Person als die meinige" (mit bem Abjectiv), sondern als das Meine (nd meum, mit dem Substantiv,) zu haben." Denn ich kann sagen: dieser ist mein Water, das bezeichnet nur mein physisches Berhältnis (der Verknüpfung) zu ihm überhaupt. 3. B. "ich habe einen Bater." Aber ich kann nicht sagen: "ich habe sihn als das

Fleiß einer Person; benn einen anderen Menschen, ber burch Berbrechen seine Personlichkeit eingebußt hat, (zum Leibeigenen geworden ift,) könnte man wohl als bas Geine haben; von biesem Sachenrecht ift aber hier nicht die Rede.

Ob nun jener Begriff "als neues Phanomen am juriftischen himmel" eine Stella mirabilis, (eine bis jum Stern erfter Größe wachsende, vorher nie gesehene, allmählig aber wieder verschwindende, vielleicht einmal wiederkehrende Erscheinung,) oder blos eine Sternssich nuppe sei? das soll jeht untersucht werden.

3.

### Beifpiele.

Etwas Aeußeres als das Seine haben heißt es rechtlich besitzenz Besit aber ift die Bedingung der Möglichkeit des Gebrauchs. Wenn diese Bedingung blos als die physische gedacht wird, so heißt der Besitz Inhabung. — Rechtmäßige Inhabung reicht nun zwar allein nicht zu, um deshalb den Gegenstand für das Meine auszugeben, oder es dazu zu machen; wenn ich aber, es sei aus welchem Grunde es wolle, besugt din, auf die Inhabung eines Gegensstandes zu dringen, der meiner Gewalt entwischt oder entrissen ist, so ist dieser Rechtsbegriff ein Beichen, (wie Wirkung von ihrer Ursache,) daß ich mich für besugt halte, ihn als das Meine, mich aber auch als im intelligiblen Besitz desselben besindlich gegen ihn zu verhalten und diesen Gegenstand so zu gebrauchen.

Das Seine bedeutet zwar hier nicht bas des Eigenthums an der Person eines Anderen, (benn Eigenthumer kann ein Mensch nicht einmal von sich selbst, viel weniger von einer anderen Person sein,) sondern nur das Seine des Nießbrauchs (jus utendi fruendi), unmittelbar von dieser Person, gleich als von einer Sache, doch

Meine." Sage ich aber: mein Weib, so bedeutet dieses ein besonderes, nämlich rechtliches Verhältniß des Bessers zu einem Gegenstands, (wenn es auch eine Person wäre,) als Sache. Besig (physischer) aber ist die Besdingung der Möglichkeit der handhabung (manipulatio) eines Dinges als einer Sache; wenn dieses greich, in einer anderen Beziehung, zugleich als Person behandelt werden muß.

ohne Abbruch an ihrer Perfonichkeit, als Mittel zu meinem 3med Gebrauch zu machen.

Dieser Zweck aber, als Bedingung der Rechtmäßigkeit des Gebrauchs, muß moralisch nothwendig sein. Der Mann kann weder bas Weib begehren, um es gleich als Sache zu genießen, d. i. ummittelbares Vergnügen an der blos thierischen Gemeinschaft mit domsethen zu empfinden, noch das Weib sich ihm dazu hingeben, ohne daß beide Theile ihre Personlichkeit ausgeben (fleischliche oder viehische Beiwohnung), d. i. ohne unter der Bedingung der Ehe, welche, als wechselsteitge Dahingebung seiner Person selbst in den Besig der anderen, vorher geschlossen werden muß; um durch körperlichen Gebrauch, den ein Theil vom anderen macht, sich nicht zu entmenschen.

Ohne diese Bedingung ist der steischliche Genuß dem Grundsat, (wenngleich nicht immer der Wirkung nach) kannibalisch. Ob, mit Maul und Zähnen, der weibliche Theil durch Schwängerung und daraus vielleicht erfolgende, für ihn tödliche Niederkunft, der männliche aber durch, von öfteren Ansprüchen des Weibes an das Geschlechtsvermögen des Mannes herrührende Erschöpfungen aufsgezehrt wird, ist blos in der Manier zu genießen unterschieden, und ein Theil ist in Ansehung des anderen, dei diesem wechselseitigen Gebrauche der Geschlechtsorgane, wirklich eine verbrauch bare Gache (res kunglbilis), zu welcher also sich vermittelst eines Vertrags zu machen, es ein gesetwidriger Vertrag (pactum turpe) sein würde.

Ebenso kann ber Mann mit bem Weibe kein Kind, als ihr beiberseitiges Machwerk (res artificialis), zeugen, ohne daß beibe Theile sich gegen bieses und gegen einander bie Verbindlichkeit zuziehen, es zu erhalten; welches boch auch die Erwerbung eines Menschen gleich als einer Sache, aber nur ber Form nach (einem blos auf bingliche Art personlichen Rechte angemessen) ist. Die Eltern \*)

<sup>\*)</sup> In deutscher Schreibart werden unter dem Wort Aelteren Seniores, unter den Elteren aber Parentes verstanden; wechtes im Sprachlaut nicht zu unterscheiden, dem Sinne nach aber sehr unterschieden ist.

haben ein Reiht gegen jeben Besther bes Kindes, bas aust ihret Gewalt gebracht worden (jus in ne), und zugleich ein Recht, es zu allen Leistungen und aller Befolgung ihrer Befehle zu nothigen, die einer möglichen gesetzlichen Freiheit nicht zuwider sind (jus ad rem); folglich auch ein personliches Recht gegen basselbe.

Snblich, wenn bei eintretender Bolljafrigfeit die Micht der Eltern zur Erhaltung ihrer Rinder aufhort, fo baben fene noch bas Recht, Diefe als ihren Befehlen unterworfene Sausgenoffen gu Etbaltung des Sauswesens zu brauchen, bis zur Entlaffung berfelben: welches eine Pflicht ber Eltern gegen biefe ift, bie aus ber natur lichen Befchrantung bes Rechts ber ersteren folgt. Bis babin find fle gwar Sausgenoffen und gehoren jur Familie, aber von nun an geboren fie gur Dienerichaft (famulatus) in berfelben, bie folglich nicht anbers, als burch Bertrag ju bem Seinen bes Sans herrn, (als feine Domeftiten) bingu tommen tonnen. - Chenfo tann auch eine Dienerschaft außer ber Familie zu bem Seinen bes Hausheren nach einem auf dingliche Art perfantichen Rechte gemacht und als Gefinde (famulatus domesticus) burch Bertrag erworben werden. Ein folcher Bertrag ift nicht ber einer blofen Berbingung (locatio conductio operae), fenbern ber Singebung feiner Perfon in ben Befit bes Sausbern, Bermiethung (locatio conductio personae), welche barin von jener Berbingung unterfchieben ift, bag bas Befinde fich ju allem Erlaubten verfiebt. was das Wohl des Sauswesens betrifft und ibm nicht, als bestellte und specifisch bestimmte Arbeit, aufgetragen wird; anstatt bag bet zur bestimmten Arbeit gedungene (Handwerker ober Tagelobner) sich nicht ju bem Seinen bes Unberen hingibt und fo auch fein Some genoffe ift. - Des Letteren, weil er nicht int rechtlichen Befit bes Unberen ift, ber ihn ju gewiffen Leiftungen, verpflichtet, : fann ber Hausherr, wenn jener auch fein hauslicher Einwohner (inguttinus) ware, fich nicht (vin facti) als einer Sache bemachtigen, fonbern muß nach bem perfonlichen Recht auf Die Leiftung bes Berfprochenen bringen, welche ihm burch Rechtsmittel (via juris) ju Bebote fteben. - Go viel jur Erlauterung und Bertheibigung eines

bestemblichen, nen hinzukommenden Rechtstisels in ber naturlichen Bestelbeite, ber boch stillschweigend innner im Gebrauch gewesen ift.

4.

Ueber bie Bermechselung bes binglichen mit bem perfonlichen Rechte.

Ferner ist mir als heteredorie im natürlichen Privatrechte auch ber Sat: Kauf bricht Miethe (Nechtsl. f. 31. S. 98) zur Richt aufgestellt worden.

Daß Nemand die Miethe seines Hauses por Ablauf der bedungenen Beit ber Einwohnung bem Miether auffunbigen, und alfo gegen biefen, wie es scheint, fein Bersprechen brechen tonne, wenn ne es nur gur gewöhnlichen Beit bes Bergiebens, in ber bagu gesophnten burgerlich gesehlichen Arist thut, scheint freilich beim erften Anblid allen Rechten aus einem Bertrage ju widerftreiten. -Benn aber bemiefen werben tann, baff ber Miether, ba er feinen Miethscontract machte, wußte ober wiffen mußte: bag bas ibm gethane Berfprechen bes Bermiethers, als Gigenthumers, naturlicher Beise, (ohne bag es im Contract ausbrudlich gesagt werben burfte,) atfo fillschweigend an die Bedingung geknupft war: wofern Diefer fein Saus binnen biefer Beit nicht verkaufen fallte, foder es bei einem, etwa über ihn eintretenden Concurs feinen Glaubigern überlaffen mußte;) fo bat biefer fein ichon an fich ber Bernunft nach bebingtes Berfprechen nicht gebrochen, und ber Miether ift burch bie, ihm vor ber Miethozeit geschehene Auffunvidung an seinem Rochte nicht verkürzt worden.

Denn das Recht des Letzteren aus dem Miethscontracte ist ein perfantichen Recht auf das, mas eine gewiffe Person der anderen zu leisten hat (jus ad rom); nicht gegen jeden Besitzer der Sache (jus da ra), ein dingliches.

Run konnte ber Miether sich wohl in seinem Miethscontracte sichern und sich ein bingliches Recht am Hause verschaffen; er durfte namtlich diesen nur auf das Haus des Bermiethers, als am Grunde haftend, einschreiben (ingrofferen) lassen; alsbann konnte er durch die Aufkündigung des Eigenthumers, selbst nicht durch dessen

Mob, (ben naterilden ober auch ben burgerilden, ben Bantrott.) wor Ablauf ber abgemachten Beit aus ber Miethe geftat werben. Benn er es nicht that; weil er etwa frei fein wollte, anderweisig eine Diethe auf beffere Bebingungen ju fcbließen, ober ber Gigenthumer fein Saus nicht mit einem folden anns belegt wiffen wollte, fo ift baraus gu fchtiefen: bag ein Jeber von Beiben in Anfebung ber Beit ber Auffunbigung, (bie burgerlich bestimmte Frift ju berfelben ausgenommen,) einen ftillschweigend : bebingten Contract gemacht au haben fich bewußt war, ihn ihrer Convenienz nach wieder aufmelosen. Die Bestätigung ber Befugnig, burch ben Kauf Miethe Mt brechen, zeigt fich auch an gewiffen rechtlichen Folgermaen aus einem folden nachten Diethecontracte; benn ben Erben bes Diethers, wenn biefer verftorben ift, wird boch nicht bie Berbindlichkeit augemuthet, bie Diethe fortzufegen; weil biefe nur bie Berbinblichfeit gegen eine gewiffe Person ift, die mit bieser ihrem Tobe aufhort, (wobei boch bie gesetzliche Zeit ber Auffündigung immer mit in Anfcblag gebracht werben muß.) Ebenso wenig kann auch bas Recht bes Miethers, als eines folchen, auch auf feine Erben ohne einen besonderen Bertrag übergeben; fo wie er auch beim Leben beiber Theile, ohne ausbrudliche Uebereinkunft, feinen Aftermiether gu feten befugt ift.

5

Bufas jur Erorterung ber Begriffe bes Strafrechts.

Die blose Idee einer Staatsversassung unter Menschen führt schon den Begriff einer Strasgerechtigkeit bei sich, welche der obersten Gewalt zusteht. Es fragt sich nur, ob die Strasarten dem Gesetzgeber gleichgutig sind, wenn sie nur als Mittel dazu taugen, das Berbrechen, (als Verletzung der Staatssicherheit im Besitz des Seinen eines Seden,) zu entfernen, oder ob auch noch nuf Achtung sie die Menschheit in der Person des Missethäters, (d. i. für die Gatztung) Rücksicht genommen werden musse, und zwar aus blosen Rechtsgründen, indem ich das jus talionis, der Form nach, noch immer für die einzige a priori bestimmende, (nicht aus der Erssahrung, welche Heilmittel zu dieser Absicht die trästigsten wären,

(hergenommene) Ibee als Princip bes Strafvechts halte \*). - Bie mit es aber mit ben Berbrechen gehalten werben, bie feine @ 2: metebenung gulaffen; weil biefe entweber an fich unmbalich, obet felbft ein ftrafbares Berbrechen an ber Denfchheit überhaupt fein würdert, wie g. 23. das der Nothauchtigung; imgleichen das der Daberaftie, ober Beftigutat? Die beiben erfteren burch Caftration. Centweber wie eines weißen ober fcmarzen Berschnittenen im Serail.) bas lettere burch Ausstoßung aus ber burgerlichen Gesellschaft auf immer; weil er fith felbft ber menschlithen unwurdig gemacht hat. --Per gund guis peccat, per idem punitur et idem. — Die ge banten Berbrechen beiffen barum unnaturlich, weil fie an ber Dienfebeit felbft ausgeubt werben. - Billfubrlich Strafen fur Rie gu verhangen ift bem Begriffe einer Straf= Berechtigkeit buchftablich juwiber. Mur bann kann ber Verbrecher nicht klagen, baß ihm Unrecht gefchehe, wenn er feine Uebelthat fich felbft über ben Sals zieht, und ihm, wenngleich nicht bem Buchftaben, boch bem Geifte bes Strafgesetzes gemaß, bas wiberfahrt, mas er an Unberen verbrochen bat.

ĥ.

### Bom Recht ber Erfigung.

"Das Recht ber Erfigung (usucapio) foll nach S. 100 f. burchs Naturrecht begründet werben. Denn nahme man nicht an,

<sup>&</sup>quot;) In seder Bestrafung liegt etwas das Ehrzefühl des Angeklagten (mit Recht) Kränkendes; weil sie einen blosen einseitigen Iwang enthält und so an ihm die Würde eines Staatsbürgers, als eines solchen, in einem besons beren Fall wenigstend suspendirt ist; da er einer äußeren Pflicht unterworsen wird, der en seinerseits keinen Widerstand entgegen seben darf. Der Bornehme und Reiche, der auf den Beutel geklopft wird, sühlt mehr setne Erniedrigung, sich unter den Willen des geringeren Mannes beugen zu mussen, als den Geldverlust. Die Strafgerechtigkeit (justitia punitiva), da namich das Argument der Strafburkeit moralisch ist (quia peccatum est), muß hier von der Strafklugheit, da es blos pragmatisch ist (ne peccetur) und sich auf Ersahrung von dem gründet, was am Stärksten wirkt, Berbrechen schuhalten, unterschieden werden, und hat in der Topit der Rechtsbegriffe einen ganz anderen Ort, locus justi; nicht des condacibilis oder des Zuträplichen in gewisser Absich, noch auch den des blosen konesti, dessen Ort in der Arbit aufgesucht werden muß.

bag burd ben ehruden Belig eine ibeale Erwerbung, wie fie bier aenannt wird, bearundet werde, fo ware gar teine Erwerbung peremtorisch gesichert." (Aber Sr. R. nimmt ja felbst im Raturstande eine nur provisorische Erwerbung an, und bringt beswegen auf bie juriflische Nothwendsakeit der bürgerlichen Berfassung. — — "Sch behaupte mich als ehrlicher Befiter aber nur gegen ben, ber nicht beweisen tann, bag er eber, als ich, ehrlicher Befiger berselben Sache war und mit seinem Willen zu fein nicht aufgebort bat.") - Davon ift nun bier nicht bie Rebe, sondern ob ich mich auch ale Eigenthumer behaupten tann, wenn fich gleich ein Pratenbent als fruberer mahrer Eigenthumer ber Sache melben follte, die Erkundung aber feiner Eriftens als Befiters und feines Befigftanbes als Eigenthumers Schlechterbings unmöglich war; welches Lettere alsdann zutrifft, wenn biefer gar kein offentlich guttiges Zeichen seines ununterbrochenen Besitzes, (es sei aus eigener Schuld ober auch ohne fie,) 3. B. burch Ginschreibung in Matrifeln, ober unwidersprochene Stimmgebung als Eigenthumer in burgerlichen Berfammlungen, von fich gegeben bat.

Denn die Frage ift bier: wer foll feine rechtmäßige Erwerbung beweisen? Dem Befiger tann biefe Berbinblichkeit (onus probandi) nicht aufgeburbet werben; benn er ift, so weit wie seine conflatirte Befchichte reicht, im Befit berfelben. Der frubere angebliche Eigenthumer ber Sache ift burch eine Zwischenzeit, innerhalb beren er teine burgerlich gultige Beichen feines Eigenthums gab, von ber Reibe ber auf einander folgenden Befiger nach Rechtsprincipien gang abgeschnitten. Diese Unterlassung irgent eines offentlichen Besitacts macht ihn zu einem unbetitelten Pratenbenten. (Dagegen beißt es bier, wie bei ber Theologie, conservatio est continua creatio.) Benn fich auch ein bisher nicht manifestirter, obzwar hintennach mit aufgefundenen Documenten versehener Pratendent vorfande, so wurde boch wiederum auch bei biefem ber 3weifel vorwalten, ob nicht ein noch alterer Pratendent bereinft auftreten und feine Infpruche auf ben fruberen Befit grunden tonnte. - Auf bie Bange ber Beit bes Befiges fommt es hiebei gar nicht an, um bie Sache Rant f. 28. V.

eiblich au erfigen (acquirere per unucapionem). Denn es ift ungereimt, anzunehmen, bağ ein Untecht baburth, bag es lange gewährt hat, nachgerabe ein Recht werbe. Der (noch fo lange) Gebrauch fest bas Recht in ber Gache voraus; weit gefehlt, bag bieles fich auf jenen grunden follte. Alfo ift bie Erfigung (usucapio) als Erwerbung burch ben langen Gebrauch einer Sache ein fich feibit wiberfprechenber Begriff. Die Berjahrung ber Anspruche als Erhaltungsart (conservatio possessionis meac per praescriptionem) ift es nicht weniger; indessen boch ein von bem vorigen unterschiebener Begriff, mas bas Argument ber Rueignung betrifft. Es ist namlich ein negativer Grund, b. i. ber gangliche Richtgebrauch feines Rechts, felbft nicht einmal ber, weider nothig ift, um fich ale Befiber zu manifestiren, für eine Bergichtthuung auf biefelbe (darelietio), weiche ein rechtlicher Act b. i. Gebrauch feines Rechts gegen einen Anberen ift, um burch Ausschließung besselben vom Anspruche (per praescriptionem) bas Obiect beffelben zu erwerben, welches einen Widersvruch enthalt.

Ich erwerbe also ohne Beweissührung und ohne allen rechtlichen Act; ich brauche nicht zu beweisen, sondern durchs Seseth (lege) und was dann? Die defentliche Befreiung von Anssprüchen d. i. die gesetzliche Sicherheit meines Befitzes, dadurch, daß ich nicht den Beweis führen darf, und mich auf einen ununterbrochenen Besitz gründe. Daß aber alle Erwerbung im Naturstande blos provisorisch ist, das hat keinen Cinssus auf die Frage von der Sicherheit des Besitzes des Erworbenen, welche vor jener vorhergehen muß.

> 7. Bon der Beerbung.

Bas das Recht der Beerdung anlangt, so hat den Herrn Recensenten diesesmal sein Scharsblid, den Nerven des Beweises meiner Behauptung zu treffen, verlassen. — 3ch sage ja nicht S. 103: "daß ein jeder Mensch nothwendiger Beise jede ihm angebotene Sache, durch beren Annehmung er nur gewinnen,

wichts verliegen fann, annehme", (benn folde Bachti gibt us gar nicht,) fonbern bag ein Seber bus Mecht bes Angebots fin bemfelben Tugenblick unvermeiblich und ftillschweigend, babei aber boch gultig, immer wirklich ernehme: wenn es mimlich bie Ratut ber Sache fo mit fich bringt, baf ber Bibennuf fallechterbinas unmoglich ift, nemlich im Angenblicke feines Mobes; benn be kann ber Promittent nicht widerrufen, und ber Promiffar ift, ohne irgenb einen rechtlichen Met begeben gu bunfen, in bemfelben Angenbiete Acceptant, nicht ber versprochenen Erbschaft, fonbern bes Rechts. De gnzunehmen ober auszuschlagen. In biefem Augenblice fieht er fich bei Eroffnung des Aestaments, bas er, febon vor ber Acceptation ber Erbichaft, vermögender geworden ift, all er war; benn er bat auffcließlich bie Befugniß ju acceptiven erworben, meine schon ein Bermogensumftant ift. - Daß hiebei ein biergernicher Buffand porgusacfent wird, am etwas ju bem Geinen eines Inberen zu machen, wenn man nicht mehr ba ift, biefer Uebergane bes Besithums aus ber Tobtenhand andert in Ansehung ber Moglichkeit der Erwerbung nach allgemeinen Principien des Ratuerechts nichts, weningleich ber Amwendung berfelben auf ben vortommenden Fall eine burgerliche Berfaffung jum Grunde gelegt werben muß. -Sine Sache naufic, bie ohne Bebingung anzunehmen ober auszu: schlagen in momer freien Wahl geftellt wird, heißt ren jacens. Benn ber Cigenthamer einer Gache mir dwas, g. B. ein Dobel bes Soules, aus bem ich auszuziehen eben im Begriff bin, umfonft anbietet, (verspricht, es soll mein fein,) fo habe ich, fo lange er nicht widerufe, (welches, wenn et darüber fliedt, unmöglich ift,) ausschhließlich ein Recht zur Leceptation bes Angebotenen (jus in re jucente), b. i. ich allein kann es annehmen ober ausschlagen, wie es mir beliebt; und biefes Recht, ausschlieflich zu mahlen, erlange ich nicht vermittelft eines besonderen rechtlichen Acts meiner Declaration's ich welle, Diefes Recht folle mir zustehen, fondern ohne benfelben (lega). - Sch kann also zwar mich bahin erklaren: ich molle, bie Sache folle mit nicht angehoren, (weil biefe Aunahme mir Berbrieflichkeiten mit Underen guziehen burfte,) aber

ich fann nicht mollen, ausfchließlich bie Babl zu haben, ob ffe mir angeboren folle ober nicht; benn biefes Recht (bes Unnehmens ober Ausschlagens) babe ich; ohne alle Declaration meiner Amtahme, ummittelber burche Angebot; benn wenn ich fogar . bie Madi zu haben audschlagen tonnte, fo wurde ich wählen, nicht gu mablen; welches ein Biberfpruch ift. Diefes Recht zu mablen geht nun im Augenblicke bes Bobes bes Erb : Laffers auf mich über, burch boffen Bermachtniß (imtitutio haeredis) ich awar noch nichts von ber Sabe und Gut bes Erb : Laffers, aber boch ben bloberechtlichen (intelligiblen) Belly biefer Sabe ober eines Sheils berfelben erwerbe; beren Unnahme ich mich nun jum Bortheil Anderer begeben tonn, mithin biefer Befit teinen Augenblick unterbrochen ift, sondern bie Succession als eine fletige Reibenfolge neun Sterbenben jum eingesetten Erben burch feine Acceptation übergeht und fo ber Satz testamenta sunt juris naturae, wiber alle Ameifel befestigt wirb.

8.

Bon den Rechten bes Staats in Ansehung emiger Stiftungen für feine Unterthanen.

Stiftung (sanctso testamentaria beneficil perpetui) ist die freiwillige, durch den Staat bestätigte, für gewisse auf einander solgende Glieder desselben, die zu ihrem ganzlichen Aussterden, ernichtete wohlthätige Anstalt. — Sie heißt ewig; wenn die Berordnung zu Erhaltung derselben mit der Constitution des Staats selbst verzinigt ist, (denn der Staat muß sur ewig angesehen werden;) ihre Wohlthätigkeit aber ist entweder sur das Boll überhaupt oder für einen nach gewissen besonderen Grundsähen vereinigten Theil desselben, einen Stand oder für eine Familie und die ewige Fortdauer ihrer Descendenten abgezweckt. Ein Beispiel vom Ersteren sind die Hospitalter, vom Zweiten die Kirchen, vom Dritten die Orden (geistliche und weltliche), vom Vierten die Majorate.

Bon biesen Corporationen und ihrem Rechte gu fuccebiren fagt man nuu, fie konnen nicht aufgehoben werben; weil es burch

Bermachtniß zum Sigenthum bes eingesetzten Erben geworden sei, und eine seiche Berfassung (corpus mynticum) aufzuhrben so viel heiße, als Jemandem das Seine nehmen.

#### A.

Die wohlthatige Unftalt für Arme, Invalide und Rrante, welche auf bem Staatsvermbgen funbirt worben, (in Stiften und Dofbitalerni & ift allerbings umabibblich .- Benn aber micht ber Buch-Babe, fanbern ber Sinn bes Millens bes Teffators ben Borgug baben foll, fo konnen fich wohl Beitumstande eretanen, welche bie Lufhebung einer folchen Stiftung wenigstens ihrer Form nach anrathig machen. — Go but man gefunden: bag der Wrnie und Krante, (ben vom Rarrenhospital ausgenommen,) beffer und wohl: feiler verforgt werbe, wenn ihm bie Beibulfe in einer gewiffen, (bem Bedürfniffe ber Beit proportionirten) Gelbsumme, wofür er fic, wo er will, bei seinen Bermandten ober fonft Bekannten, einmitthen kann, gereicht wird, als wenn - wie im Sospital von Greenwich, - prachtige und bennoch bie Freiheit fehr beschrantende, mit einem toftbaren Perfonale verfebene Unftalten bazu getroffen werben. - Da fann man nun nicht fagen, ber Staat nehme bem zum Genug biefer Stiftung berochtigten Bolle bas Seine, fondetn er befordert es vielmehr, indem er weisere Mittel sur Erhaltung besselben mabit.

#### B,

Die Geistlichkeit, welche sich steischlich nicht forepflanzt (bie katholische), besitzt mit Begünstigung bes Staats Ländereien und daran haftende Unterthanen, die einem geistlichen Staate (Kirche genannt) angehören, welchem die Bettlichen durch Vermächtniß zum heil ihrer Seelen sich als ihr Eigenthum hingegeben haben, und so hat der Klerus als ein besonderer Stand einen Besitzthum, der sich von einem Zeitalter zum anderen gesehmäßig vererben läßt und durch papstliche Bullen hinreichend dostumentirt ist. — Kann man num wohl annehmen, daß dieses Vershältniß berselben zu den Laien durch die Machtvollkommenheit des

weltlichen Steats, geradezu: den ersteren: tonne genommen werden, und wurde das nicht fo viel fein, als Jemandem mit Gewalt: das Seine nehmen; wie es doch von Unglaubigen der::franzbsischen Respublik versucht wird?

Die Frage ist hier: ob die Kirche dem Staat oder der Staat der Kirche als das Schne angehoren kinner dem zwei oberste Geswalten können einander ohne Widerspruch nicht untergeordnet seine Dass nur die erstere Verfafung (polition-diereralica) Bestand an sich haben könne, ist am sich klarz dem alle bingertilhe Bersastung ist von dieser Welt, weil sie eine irdische Gewaltt (ber Wenschen) ist, die sich sammt ihren Folgen in der Ersahrung doscumentiren läßt. Die Gläubigen, deren Reich im Himmel und in jener Welt ist, mussen, insosen man ihnen eine sich auf bleses beziehende Verfassung (hlerarchico-politica) zugesteht, sich den Leiden dieser Zeit unter der Obergewalt der Weltmenschen unterzwersen. — Also sindet nur die erstere Versassung Statt.

Religion (in det Erscheinung), als Glaube an die Satzungen ber Kirche und die Macht der Priester, als Aristokraten einer solschen Versassung, oder auch, wenn diese monarchisch (papstich) ist, kann von keiner staatsburgerlichen Gewalt dem Bolke weder aufgest drungen, noch genommen werden, noch auch, (wie es wohl im Großbrittanien mit der Irländischen Nation gehalten wird,) der Staatsburger, wegen einer von des Hofes seiner unterschiedenen Rosligion, von den Staatsdiensten und den Vortheilen, die ihm das durch erwachsen, ausgeschlossen werden.

Wenn nun gewisse andächtige und gländige Geelen, um der Gnade theilhaftig zu werden, welche die Kirithe den Gläudigen auch nach dieser ihrem Tode zu erzeigen verspricht, eine Stiftung auf ewige Zeiten errichten, durch welche gewisse Ländereien derfelben nach ihrem Tode ein Eigenthum der Kirche werden sollen, und der Staat an diesem oder jenem Theil, oder gar ganz, sich der Kirche lehnspslichtig macht, um durch Gebete, Ablässe und Busuns gen, durch welche die dazu bestellten Diener derselben (die Geistlischen) das Loos in der anderen Welt ihnen vortheilhaft zu machen

verheißen; so ist eine solche vermeintlich auf ervige Zeiten gemachte Stiftung keinesweges auf ewig begründet, sondern der Staat kann diese Last, die ihm von der Kirche aufgelegt worden, abwersen, wenn er will. — Denn die Kirche seibst ist als ein blos auf Glausden errichtetes Institut, und wenn die Sauschung aus dieser Meinung durch Bollsausklarung verschwunden ist, so fällt auch die darauf zegründete suchtbare Gewalt des Klerus weg, und der Staat bemachtigt: sich mit vollem Rechte des angemasten Sigenstums der Kirche, nämlich des durch Bermächtnisse an sie verschenkten Bodens; wiewohl die Lehnsträger des die dahin bestanden unen Institute für ihre Lebenszeit schadenfrei gehalten zu werden aus ihrem Rechte sorder können.

Gelbft Stiftungen zu ewigen Beiten fur Urme, ober Schulanstalten, fobalb fie einen gewiffen, von bem Stifter nach feiner Ibee bestimmten, entworfenen Zuschnitt baben. konnen nicht auf ewige Beiten fundirt und ber Boden damit belaftigt werben; fonbern ber Staat muß die Freiheit haben, fie nach bem Bedurfniffe ber Beit einzurichten. — Daß es schwerer halt, biefe Spee allermarts auszuführen (z. B. bie Pauperburschen bie Unzulänglichfeit bes mobithatig errichteten Schulfonds burch, bettelhaftes Singen ergangen gu muffen), barf Niemanden wundern; benn ber, welcher gutmuthiger, aber boch jugleich etwas ehrbegieriger Beise eine Stiftung macht, will, bag fie nicht ein Anderer nach feinen Begriffen umandere, fondern Er barin unfterblich fei. Das andert aber nicht bie Beschaffenheit ber Sache selbst und bas Recht bes Staats, ja bie Pflicht beffelben jum Umanbern einer jeben Stiftung, wenn fie ber Erhaltung und bem Fortichreiten beffelben jum Befferen entgegen ift, kann baber niemals als auf ewig begrundet betrachtet werben.

C

Der Abel eines Banbes, bas selbst nicht unter einer aristofratischen, sonbern monarchischen Versassung steht, mag immer ein, sur ein gewisses Zeitalter erlaubtes und ben Umständen nach nothwendiges Institut sein; aber bag biefer Stand auf ewig könne begrundet werden, und ein Stagtsoberhaupt nicht folle bie Befugniß baben, biefen Standesvorzug ganzlich aufzuheben, ober, wenn er es thut, man fagen toune, er nehme feinem (abligen) Unterthan bas Geine, was ihm erblich gutommt, fann feis nebweges behauptet werben. Er ift eine temporare, pom Staat auctorifirte Bunftgenoffenfichaft, die fich nach ben Beitumftanben bequemen muß und bem allgemeinen Menschenrechte, bas fo lanne fuspenbirt war, nicht Abbruch thun barf. - Denn ber Rang bes Ebelmanns im Staate ift von ber Conflitution felber nicht allein abhangig, fonbern ift nur ein Accident berfelben, mas nur burch Inbarens in bemfelben eriftiren tann, (ein Cbetmann tann ja als ein folder nur im Staate, nicht im Stanbe ber Ratur gebacht werben.) Wenn alfo ber Staat feine Conftitution abanbert, fo tann ber, welcher biemit jenen Titel und Borrang einbuft, nicht fagen, es sei ibm bas Seine genommen; weil er es nur unter ber Bebingung ber Fortbauer biefer Staatsform bas Seine nennen konnte, ber Staat aber biefe abzuandern (z. B. in ben Republicas nismus umzuformen) bas Recht hat. - Die Orben und ber Boraug, gemiffe Beichen beffelben au tragen, geben alfo fein emiges Recht biefes Befiges.

#### D.

Was endlich die Majoratsstiftung betrifft, da ein Gutsbesitzer durch Erbeseinsetung verordnet: daß in der Reihe der auf einander folgenden Erben immer der Nächste von der Familie der Gutsherr sein solle, (nach der Analogie mit einer monarchisch-erblichen Versfassung eines Staats, wo der Landesherr es ist,) so kann eine solche Stistung nicht allein mit Beistimmung aller Agnaten jederzeit ausgehoben werden und darf nicht auf ewige Zeiten, — gleich als ob das Erbrecht am Boden haftete, — immerwährend fortdauern, noch gesagt werden, es sei eine Berletzung der Stistung und des Willens des Urahnherrn derselben, des Stisters, sie eingehen zu lassen; sondern der Staat hat auch hier ein Recht, ja sogar die Pflicht, bei den allmählig eintretenden Ursachen seiner eigenen Re-

form ein foldes fiberatives Spftem seiner Unterthanen, gleich alle Untertonige, (nach ber Analogie von Dynasten und Satrapen,) wenn es erloschen ist, nicht weiter aufkommen zu lassen.

# Beschluß.

Bulett hat ber herr Recenfent von ben unter ber Rabrife: biffentiliches Recht, aufgeführten Ibren, "von benen, wie er fagt, ber Raum nicht erlaube; fich baraber zu außern," noch gels: genbes ungemerkt. "Unferes Biffens bat noch tein Philosoph ben paraboreften affer paraboren Sate anertannt, ben Sat: baf bie biofe Ibe e ber Dberherrichaft mich nothigen foll, Bebem, ber fith ju meinem herrn aufwirft, als meinem herrn ju geborchen, obne ju fragen, wer ihm bas Recht gegeben, mir zu befehlen? man Oberherrschaft und Oberhaupt anerkennen und man Diesen ober Jenen, bessen Dasein nicht einmal a priori gegeben ift, a priori für feinen Beren thalten foll, bas foll einerlei fein?" - Dun, hiebei die Paradorie eingeraumt, hoffe ich, es folle, naber betrachtet, boch wenigstens ber Beteroborie nicht überwiesen merben konnen; vielmehr folle es bem einfichtsvollen und mit Befcheis benheit tabelnben, grundlichen Recenfenten, (ber jenes genommenen-Anftoges ungeachtet "biefe metaphyfischen Anfangsgrunde ber Rechtstehre im Gangen als Gewinn für die Biffenschaft anfieht",): nicht gereuen, sie wenigstens als einen, ber zweiten Prufung nicht umwurdigen Berfuch gegen Anderer trotige und feichte Absprechungen in Schut genommen zu haben.

Daß bem, welcher sich im Besit ber zu oberst gebietenden und gesetzebenden Kraft über ein Bolk befindet, musse gehorcht werden und zwar so juridisch unbedingt, daß auch nur nach dem Titel bieser seiner Erwerbung diffentlich zu forschen, also ihn zu beszweiseln, um sich, bei etwaniger Ermangelung besselben, ihm zu widersetzen, schon strafbar, daß es ein kategorischer Imperativ seiz gehorchet der Obrigkeit (in Allem, was nicht dem inneren Moralischen widerstreitet,) die Gewalt über euch hat, ist der anstbigge Sat, der in Abrede gezogen wird. — Richt allein aber

biefes Princip, welches ein Kactum (die Wemächtigung) als Wes bingung dem Rechte pum Grunde legt, sondern daß selbst die blofe. Idee der Ohreherrschaft über ein Bolt mich, der ich zu ihm zohore, nothige, ohne vorhergehende Forschung, dem angemaßten Rechte zu gehorchen (R. L. J. 44.), das scheint die Vernunft des Urt. zu geworen.

Jein jedes Sactum (Abgtsache) ist Gegenstand in der Erscheise nung (der Singe); dagegen das, was nur durch reine Bennunft dargestellt werden kann, was zu den Ideen gezählt werden nuth, deren adaquat kein Gegenstand in der Ersahrung gegeben werden kann, derzseichen eine vollkommene rechtliche Berfassung unter Menschen ist, das ist das Ding an sich seibst.

Wern dann nun ein Bolk, darch Gesetze unter einer Obrigkeit vereinigt, da ist, so ist ses), der Idee der Einheit desselben überhaupt unter einem machtbabenden obersten Willen gelnäß, als Gegenstand der Ersahrung gegeben; aber freilich nur in der Erscheinung; d. i. eine rechtliche Berfassung, im allgemeinen Sinne des Worts, ist da; und obgleich sie mit großen Mängeln und groben Fehlern behastet sein und nach und nach michtiger Berbesserungen bedürsen mag, so ist es doch schlechterdings unerlaubt und steisslich, ihr zu widerstehen; weil, wenn das Bolk dieser, obgleichnoch sehlerhasten Versassung und der obersten Austorität Gewaltentgegensehen zu dürsen sich berechtigt hielte, es sich dünken würde, ein Recht zu haben: Gewalt an die Stelle der alle Nechte zu oberst vorschreibenden Gesetzgebung zu sehen; welches einen sich selbst zerstöpenden obersten Willen abgeben würde.

Die Idee einer Staatsverfassing überhaupt, welche zugleich abspiries Gebot ber nach Rechtsbegriffen urtheilenden praktischen Wernunft für ein jedes Bolk ift, ist heilig und unwiderstehlich; und wenngleich die Organisation des Staats durch sich selbst fehlethaft ware, so kams doch keine subalterne Gewalt in demselben dem gesetzebenden Oberhaupte desselben thatlichen Widerstand entgegenfehen, sondern die ihm anhängenden Gebrechen muffen durch Resonnen, die er an sich selbst verrichtet, allmählig gehoben werden; weil sonst bei einer entgegengesetzten Marime bes Unterthans, (nach eigenmächtiger Willführ zu versahren,) eine gute Versassung selbst nur durch blinden Zufall zu Stande kommen kann. — Das Sezbot: "gehorchet der Obrigkeit, die Sewalt über euch hat", grübelt nicht nach, wie sie zu dieser Gewalt gekommen sei, (um sie allensfalls zu untergraben;) denn die, welche schon da ist, unter welcher ihr lebt, ist schon im Besit der Gesetzgebung, über die ihr zwar diffentlich vernünsteln, euch aber selbst nicht zu widerstredenden Gesetzgebern auswersen könnt.

Unbedingte Unterwerfung des Bolfswillens, (ber an sich uns vereinigt, mithin gesetlos ist,) unter einem souverainen, (alle durch Ein Geset vereinigenden) Willen, ist That, die nur durch Bemächtigung der obersten Sewalt anheben kann, und so zuerst ein öffentliches Recht begründet. — Gegen diese Machtvollsommensbeit noch einen Widerstand zu erlauben, (der jene sberste Gewalt einschränkte,) heißt sich selbst widersprechen; denn alsdann ware jene, (welcher widerstanden werden darf,) nicht die gesetzliche oberste Gewalt, die zuerst bestimmt, was öffentlich recht sein soll oder nicht, — und dieses Princip liegt schon a priori in der Idee einer Staatsversassung überhaupt, d. i. in einem Begriffe der praktischen Vernunst; dem zwar adaquat kein Beispiel in der Erfahrung untergelegt werden kann, dem aber auch, als Norm keine widers sprechen muß.

A Company of the comp

(a) Section 1998 (a) The property of the pr

Digitized by Google

Der

Rechtelehre

zweiter-Theil.

Das öffentliche Recht.

o a de a la certa de a c

# offentlichen Rechts erster Abschnitt.

# Das Staatsrecht.

§. 43.

Der Inbegeiff ber Gefete, Die einer allgemeinen Befannte machung beburfen, um einen rechtlichen Buffanb bervorzubringen, ift bas offentliche Recht. - Diefes ift alfo ein Spftem von Gefeten für ein Bolt b. i. eine Menge von Menschen, ober für eine Menge von Boltern, bie, im wechfelfeitigen Ginfluffe gegen einander flebend, bes rechtlichen Buftanbes unter einem fie vereinis genben Willen, einer Berfaffung (constitutia) beburfen, um beffen, was Rechtens ift, theilhaftig ju werben. - Diefer Buftanb ber Ginzelnen im Bolfe in Berhaltniß unter einander, heißt ber burgerliche (status civilis), und bas Sange berfetben, in Ber ziehung auf feine eigenen Gteber, ber Staat (avitas), welcher, seiner Form wegen, als verbunden burch bas gemeinsame Intereffe Mer, im rechtlichen Buftanbe ju fein, bas gemeine Befen (von publica latius sic dicta) genannt wird, in Berhaltnif aber auf andere Boller eine Dacht (potentia) fcblechthin beißt, (baber bas Bort Potentaten,) was fich auch wegen (anmaglich) angeerbeer Bereinfgung ein Stammvoll (gens) nennt, und fo, unter bem allgemeinen Begriffe bes öffentlichen Rechts, nicht blos bas Staats, fonbern auch ein Bolferrecht (jus gentium) ju benten Anlag

gibt; welches bann, weil ber Erbboben eine nicht grenzenlose, sondern sich selbst schließende Flache ist, beides zusammen zu der Idee eines Bolkerstaatsrechts (jus gentlum) oder des Weltsburgerrechts (jus cosmopoliticum) unumganglich hinleitet: so daß, wenn unter diesen drei möglichen Formen des rechtlichen Zusstandes es nur einer an dem, die außere Freiheit durch Gesetze einsschwaftenden Princip sehlt, daß Gebäude aller übrigen durch Gesetze invermeidlich untergraben werden und sendlich einstürzen muß.

## . §. 44.

Es ift nicht etwa die Erfahrung, burch die wir von der Marime ber Gewaltthatigkeit ber Menschen belehrt werden, und ihrer Bosartigfeit, fich, ehe eine außere machthabenbe Gefengebung erscheint, einander zu befehben, also nicht etwa ein Factum, welches ben offentlich gesetzlichen 3wang nothwendig macht, fonbern, fie mogen auch fo gutartig und rechtliebend gebacht werben, wie man will, Willegt es both a priori in ber Bernunftibee eines folden (nichts vedtlichen) Buftanbes, bag, bevor ein öffentlich gefehlicher Buffanb weichtet worden, vereinzelte Denfchen, Bolfer und Staaten niemals wer Gewaltthatigfeit gegen einander ficher fein konnen, und zwar mus Sebes feinem eigenen Rechte, ju thun, mas ihm recht und aut bunft, und bierin von ber Meinung bes Anderen nicht abaubangen; mithin bas Erfte, was ihm zu beschließen obliegt, wenn er nicht allen Rechtsbegriffen entsagen will, ber Grundfat fei: man muffe- aus bem Naturzustande, in welchem Seber feinem eigenen Popfe folgt, herausgehen, und fich mit allen Underen, (mit benen in Bechselwirkung ju gerathen er nicht vermeiben fann,) babin vereinigen, fich einem offentlich gefehlichen außeren 3mange gu unterwerfen, also in einen Buftand treten, barin Jebem bas, mas fur bas Seine anerkannt werben foll, gefetlich bestimmt und burch binreichende Macht, (die nicht die seinige, sondern eine außere ist,) an Theil wird, b. i. er folle por allen Dingen in einen burgerlichen Buffand treten.

3mer, durfte fein, naturlicher Bustand nicht eben barum ein

Bustand der Ungerechtigkeit (injustus) sein, einander nur nach dem blosen Maaße seiner Sewalt zu begegnen; aber es war doch ein Zustand der Rechtlosigkeit (status justitia vacuus), wo, wenn das Recht streitig (jus controversum) war, sich kein competenter Richter sand, rechtskräftig den Ausspruch zu thun, aus welchem nun in einen rechtlichen zu treten, ein Jeder den Anderen mit Sewalt antreiben darf; weil, obgleich nach Jedes seinen Rechtsbegriffen etwas Aeußeres durch Bemächtigung oder Verztrag erworden werden kann, diese Erwerdung doch nur provissorisch ist, so lange sie noch nicht die Sanction eines öffentlichen Gesetzes für sich hat, weil sie durch keine öffentliche (bistributive) Gerechtigkeit bestimmt und durch keine, dies Recht ausübende Sezwalt gesichert ist.

Wollte man vor Eintretung in den burgerlichen Bustand gar keine Erwerbung, auch nicht einmal provisorisch, für rechtlich erkennen, so wurde jener selbst unmöglich sein. Denn der Form nach enthalten die Gesese über das Mein und Dein im Naturz gustande ebendasselbe, was die im burgerlichen vorschreiben, sofern dieser blos nach reinen Bernunftbegriffen gedacht wird; nur daß im lesteren die Bedingungen angegeben werden, unter denen jene zur Ausübung (der distributiven Gerechtigkeit gemäß) gelangen. — Es wurde also, wenn es im Naturzustande auch nicht provis sorisch ein äußeres Mein und Dein gabe, auch keine Rechtspssichen in Ansehung desselben, mithin auch kein Gebot geben, aus jenem Bustande herauszugehen.

### §. 45.

Ein Staat (civitas) ist die Bereinigung einer Menge von Menschen unter Rechtsgesetzen. Sofern diese als Gesetze a priori nothwendig d. i. aus Begriffen des außeren Rechts überhaupt von selbst folgend (nicht statutarisch) sind, ist seine Form die Form eines Staats überhaupt, d. i. der Staat in der Idee, wie er nach reinen Rechtsprincipien sein soll, welche jeder wirklichen Vereinigung zu einem gemeinen Wesen (also im Inneren) zur Richtschnur (norma) bient.

Rant f. 2B. V.

Ein jeder Staat enthalt brei Gewalten in sich, b. i. den allgemeinen vereinigten Willen in dreisacher Person (trias politica): die Herrschergewalt (Souverainität) in der des Gesetzgebers, die vollziehende Gewalt in der des Regierers (zusolge dem Geseh), und die rechtsprechende Gewalt, (als Zuerkennung des Seinen eines Jeden nach dem Geseh,) in der Person des Richters (potestas legislatoria, rectoria et judiciaria), gleich den brei Sahen in einem praktischen Vernunftschlusse, dem Obersah, der das Gesed eines Willens, dem Untersahe, der das Gebot des Versahrens nach dem Geseh b. i. das Princip der Subsumtion unter denselben, und dem Schlußsahe, der den Rechtsspruch (die Sentenz) enthält, was im vorkommenden Falle Rechtens ist.

### §. 46.

Die gesetzebende Gewalt kann nur dem vereinigten Willen des Bolkes zukommen. Denn da von ihr alles Recht ausgeben soll, so muß sie durch ihr Gesetz schlechterdings Niemand Unrecht thun konnen. Nun ist es, wenn Jemand etwas gegen einen Anderen versügt, immer möglich, daß er ihm dadurch Unrecht thue, nie aber in dem, was er über sich selbst beschließt; (denn volenti non sit injuria.) Also kann nur der übereinstimmende und vereinigte Wille Aller, sosern ein Jeder über Alle und Alle über einen Jeden ebendasselbe beschließen, mithin nur der allgemein vereinigte Bolkswille gesetzebend sein.

Die zur Gesetzgebung vereinigten Glieber einer solchen Gesellsschaft (societas civilis), b. i. eines Staats, heißen Staatsbürger (cives), und bie rechtlichen, von ihrem Wesen (als solchem) unabstrenmlichen Attribute berfelben sind gesetzliche Freiheit, keinem anderen Gesetz zu gehorchen, als zu welchem er seine Beistimmung gegeben hat; — bürgerliche Gleichheit, keinen Oberen im Boll in Ansehung seiner zu erkennen, als einen solchen, den er seben so rechtlich zu verbinden das moralische Vermögen hat, als dieser ihn verbinden kam; brittens das Attribut der bürgerlichen Selbststandigkeit, seine Eristenz und Erhaltung nicht der

Willführ eines Anderen im Bolke, sondern seinen eigenen Rechten und Kräften als Glied bes gemeinen Wesens verdanken zu konnen, folglich die bürgerliche Persönlichkeit, in Rechtsangelegenheiten burch keinen Anderen vorgestellt werden zu burfen.

Rur bie Sabigfeit ber Stimmgebung macht bie Qualification gum Staateburger aus; jene aber fest die Selbftftanbigfeit beffen im Boile voraus, ber nicht blos Theil des gemeinen Befens, fondern auch Slied beffelben, b. i. aus eigener Billfuhr in Semeinschaft mit Anderen handelnder Theil beffelben fein will. Die lettere Qualitat macht aber bie Unterfcheibung bes activen pom paffiven Staatsburger nothwendig; obgleich ber Begriff bes letteren mit ber Ertlarung bes Begriffs von einem Staatsburger überhaupt im Widerfpruch ju fteben icheint. - Folgende Beifpiele tonnen bagu bienen, diefe Schwierigfeit gu beben: ber Befelle bei einem Raufmann, ober bei einem Sandwerter; ber Dienstbote, (nicht ber im Dienste bes Staats ftebt;) ber Unmunbige (naturaliter vel civiliter); alles Frauenzimmer, und überhaupt Jebermann, ber nicht nach eigenem Betriebe, fonbern nach ber Berfügung Underer (außer ber bes Staats) genothigt ift, feine Erifteng (Rahrung und Schut) zu erhalten, entbehrt ber burgerlichen Perfonlichkeit, und feine Erifteng ift gleichfam nur Inhareng. - Der Bolghader, ben ich auf meinem Sofe anftelle, ber Schmied in Indien, ber mit feinem Sammer, Ambos und Blasbalg in bie Saufer geht, um ba in Gifen gu arbeiten, in Bergleichung mit bem europaifchen Difchler ober Schmieb, ber bie Producte aus biefer Arbeit als Baare offentlich feil ftellen tann; ber Sauslehrer, in Bergleichung mit bem Schulmanne, ber Binsbauer, in Bergleichung mit bem Pachter u. bergl. find blos Sandlanger des gemeinen Befens, weil fie von anderen Inbivibuen befehligt ober beschütt werben muffen, mithin feine burgerliche Selbstftanbigleit besigen.

Diese Abhängigkeit von dem Willen Anberer und Ungleichheit, ift gleichwohl teinesweges ber Freiheit und Gleichheit berfelben als Menschen, die zusammen ein Bolt ausmachen, entgegen; vielmehr tann blos den Bedingungen derselben gemich, dieses Bolt ein Staat werden und in eine burgerliche Berfaffung einztreten. In dieser Verfaffung aber das Recht der Stimmgebung zu haben, b. i. Staatsburger, nicht blos Staatsgenoffe zu sein,

dazu qualificiren sich nicht Alle mit gleichem Rechte. Denn baraus, daß sie fordern konnen, von allen Anderen nach Gesegen
ber natürlichen Freiheit und Gleichheit als passive Theile bes
Staats behandelt zu werden, folgt nicht das Recht, auch als
active Glieder den Staat selbst zu behandeln, zu organistren ober
zu Einführung gewisser Gesege mitzuwirken; sondern nur, daß,
welcherlei Art die positiven Gesege, wozu sie stimmen, auch sein
möchten, sie doch den natürlichen der Freiheit und der dieser
angemessenen Gleichheit Aller im Bolke, sich nämlich aus diesem
passiven Zustande zu dem activen emporarbeiten zu konnen,
nicht zuwider sein mussen.

#### §. 47.

Alle jene brei Gewalten im Staate find Burben, und als wesentliche, aus ber Ibee eines Staats überhaupt zur Grundung beffelben (Conflitution) nothwendig hervorgehende, Staats wurden. Sie enthalten bas Berhaltniß eines allgemeinen Dberhaupts, (ber, nach Freiheitsgesehen betrachtet, fein Underer, als bas vereinigte Bolt felbst fein tann,) zu der vereinzelten Menge ebendeffelben als Unterthans, b. i. bes Gebietenben (imperans) gegen ben Gehorfamenben (subditus). - Der Act, wodurch fich bas Bolk selbst zu einem Staat conftituirt, eigentlich aber nur bie Ibee beffelben, nach ber bie Rechtmäßigkeit beffelben allein gebacht werben fann, ift ber ursprungliche Contract, nach welchem alle (omnes et singuli) im Bolt ihre außere Freiheit aufgeben, um fie als Glieder eines gemeinen Wefens, b. i. bes Bolks als Staat betrachtet (universi) sofort wieder aufzunehmen, und man kann nicht fagen: ber Staat, ber Menfch im Staate habe einen Theil feiner angebornen außeren Freiheit einem 3wede aufgeopfert, fondern er hat die wilde gefetlofe Freiheit ganglich verlaffen, um feine Freiheit überhaupt in einer gesetlichen Abhangigkeit b. i. in einem rechtlichen Buftanbe unvermindert wieder zu finden; weil biese Abbangigkeit aus feinem eigenen gesetzgebenden'Billen entspringt.

### **6. 48.**

Die brei Gewalten im Staate sind also erflich einander, als so viel moralische Personen, beigeordnet (potestates coordinatae), d. i. die eine ist das Erganzungsstück der anderen zur Bollständigkeit (complementum ad sufficientiam) der Staatsverfassung; aber zweitens auch einander untergeordnet (subordinatae), so daß eine nicht zugleich die Function der anderen, der sie zur Hand geht, usurpiren kann, sondern ihr eigenes Princip hat, d. i. zwar in der Qualität einer besonderen Person, aber doch unter der Bedingung des Willens einer oberen gebietet; drittens, durch Bereinigung beider jedem Unterthanen sein Recht ertheilend.

Bon biesen Gewalten in ihrer Burde betrachtet, wird es heißen: der Wille des Gefetzebers (legislatoris) in Ansehung bessen, was das außere Mein und Dein betrifft, ist untadelig (irreprehensibel), das Aussuhrungs-Bermögen des Oberbefehlshabers (summi rectoris) unwiderstehlich (irresistibel), und der Rechtsspruch des obersten Richters (supremi judicis) unabanderlich (inappellabel).

### §. 49.

Der Regent bes Staats (rex, princeps) ist biejenige (moralische ober physische) Person, welcher die ausübende Gewalt (potestas
exsecutoria) zukommt; der Agent des Staats, der die Magistrate
einsetz, dem Bolke die Regeln vorschreibt, nach denen ein Jeder in
demselben dem Gesetze gemäß (durch Subsumtion eines Falles unter
demselben) etwas erwerben, oder das Seine erhalten kann. Als
moralische Person betrachtet, heißt er das Directorium, die Regierung. Seine Befehle an das Bolk und die Magistrate, und
ihre Obere (Minister), welchen die Staatsverwaltung (gubernatio) obliegt, sind Berordnungen, Decrete (nicht Gesetze); denn
sie gehen auf Entscheidung in einem besonderen Falle und werden
als abänderlich gegeben. Eine Regierung, die zugleich gesetzebend
wäre, wurde des potisch zu nennen sein, im Gegensat mit der
patriotischen, unter welcher aber nicht eine väterliche (regimen paternale), als die am Meisten despotische unter allen, (Bürger

als Kinder zu behandeln,) sondern vaterlandische (regimen civitatis et patriae) verstanden wird, wo der Staat selbst (civitas) seine Unterthanen zwar gleichsam als Glieder einer Familie, doch zugleich als Staatsburger, d. i. nach Gesehen ihrer eigenen Gelbst ständigkeit behandelt, Jeder sich selbst besitzt und nicht vom absoluten Willen eines Anderen neben oder über ihm abhängt.

Der Beherrscher des Bolts (der Gesetzeber) kann also nicht zugleich der Regent sein, denn dieser sieht unter dem Geset, und wird durch dasselbe, solglich von einem Anderen, dem Souverain, verpflichtet. Jener kann diesem auch seine Gewalt nehmen, ihn absetzen, oder seine Verwaltung resormiren, aber ihn nicht strafen, (und das bedeutet allein der in England gebräuchliche Ausbruck: der König d. i. die oberste ausübende Gewalt kann nicht Uhrecht thun;) denn das ware wiederum ein Act der ausübenden Gewalt, der zu oberst das Vermögen dem Gesetze gemäß zu zwingen zussteht, die aber doch selbst einem Zwange unterworsen ware; welches sich widerspricht.

Enblich fann weber ber Staatsherricher, noch ber Regierer richten, fonbern nur Richter, als Magiftrate einseben. Das Bolt richtet fich felbst burch biejenigen ihrer Mithurget, welche burch freie Bahl, als Reprafentanten besselben, und zwar fur jeden Act befonbers, bagu ernannt werben. Denn ber Rechtsspruch (bie Genteng) ift ein einzelner Act ber offentlichen Gerechtigkeit (justitiae distributivae) burch einen Staatsverwalter (Richter ober Gerichtsbof) auf ben Unterthan, b. i. einen, ber jum Bolfe gebort, mithin mit keiner Gewalt bekleibet ift, ihm bas Seine zuzuerkennen (zu ertheilen). Da nun ein Jeber im Bolte biefem Berhaltniffe nach (zur Obrigkeit) blos paffiv ift, fo murbe eine jebe jener beiben Gewalten in bem, was fie über ben Unterthan, im ftreitigen Falle bes Seinen eines - Jeben, beschließen, ihm Unrecht thun tonnen; weil es nicht bas Bolt felbst thate, und, ob foulbig ober nichtschuldig, uber seine Mitburger aussprache; auf welche Ausmittelung ber That in ber Rlagfache nun ber Gerichtshof bas Gefet angewenden, und, vermittelft ber ausführenden Gewalt, einem Jeben bas Seine ju

Abeil werben zu lassen, die richterliche Gewalt hat. Also kann nur bas Bolf burch seine von ihm selbst abgeordneten Stellvertreter (die Jury) über Jeben in demselben, obwohl nur mittelbar, richten. — Es ware auch unter der Burde des Staatsoberhaupts, den Richter zu spielen, d. i. sich in die Möglichkeit zu versetzen, Unrecht zu thun, und so in den Fall der Appellation (a rege male informato ad regem melius informandum) zu gerathen.

Also sind es drei verschiedene Gewalten (potestas legislatoria, exsecutoria, judiciaria), wodurch der Staat (civitas) seine Autonomie hat, d. i. sich nach Freiheitsgesetzen bildet und erhalt. — In ihrer Bereinigung besteht das Heil des Staats (salus reipublicae suprema lex est); worunter man nicht das Wohl der Staatsbürger und ihre Glückseligkeit verstehen muß; denn die kann vielleicht, (wie auch Rousseau behauptet,) im Naturzustande, oder auch unter einer despotischen Regierung viel behaglicher und erwünschter aussallen; sondern den Zustand der größten Uebereinsstimmung der Versassung mit Rechtsprincipien versteht, als nach welchem zu streben und die Bernunft durch einen kategorischen Imperativ verbindlich macht.

# Allgemeine Anmerkung

von ben rechtlichen Wirfungen aus ber Natur bes burgerlichen Bereins.

#### A

Der Ursprung der obersten Gewalt ist für das Volk, das unter derselben sieht, in praktischer Absicht unerforschlich: d. i. der Unterthan soll nicht über diesen Ursprung, als ein noch in Ansehung des ihr schuldigen Gehorsams zu bezweiselndes Recht (jus controversum), werkthätig vernünfteln. Denn da das Bolk, um rechtskrästig über. die oberste Staatsgewalt (summum imperium) zu urtheilen, schon als unter einem allgemein gesetzgebenden Willen vereint angesehen werden muß, so kann und darf es nicht anders urtheilen, als das gegenwärtige Staatsoberhaupt (summus imperans) es will. — Ob ursprünglich ein wirklicher Vertrag der Unterwerfung

unter benfelben (pactum subjectionis civilis) als ein Kactum vorbergegangen, ober ob bie Gewalt vorherging und bas Gefet nur bintennach gekommen fei, ober auch in biefer Ordnung fich habe folgen follen : bas find fur bas Bolt, bas nun fcon unter bem burgerlichen Gefete fleht, gang zwedleere und boch ben Staat mit Gefahr bedrobende Bernunfteleien; benn wollte ber Unterthan, ber ben letteren Urfprung nun ergrübelt hatte, fich jener jest herrschenden Auctoritat widerfesen. fo murbe er nach ben Gefeben berfelben, b. i. mit allem Rechte bestraft. vertilgt, ober (als vogelfrei, exlex,) ausgestoßen werben. - Ein Gefet, bas fo heilig (unverletlich) ift, bag es, praktisch, auch nur in 3weifel zu ziehen, mithin feinen Effect einen Augenblick zu suspendiren, schon ein Verbrechen ift, wird so vorgestellt, als ob es nicht von Menschen; aber boch von irgend einem hochsten tabelfreien Gesetgeber herkommen muffe, und das ift die Bebeutung bes Sages: "alle Dbrigkeit ift von Gott", welcher nicht einen Geschichtsgrund ber burgerlichen Berfaffung, fonbern eine Ibee, als praktifches Bernunftprincip, ausfagt: ber jest bestehenben gesetgebenben Gemalt gehorchen zu follen; ihr Ursprung mag fein, welcher er wolle.

Hieraus folgt nun ber - San: ber Herrscher im Staate hat gegen ben Unterthan lauter Rechte und keine (Zwangs :) Pflichten. — Ferner, wenn das Organ des Herrschers, ber Regent, auch ben Gesehen zuwider versuhre, z. B. mit Auflagen, Rekrutirungen u. dgl. wider das Geseth der Gleichheit in Bertheilung der Staatslasten, so barf der Unterthan dieser Ungerechtigkeit zwar Beschwerden (gravamina), aber keinen Widerstand entgegensehen.

Ja es kann auch felbst in der Constitution kein Artikel enthalten sein, der es einer Gewalt im Staate moglich machte, sich, im Fall der Uebertretung der Constitutionalgesetze durch den obersten Befehlshaber, ihm zu widersetzen, mithin ihn einzuschränken. Denn der, welcher die Staatsgewalt einschränken soll, muß doch mehr oder wenigstens gleiche Macht haben, als derjenige, welcher eingeschränkt wird, und als ein rechtmäßiger Gedieter, der den Unterthanen befohle, sich zu widersetzen, muß er sie auch schützen konnen, und in jedem vorkommenden Falle rechtskräftig urtheilen, mithin offentlich ben Wiberftand befehligen konnen, Alsbann ift aber nicht jener, sondern biefer ber oberfte Befehlshaber; welches fich widerspricht. Der Souverain verfahrt alsbann burch seinen Minister zugleich als Regent, mithin bespotisch, und bas Blendwert, bas Bolk burch bie Deputirten beffelben bie einschränkenbe Gewalt vorstellen zu lassen, (ba es eigentlich nur die gesetzgebende bat,) tann bie Despotie nicht fo verfteden, bag fie aus ben Mitteln, beren fich ber Minister bebient, nicht bervorblickte. Das Bolf, bas burch seine Deputirte (im Parlament) reprasentirt wirb, hat an biefen Gemahremannern feiner Freiheit und Rechte Leute, Die fur fich und ihre Familien, und biefer ihre vom Minister abhängigen Berforgung, in Armeen, Flotte und Civilamtern lebhaft intereffirt find, und die (fatt bes Wiberstandes gegen die Unmaßung ber Regierung, beffen offentliche Unfunbigung ohnebem eine bagu ichon vorbereitete Ginhelligfeit im Bolte bedarf, Die aber im Frieden nicht erlaubt fein fann,) vielmehr immer bereit find, fich felbst bie Regierung in bie Sanbe ju fpielen. - Alfo ift bie fogenannte gemäßigte Staatsverfaffung, als Constitution bes inneren Rechts bes Staats, ein Unding und, anftatt jum Recht zu gehoren, nur ein Rlugheitsprincip, um, fo viel als moglich, dem machtigen Uebertreter ber Bolkbrechte feine willführlichen Ginfluffe auf die Regierung nicht ju erfcmeren, fondern unter bem Schein einer bem Bolfe verftatteten Opposition zu bemanteln.

Wiber das gesetzebende Oberhaupt des Staats gibt es also keinen rechtmäßigen Widerstand des Volks; denn nur durch Unterwerfung unter seinen allgemein=gesetzebenden Willen ist ein recht-licher Zustand möglich; also kein Recht des Aufstandes (seditio), noch weniger des Aufruhrs (rebellio), am Allerwenigsten gegen ihn, als einzelne Person (Monarch), unter dem Vorwande des Mißbrauchs seiner Gewalt (tyrannis), Vergreifung an seiner Person, ja an seinem Leben (monarchomachismus sub specie tyrannicidii). Der geringste Versuch hiezu ist Hochverrath (proditio eminens), und der Verrather dieser Art kann als einer, der sein Vaterland umzubringen versucht (parricida), nicht minder,

als mit bem Tobe bestraft werben. - Der Grund ber Pflicht bes Bolts, einen, felbft ben fur unerträglich ausgegebenen Digbrauch ber oberften Gewalt bennoch zu ertragen, liegt barin: bag fein Bis berftand wider die bochfte Gefetgebung felbft niemals anders, als gefehwibrig, ja als bie gange gefehliche Berfaffung gernichtenb gebacht werben muß. Denn um ju bemfelben befugt ju fein, mußte ein öffentliches Gefet vorhanden fein, welches biefen Biberftand bes Bolts erlaubte, b. i. die oberfie Gesetzgebung enthielte eine Bestimmung in fich, nicht bie oberfte zu fein, und bas Bolt, als Unterthan, in einem und bemfelben Urtheile jum Souverain über ben ju machen, bem es unterthanig ift; welches fich widerspricht, und wovon der Widerspruch durch die Frage alsbald in die Augen fällt: wer benn in biesem Streit amischen Bolt und Souverain Richtet fein follte? (benn es find, rechtlich betrachtet, boch immer zwei verschiebene moralische Personen;) wo fich bann zeigt, bag bas Erftere es in feiner eigenen Sache fein will \*).

<sup>\*)</sup> Beil bie Entthronung eines Monarchen boch auch als freiwile lige Ablegung ber Krone und Miederlegung feiner Gewalt, mit Burudgebung berfelben an bas Bolf, gebacht werden fann, ober auch ale eine, ohne Bergreifung an der hochften Perfon, vorgenommene Berlaffung berfelben, wodurch fie in ben Privatstand verfest werden murbe, fo hat bas Berbrechen des Bolte, welches fie erzwang, doch noch wenigstene den Borwand bes Mothrechts (casus necessitatis) für fich, niemals aber das mindefte Recht, ihn, das Dberhaupt, wegen ber vorigen Berwaltung gu ftrafen; weil Alles, mas er vorher in ber Qualitat eines Dberhaupts that, als außerlich rechtmäßig gefchehen angefeben werden muß, und er felbft, als Quell ber Gefete betrachtet, nicht Unrecht thun fann. Unter allen Graueln einer Staateumwalzung durch Aufruhr ift felbft bie Ermordung bes Monarchen noch nicht bas Mergfte; benn noch fann man fich vorftellen, ffe geschehe vom Bolt aus Furcht, er tonne, wenn er am Leben bleibt, fich. wieder ermannen und jenes die verbiente Strafe fuhlen laffen, und folle alfo nicht eine Berfügung der Strafgerechtigfeit, fondern blos ber Selbfterhaltung fein. Die formale hinrichtung ift es, mas die mit Ibeen bes Menschen: rechts erfullte Seele mit einem Schaubern ergreift, bas man wiederholentlich. fuhlt, fobalb und fo oft man fich biefen Muftritt benft, wie bas Schicfal Carl's I. ober Ludwig's XVI. Wie erklart man fich aber biefes Gefühl, was bier nicht afthetisch, (ein Mitgefühl, Birtung ber Ginbildungetraft, die fich in die Stelle bes Leibenben verfest,) fondern moralifch, ber ganglichen Umtehrung aller Rechtsbegriffe ift? Es wird als Berbrechen, was ewig

Eine Beranderung ber (fehlerhaften) Staatsverfaffung, die wohl bisweilen nothig fein mag, - tann alfo nur vom Souverain felbft

bleibt, und nie ausgetilgt werden kann (erimen immortale, inexpiabile), angesehen und scheint bemjenigen ahnlich zu sein, was die Theologen diesenige Sunde nennen, welche weder in dieser, noch in jener Welt vergeben werden kann. Die Erklarung bieses Phanomens im menschlichen Gemuthe scheint aus folgenden Resterionen über sich selbst, die selbst auf die staatsrechtlichen Principien ein Licht werfen, hervorzugehen.

Gine jebe Uebertretung bes Gefeges tann und muß nicht anders, als fo erklart werben, daß fie aus einer Marime bes Berbrechers, (fich eine folche Unthat jur Regel ju machen,) entspringe; benn wenn man fie von einem finnlichen Antrieb ableitete, fo mare fie nicht von ihm, als einem freien Befen, begangen und tonnte ihm nicht zugerechnet werben; wie es aber bem Subject moglich ift, eine folche Marime wider bas flare Berbot ber gefets gebenden Bernunft gu faffen, lagt fich fchlechterdinge nicht ertlaren; benn nur die Begebenheiten nach dem Mechanismus der Natur find erklärungsfähig. Mun fann der Berbrecher feine Unthat entweder nach der Marime einer angenommenen objectiven Regel (als allgemein geltenb), ober nur als Musnahme von der Regel, (fich bavon gelegentlich ju diepenfiren,) begeben; im lesteren Kalle weicht-er nur, (obzwar vorfielich) vom Gefes ab; er fann feine eigene Uebertretung jugleich verabscheuen und, ohne bem Gefes formlich ben Behorfam aufzutundigen, es nur umgehen wollen; im erfteren aber verwirft er die Auctoritat bes Gefeges felbft, beffen Gultigfeit er fich boib por feiner Bernunft nicht ableugnen tann, und macht es fich jur Regel, wiber baffelbe ju handeln; feine Marime ift alfo nicht blos ermangelungs: meife (negative), fondern fogar abbruchemeife (contrarie) oder, wie man fich ausbrudt, biametraliter, als Widerfpruch (gleichsam feindselig) bem Gefes entgegen. Go viel wir einsehen, ift ein bergleichen Berbrechen einer formlichen (gang nublofen) Bosheit gu begeben, Denfchen unmöglich, und both, (obzwar blofe Ibee des Meugerft : Bofen,) in einem Syftem ber Moral nicht ju übergeben.

Der Grund des Schauderhaften, bei dem Gedanken von der formlichen hinrichtung eines Monarchen durch fein Bolk, ist also der, daß der Mord nur als Ausnahme von der Regel, welche dieses sich zur Marime machte, die hinrichtung aber als eine völlige Umkehrung der Prinscipien des Berhältnisses zwischen Souverain und Bolk, (dieses, was sein Dasein nur der Gesegebung des Ersteren zu verdanken hat, zum herrschen über jenen zu machen,) gedacht werden muß, und so die Gewaltthätigkeit mit dreister Stirn und nach Grundsähen über das heiligste Recht erhoben wird; welches, wie ein Alles ohne Wiederkehr verschlingender Abgrund, als ein vom Staate an ihm verübter Selbstmord, ein keiner Entsündigung fähiges Berbrechen zu sein scheint. Man hat also Ursache anzunehmen, daß die Zusstinden Princip, sondern aus Furcht vor Rache des vielleicht dereinst wiederausstedenden Staats am Bolk herrährte, und jene Förmlichkeit nur vorgenommen

burch Reform, aber nicht vom Bolf, mithin burch Revolution verrichtet werben, und wenn sie geschieht, so kann jene nur bie ausübende Gewalt, nicht bie gesetgebende, treffen. - In einer Staatsverfassung, die fo beschaffen ift, daß bas Bolt burch feine Reprasentanten (im Parlament) jener und bem Reprasentanten berfelben (bem Minifter) gefetlich wiberfteben tann, - welche bann eine eingeschränkte Berfassung beißt, - ift gleichwohl kein activer Biderstand (ber willführlichen Berbindung bes Bolts, die Regierung zu einem gewiffen thatigen Berfahren zu zwingen, mithin felbst einen Act der ausübenden Gewalt zu begeben,) fondern nur ein neaativer Wiberstand, b. i. Beigerung bes Bolfs (im Parlament), und erlaubt jener, in ben Forberungen, bie fie jur Staatsverwaltung nothig zu haben vorgibt, nicht immer zu willfahren; vielmehr wenn bas Lettere gefchabe, fo ware es ein ficheres Beichen, bag bas Bolt verberbt, feine Reprafentanten ertauflich, und bas Dberhaupt in ber Regierung burch seinen Minister bespotisch, Diefer felbst aber ein Berrather bes Bolks fei.

Uebrigens, wenn eine Revolution einmal gelungen und eine neue Versassung gegründet ist, so kann die Unrechtmäßigkeit des Beginnens und der Vollführung derselben die Unterthanen von der Verbindlichkeit, der neuen Ordnung der Dinge sich, als gute Staats-bürger, zu fügen, nicht befreien, und sie können sich nicht weigern, derjenigen Obrigkeit ehrlich zu gehorchen, die jeht Gewalt hat. Der entthronte Monarch, (der jene Umwälzung überlebt,) kann wegen seiner vorlgen Geschäftssührung nicht in Anspruch genommen, noch weniger aber gestraft werden, wenn er in den Stand eines Staats-bürgers zurücktretend, seine und des Staats Ruhe dem Wagstücke vorzieht, sich von diesem zu entsernen, um als Prätendent das Abenteuer der Wiedererlangung desselben, es sei durch ingeheim an=

worden, um jener That ben Anstrich von Bestrafung, mithin eines recht = lichen Verfahrens, (bergleichen bet Mord nicht sein wurde,) ju geben, welche Bemantelung aber verungludt, weil eine solche Anmaßung des Bolks noch ärger ist, als selbst der Mord, da diese einen Grundsag enthält, der selbst die Wiedererzeugung eines umgesturzten Staats unmöglich machen mußte.

gestistete Segenrevolution, ober durch Beistand anderer Rachte zu bestehen. Wenn er aber das Letztere vorzieht, so bleibt ihm, well der Aufruhr, der ihn aus seinem Besitz vertrieb, ungerecht war, sein Recht an demselben unbenommen. Db aber andere Machte das Recht haben, sich, diesem verunglückten Oberhaupt zum Besten, in ein Staatenbundniß zu vereinigen, blos um jenes vom Bolk begangene Verbrechen nicht ungeahndet, noch als Standal für alle Staaten bestehen zu lassen, mithin eine in jedem anderen Staat durch Revolution zu Stande gekommene Versassung in ihre alte mit Gewalt zurückzubringen berechtigt und berusen seien, das gehort zum Bölkerrecht.

#### B.

Rann ber Beherricher als Obereigenthumer (bes Bobens), ober muß er nur als Dberbefehlshaber in Unsehung bes Bolfs burch Gefete betrachtet werben? Da ber Boben bie oberfte Bebingung ift, unter ber allein es moglich ift, außere Sachen als bas Seine gu haben, beren moglicher Befit und Gebrauch bas erfte ermerbliche Recht ausmacht, fo wird von bem Souverain, als Canbesberrn. beffer als Obereigenthumer (dominus territorii), alles folche Recht abgeleitet werden muffen. Das Bolk, als die Menge ber Unterthanen, gebort ihm auch ju (es ift fein Bolf), aber nicht ibm. als Eigenthumer (nach bem binglichen), fonbern als Dberbefehlshaber (nach bem perfonlichen Recht). - Diefes Dbereigenthum ift aber nur eine 3bee bes burgerlichen Bereins, um die nothwendige Bereinigung bes Privateigenthums Aller im Bolt unter einem offents lichen allgemeinen Befiger, ju Beftimmung bes besonberen Gigen thums, nicht nach Grundfagen ber Aggregation, (bie-von ben Theilen jum Gangen empirisch fortschreitet,) sonbern von bem nothmenbigen formalen Princip ber Eintheilung (Division bes Bobens) nach Rechtsbegriffen vorstellig zu machen. Rach biefen fann ber Dbereigenthumer tein Privateigenthum an irgend einem Boben haben, (bem fonft machte er fich ju einer Privatperfon,) fonbern biefes gehort nur bem Bolt (und zwar nicht collectiv, fondern bifiributiv

genommen) ju : movon boch ein nomabifch : beberrichtes Boll aus. aunehmen ift, als in welchem gar tein Privateigenthum bes Bobens Statt findet. - Der Dberbefehlshaber tann alfo feine Domainen. b. i. ganbereien zu feiner Privatbenutung (ju Unterhaltung bes Dofee) baben. Denn weil es alsbann auf fein eigen Sutbefinden antame, wie weit fie ausgebreitet fein foulten, fo murbe ber Staat Befahr laufen, alles Eigenthum bes Bobens in ben Sanben ber Regierung gu feben, und alle Unterthanen als grundunterthanig (rlebae adscripti) und Befiger von bem, was immer nur Gigenthum eines Underen ift, folglich aller Freiheit beraubt (servi) anzu: feben. - Bon einem Lanbesberrn tann man fagen: er befitt nichts (zu eigen), außer fich felbft; benn wenn er neben einem Unberen im Staat etwas zu eigen batte, fo wurbe mit biefem ein Streit maglich fein, zu beffen Schlichtung fein Richter mare. Aber man Baun auch fagen: er befigt Alles; weil er bas Befehlshaberrecht iber bas Bolf hat, (Jebem bas Seine zu Theil kommen zu laffen,) bem alle außere Sachen (divisim) zugeboren.

Bieraus folgt: baß es auch teine Corporation im Staate. teinen Stand und Orben geben tonne, ber als Eigenthumer ben Boben gur alleinigen Benutung ben folgenden Generationen (ins Unenbliche) nach gewissen Statuten überliefern tonne. Der Staat tann fie gu aller Zeit aufheben, nur unter ber Bedingung, Die Ueberlebenden Bu entschädigen. Der Ritterorden, (als Corporation, ober auch blas Rang einzelner, vorzüglich beehrter Perfonen;) ber Orden ber Beiftlich feit, Die Rirche genannt, tonnen nie burch biefe Borrechte, womit fie begunftigt worben, ein auf Nachfolger übertragbares Eigenthum am Boben, fondern nur bie einstweilige Benutung befselben erwerben. Die Comthureien auf einer, die Rirchenguter auf ber anderen Seite konnen, wenn bie offentliche Meinung wegen ber Mittel, burch die Kriegsehre ben Staat wider die Lauigkeit in Bertheibigung beffetten au fchuten, ober bie Menfchen in bemfelben burch Seelmeffen, Gebete und eine Menge ju beftellenber Seelforger, um sie vor bem ewigen Reuer zu bewahren, anzutreiben, aufgehort bat, ohne Bebenken (boch unter ber vorgenannten Bebingung) auf:

gehoben werben. Die, so hier in die Reform fallen, konnen nicht klagen, daß ihnen ihr Eigenthum genommen werde; denn der Grund ihres bisherigen Besitzes lag nur in der Bolksmeinung, und mußte auch, so lange diese fortwährte, gelten. Sobald diese aber erlosch, und zwar auch nur in dem Urtheil derjenigen, welche auf Leitung dessehen durch ihr Berdienst den größten Anspruch haben, so mußte, gleichsam als durch eine Appellation dessehen an den Staat (a roge male informato ad regem melius informandum), das vermeinte Eigenthum aushoren.

Auf diesem ursprünglich erworbenen Grundeigenthume berucht das Recht des Oberdesehlshabers, als Obereigenthumers (des Landesberrn), die Privateigenthumer des Bodens zu beschatzen, d. i. Abgaben durch die Landtare, Accise und Zolle, oder Dienstleistung, (dergleichen die Stellung der Mannschaft zum Kriegsdienst ist.) zu fordern: so doch, daß das Bolk sich selber beschatzt, weil dieses die einzige Art ist, hiebei nach Rechtszesem zu versahren, wenn es durch das Corps der Deputirten desselben geschieht, auch als geszwungene, (von dem bisher bestandenen Geset abweichende) Anleihe, nach dem Majestatsrechte, als in einem Falle, da der Staat in Gesahr seiner Auslösung kommt, erlaubt ist.

Hinanzwesens und ber Polizei, welche lettere die defentliche Sischerheit, Gemächlichkeit und Anständigkeit besorgt; benn daß bas Gefühl für diese (sensus docuri), als negativer Geschmad, durch Bettelei, Lärmen auf Straßen, Gestank, öffentliche Wollust (venus volgtsags), als Berletzungen des moralischen Sinnes nicht abgestumpst werde, erleichtert der Regierung gar sehr ihr Geschäft, das Bott durch Gesetz zu lenken.

Bu Erhaltung bes Staats gehort auch noch ein Drittes: namlich bas Recht ber Aufsicht (jus inspectionis), daß ihm namlich keine Berbindung, die aufs offentliche Wohl der Gefellschaft (Publicum) Einsluß haben kann, (von Staats: ober Religions: Illuminaten) verheimlicht, sondern, wenn es von der Polizei verlangt wird, die Eröffnung ihrer Versaffung nicht geweigert werde. Die aber der

Untersuchung ber Privatbehausung eines Jeben ist nur ein Nothfall ber Polizei, wozu sie burch eine hohere Auctorität in jedem besonberen Falle berechtigt werden muß.

C.

Dem Oberbefehlshaber steht indirect, b. i. als Uebernehmer ber Pflicht bes Bolks, bas Recht zu, dieses mit Abgaben zu seiner (bes Bolks) eigenen Erhaltung zu belasten, als ba sind: bas Armenwesen, die Findelhäuser und bas Kirchenwesen, sonst milbe ober fromme Stiftungen genannt.

Der allgemeine Bolkswille hat fich namlich zu einer Gefellfchaft vereinigt, welche fich immermabrend erhalten foll, und gu bem Ende fich ber inneren Staatsgewalt unterworfen, um bie Blieber biefer Gefellichaft, die es felbft nicht vermögen, ju erhalten. Bon Staatswegen ift alfo bie Regierung berechtigt, bie Bermogenben zu nothigen, die Mittel ber Erhaltung berjenigen, die es, felbst ben nothwendigften Raturbedurfniffen nach, nicht find, berbeiguschaffen; weil ihre Eriftenz zugleich als Act ber Unterwerfung unter ben Schutz und bie zu ihrem Dasein nothige Borsorge bes aemeinen Befens ift, wozu fie fich verbindlich gemacht haben, auf welche ber Staat nun fein Recht grunbet, gur Erhaltung ihrer Mitburger bas Ihrige beizutragen. Das kann nun geschehen: burch Belaftung bes Eigenthums ber Staatsburger, ober ihres Sanbels: verkehrs, ober burch errichtete Fonds und beren Binfen, nicht ju Staats =, (benn ber ift reich,) fonbern ju Bolksbeburfniffen; aber nicht blos burch freiwillige Beitrage (weil hier nur vom Rechte bes Stagts gegen bas Bolk bie Rebe ift,) worunter einige gewinnfüchtige find, (als Lotterien, bie mehr Arme und bem öffentlichen Eigenthume Gefahrliche machen, als fonft fein wurden, und bie alfo nicht erlaubt fein follten,) fonbern zwangsmäßig, als Staatslaften. Bier fragt fich nun: ob bie Berforgung ber Armen burch laufenbe Beitrage, fo bag jebes Beitalter bie Seinigen ernahrt, ober burch Beftanbe und überhaupt fromme Stiftungen, (bergleichen Bittwenhauser, Hospitaler u. bgl. find,) und zwar jenes nicht

burch Bettelei, welche mit ber Rauberei nahe verwandt ist, sondern burch gesehliche Auflage ausgerichtet werden soll? — Die erstere Anordnung muß für die einzige, dem Rechte des Staats angemessene, der sich Niemand entziehen kann, der zu leben hat, geshalten werden; weil sie nicht, (wie von frommen Stiftungen zu besorgen ist,) wenn sie mit der Jahl der Armen anwachsen, das Armssein zum Erwerbmittel für saule Menschen machen, und so eine ungerechte Belästigung des Bolks durch die Regierung sein würden.

Was die Erhaltung der aus Noth oder Scham ausgesetzten, oder wohl gar darum ermordeten Kinder betrifft, so hat der Staat ein Recht, das Bolk mit der Pflicht zu belasten, diesen, obzwar unwillkommenen Zuwachs des Staatsvermögens nicht wissentlich umkommen zu lassen. Db dieses aber durch Besteuerung der Hagestolzen beiderlei Geschlechts, (worunter die vermögend en Ledigen verstanden werden,) als solche, die daran doch zum Theil Schuld sind, vermittelst dazu errichteter Findelhäuser, oder auf andere Art mit Recht geschehen könne, (ein anderes Mittel, es zu verhüten, möchte es aber schwerlich geben,) ist eine Ausgabe, deren Lösung, ohne entweder wider das Recht, oder die Moralität zu verstoßen, bisher noch nicht gelungen ist.

Da auch bas Rirchentwesen, welches von der Religion, als innerer Gesinnung, die ganz außer dem Wirkungstreise der durgerzlichen Macht ist, sorgsältig unterschieden werden muß, (als Anstalt zum öffentlichen Gottesdienste für das Volk, aus welchem dieser auch seinen Ursprung hat, es sei Meinung oder Ueberzeugung,) ein wahres Staatsbedürsniß wird, sich auch als Unterthanen einer hochssen unssichten Macht, der sie huldigen mussen, und die mit der bürgerlichen oft in einen sehr ungleichen Streit kommen kann, zu betrachten; so hat der Staat das Recht, nicht etwa der inneren Constitutional: Gesetzgedung, das Kirchenwesen nach seinem Sinne, wie es ihm vortheilhaft dunkt, einzurichten, den Glauben und gottesdienstliche Kormen (ritus) dem Volke vorzuschreiben oder zu besehlen, (denn dieses muß ganzlich den Lehrern und Vorstehern, Kant s. V.

bie es fich felbft gewählt hat, überlaffen bleiben,) fonbern nur bas negative Recht, ben Ginflug auf bas fichtbare, politische gemeine Wefen, ber ber offentlichen Rube nachtheilig fein mochte, abauhalten, mithin bei bem inneren Streit, ober bem ber verfchiebenen Rirchen unter einander, Die burgerliche Gintracht nicht in Gefahr kommen zu laffen, welches alfo ein Recht ber Polizei ift. Dag eine Rirche einen gewissen Glauben, und welchen fie haben, ober bag fie ihn unabanberlich erhalten muffe und fich nicht felbft reformiren burfe, find Ginmischungen ber obrigkeitlichen Gewalt, Die unter ihrer Burbe find; weil fie fich babei, als einem Schulgekanke, auf ben Bug ber Gleichheit mit ihren Unterthanen ein= laft, (ber Monarch fich jum Priefter macht,) bie ihr geradezu fagen konnen, bag fie hievon nichts verstehe; vornehmlich was das Lettere, namlich bas Berbot innerer Reformen betrifft; - benn mas bas gesammte Bolk nicht über sich felbft beschließen kann, bas fann auch ber Gefetgeber nicht über bas Bolf beschließen. Run fann aber kein Bolk beschließen, in seinen, ben Glauben betreffenben Einfichten (ber Aufflarung) niemals weiter fortzuschreiten, mithin auch fich in Ansehung bes Rirchenwesens nie zu reformiren; weil bieß ber Menfcheit in feiner eigenen Perfon, mithin bem bochften Rechte beffelben entgegen fein wurde. Alfo kann es auch keine obrigkeitliche Gewalt über das Bolk beschließen. — Bas aber Die Roften ber Erhaltung bes Rirchenwesens betrifft, fo konnen biefe, aus ebenberfelben Urfache, nicht bem Staate, fondern muffen bem Theile bes Bolks, ber fich zu einem ober bem anderen Glauben bekennt, b. i. nur ber Gemeine zu gaften fommen.

#### D.

Das Recht bes obersten Besehlshabers im Staate geht auch 1) auf Bertheilung ber Aemt er, als mit einer Besoldung verbunbener Geschäftssührung; 2) ber Wurden, die, als Standeserhohungen ohne Sold, b. i. Rangertheilung der Oberen (der zum Besehlen) in Ansehung der Niederen, (die, obzwar als freie und nur durchs öffentliche Geset verbindliche, doch jenen zu gehorsamen zum Boraus bestimmt sind,) blos auf Ehre fundirt sind — und 3) au= fer diesem (respectiv=wohlthatigen) Recht, auch aufs Strafrecht.

Was ein burgerliches Umt anlangt, so kommt hier bie Rrage por : bat ber Souverain bas Recht, einem, bem er ein Amt gegeben, es nach seinem Gutbefinden (ohne ein Berbrechen von Seiten bes Letteren) wieder ju nehmen? Ich fage, nein! Denn mas ber vereinigte Bille bes Bolts über feine burgerlichen Beamten nie beschließen wird, bas kann auch bas Staatsoberhaupt über ihn nicht Run will bas Bolt, (bas bie Roften tragen foll. beschließen. welche die Unsebung eines Beamten ihm machen wirb,) ohne allen Bweifel, bag biefer feinem ihm auferlegten Geschäfte vollig gemach: fen fei; welches aber nicht anders, als burch eine hinlangliche Beit bindurch fortgefette Borbereitung und Erlernung beffelben, über ber er biejenige verfaumt, die er zur Erlernung eines anderen, ibn nahrenden Geschäfts batte verwenden konnen, geschehen kann: mitbin wurde, in ber Regel, bas Umt mit Leuten versehen werben, Die keine bagu erforberliche Geschicklichkeit und burch Uehung erlangte reife Urtheilbfraft erworben batten; welches ber Absicht bes Staats zuwider ift, als zu welcher auch erforderlich ift, daß Jeber vom niedrigeren Amte zu hoheren, (bie fonft lauter Untauglichen in die Banbe fallen murben,) fleigen, mithin auch auf lebenswierige Berforgung muffe rechnen tonnen.

Die Burde betreffend, nicht blos die, welche ein Amt bei sich sühren mag, sondern auch die, welche den Besitzer auch ohne besondere Bedienungen zum Sliede eines höheren Standes macht, ist der Adel, der vom dürgerlichen Stande, in welchem das Bolk ist, unterschieden, den mannlichen Nachkommen anerbt, durch diese auch wohl den weiblichen unadeliger Geburt, nur so, daß die Adelig= geborne ihrem unadeligen Ehemann nicht umgekehrt diesen Rang mittheilt, sondern selbst in den blos dürgerlichen (des Bolks) zurücksällt. — Die Frage ist nun: ob der Souverain einen Adelsstand, als einen erblichen Mittelstand zwischen ihm und den übrigen Staatsbürgern, zu gründen berechtigt sei? In dieser Frage kommt es nicht darauf an: ob es der Klugheit des Souverains,

megen feines und bes Bolks Bortheils, sondern nur, ob es bem Rechte bes Bolfs gemäß fei, einen Stand von Perfonen über fich au haben, bie zwar felbst Unterthanen, aber boch in Ansehung bes Bolfs geborne Befehlshaber (wenigstens Privilegirte) find. - -Die Beantwortung berfelben gebt nun hier, eben fo wie vorber. aus bem Princip hervor: "was bas Bolk (bie ganze Maffe ber Unterthanen) nicht über fich felbst und seine Genoffen beschließen kann, bas kann auch ber Souverain nicht über bas Bolk beschlie-Mun ift ein angeerbter Abel ein Rang, ber vor bem Berdienste vorher geht uud biefes auch mit keinem Grunde hoffen läßt, ein Gedankending, ohne alle Realitat. Denn wenn ber Borfabr Berbienst hatte, so konnte er biefes boch nicht auf seine Nachfommen vererben, fondern biefe mußten es fich immer felbft ermerben; ba bie Natur es nicht so fugt, bag bas Talent und ber Wille, welche Berbienste um ben Staat moglich machen, auch Beil nun von keinem Menschen angenommen werben anarten. kann, er werbe feine Areibeit wegwerfen, fo ift es unmöglich, .daß ber allgemeine Bolkswille zu einem folchen grundlosen Prarogatip zuschmmenstimme, mithin kann ber Souverain es auch nicht geltend machen. - - Wenn indeffen gleich eine folche Unomalie in bas Maschinenwesen einer Regierung von alten Zeiten, (bes Lehnswesens, bas fast ganglich auf ben Krieg angelegt mar,) eingefcblichen, von Unterthanen, bie mehr als Staatsburger, namlich geborne Beamte, (wie etwa ein Erbprofessor) fein wollen, so kann ber Staat Diesen von ihm begangenen Rebler eines widerrechtlich ertheilten Vorzugs nicht anders, als burch Eingeben und Richtbesetzung der Stellen allmablig wiederum gut machen, und so hat er provisorisch ein Recht, diese Burde bem Titel nach fortbauern zu laffen, bis felbst in ber öffentlichen Meinung bie Gintheilung in Souvergin, Ubel und Bolk, ber einzigen naturlichen in Souverain und Bolf Plat gemache baben wird.

Ohne alle Burbe fann nun wohl kein Mensch, im Staate sein, benn er hat wenigstens die bes Staatsburgers; außer wenn er sich burch sein eigenes Verbrechen barum gebracht hat, ba er

bann gwar im Leben erhalten, aber gum blofen Berkzeuge ber Willführ eines Unberen, (entweber bes Staats, ober eines anberen Staatsburgers) gemacht wird. Wer nun bas lettere ift, (mas er nur burch Urtheil und Recht werben fann,) ift ein Leibeigener (servus in sensu stricto) und gehört zum Eigenthum (dominium) eines Underen, ber baber nicht blos fein herr (herus), fonbern auch fein Eigenthumer (dominus) ift, ber ibn als eine Sache veräußern und nach Belieben, (nur nicht zu schandbaren 3meden) brauchen, und uber feine Rrafte, wenngleich nicht über fein Leben und Bliedmaßen verfügen (bisponiren) fann. Durch einen Bertrag kann fich Niemand zu einer folchen Ubhangigkeit verbinden, baburch er aufhort, eine Perfon ju fein; benn nur als Perfon kann er einen Bertrag machen. Run icheint es zwar, ein Denich konne fich zu gemiffen, ber Qualitat nach erlaubten, bem Grabe nach aber un beftimmten Dienften gegen einen Underen (fur Lohn, Roft, ober Schut) verpflichten, burch einen Berbingungevertrag (locatio conductio), und er werbe baburch blos Unterthan (subjectus), nicht Leibeigener (servus); allein bas ift nur ein falfcher Schein. Denn wenn fein herr befugt ift, die Rrafte feines Unterthans nach Belieben zu benuten, fo fann er fie auch, (wie es mit ben Regern auf ben Buderinfeln ber Fall ift,) erschopfen, bis zum Tobe ober ber Berzweiflung, und jener bat fich feinem Berrn wirklich als Eigenthum weggegeben; welches unmöglich ift. - Er kann fich also nur zu, ber Qualitat und bem Grabe nach bestimmten Arbeiten verdingen: entweder als Zagelohner, ober anfäßiger Unterthan; im letteren Sall, daß er theils, fur ben Gebrauch bes Bobens feines herrn, fatt bes Tagelohns, Dienfte auf bemfelben Bo: ben, theils fur die eigene Benutung besselben bestimmte Abgaben (einen Bins) nach einem Pachtvertrage leiftet, ohne fich babei jum Gutsunterthan (glebae adscriptus) ju machen, als woburch er feine Perfonlichkeit einbugen wurde, mithin eine Zeit = oder Erbpacht grunden fann. Er mag nun aber burch fein Berbrechen ein perfonlich er Unterthan geworben fein, fo kann biefe Unterthänigkeit ihm boch nicht anerben; weil er fie fich nur burch feine eigene

Schuld zugezogen hat, und eben so wenig kann ber von einem Leibzeigenen Erzeugte wegen ber Erziehungskosten, die er gemacht hat, in Anspruch genommen werden, weil Erziehung eine absolute Naturpflicht ber Eltern, und im Falle, daß diese Leibeigene waren, ber Herren ist, welche mit dem Besitz ihrer Unterthanen auch die Pflichten derselben übernommen haben.

E.

Vom Straf = und Begnadigungerecht.

I.

Das Strafrecht ift bas Recht bes Befehlshabers gegen ben Unterwürfigen, ihn wegen feines Berbrechens mit einem Schmerz ju belegen. Der Oberfte im Staate fann also nicht beftraft werben, fonbern man kann fich nur seiner Herrschaft entziehen. -Diejenige Uebertretung bes offentlichen Gesetzes, Die ben, welcher fie begeht, unfahig macht, Staatsburger zu fein, beißt Berbrechen schlechthin (crimen), aber auch ein öffentliches Berbrechen (crimen publicum); baber bas erftere (bas Privatverbrechen) vor bie Civil-, bas andere vor bie Criminalgerechtigkeit gezogen wird. — Beruntreuuug, b. i. Unterfcblagung ber jum Berfehr anvertrauten Gelber ober Baaren, Betrug im Rauf und Bertauf, bei febenben Mugen bes Unberen, find Privatverbrechen. Dagegen find: falich Gelb ober falsche Wechsel zu machen, Diebstahl und Raub u. bal. öffentliche Berbrechen, weil bas gemeine Wesen und nicht blos eine einzelne Person baburch gefahrbet wirb. - Sie konnten in bie ber niebertrachtigen Gemuthsart (indolis abjectae) und bie ber gewaltthatigen (indolis violentae) eingetheilt werben.

Richterliche Strafe (poena foreusis), die von der na : turlichen (poena naturalis), badurch das Laster sich selbst besstraft und auf welche der Gesetzgeber gar nicht Rucksicht nimmt, verschieden, kann niemals blos als Mittel, ein anderes Gute zu befördern, für den Verbrecher selbst, oder für die bürgerliche Gesellsschaft, sondern muß jederzeit nur darum wider ihn verhängt werden,

weil er verbrochen bat; benn ber Mensch kann nie blos als Mittel zu ben Absichten eines Anderen gehandhabt und unter bie Gegenstände bes Sachenrechts gemengt werben, wowider ihn feine angeborne Derfonlichkeit schutt, ob er gleich bie burgerliche einzubugen gar wohl verurtheilt werben fann. Er muß vorber ftrafbar befunden fein, ebe noch baran gebacht wird, aus biefer Strafe einigen Nuten fur ihn felbst ober feine Mitburger zu ziehen. Das Strafgeset ift ein kategorischer Imperativ, und wehe bem! welcher bie Schlangenwindungen ber Bludfeligkeites lehre burchfriecht, um etwas auszufinden, was burch ben Bortheil, ben es verspricht, ihn von ber Strafe, ober auch nur einem Grabe berselben entbinde, nach bem pharifaischen Wahlspruch: "es ift beffer, bag ein Mensch fterbe, als bag bas gange Bolt verberbe;" benn wenn die Gerechtigkeit untergeht, fo bat es keinen Werth mehr, baß Menschen auf Erben leben. — Bas foll man alfo von bem Borschlage halten: einem Berbrecher auf den Sod das Leben zu erhalten, wenn er sich bazu verftande, an sich gefährliche Erperi= mente machen zu laffen, und fo gludlich mare, aut durchzukommen; bamit die Aerzte badurch eine neue, bem gemeinen Wefen erfprießliche Belehrung erhielten? Ein Gerichtshof wurde bas medicinische Collegium, bas biefen Borschlag thate, mit Berachtung abweisen; benn bie Gerechtigkeit bort auf, eine ju fein, wenn fie fich fur irgend einen Preis weggibt.

Welche Art aber und welcher Grad der Bestrafung ist es, welche die öffentliche Gerechtigkeit sich zum Princip und Richtmaaße macht? Kein anderes, als das Princip der Gleichheit (im Stande des Züngleins an der Wage der Gerechtigkeit), sich nicht mehr auf die eine, als auf die andere Seite hinzuneigen. Also: was sür unverschuldetes Uebel du einem Anderen im Bolke zusügst, das thust du dir selbst an. Beschimpsst du ihn, so beschimpsst du dich selbst; bestiehlst du ihn, so beschimpsst du dich selbst; bestiehlst du ihn, so beschiehlst du dich selbst; schlägst du dich selbst; tödtest du ihn, so tödtest du dich selbst. Nur das Wiedervergeltungsrecht (jus talionis), aber wohl zu verstehen, vor den Schranken des Gerichts (nicht in deinem Privaturtheile), kann die Qualität und Quantität der Strase bestimmt

angeben: alle andere find bin und her schwankend, und konnen, anderer fich einmischenden Rudfichten wegen, keine Angemeffenheit mit bem Spruch ber reinen und ftrengen Gerechtigkeit enthalten. -Nun icheint es amar, bag ber Unterschied ber Stanbe bas Princip ber Wiebervergeltung Gleiches mit Gleichem nicht verstatte; aber wenn es gleich nicht nach bem Buchstaben moglich fein kann, fo kann es boch ber Wirkung nach, respective auf die Empfindungsart ber Vornehmeren, immer geltend bleiben. - So hat & B. Gelbstrafe wegen einer Berbaliniurie gar fein Berbaltnif jur Beleis bigung; benn ber bes Gelbes viel hat, kann biese sich wohl ein= mal zur Luft erlauben, aber bie Rrankung ber Chrliebe bes Ginen fann boch bem Wehthun bes Sochmuths bes Underen fehr gleich kommen: wenn bieser nicht allein öffentlich abzubitten, sonbern jenem, ob er zwar niedriger ift, etwa zugleich die Sand zu kuffen, burch Urtheil und Recht genothigt murbe. Chen fo, wenn ber gewaltthatige Bornehme fur bie Schlage, die er bem nieberen, aber schuldlosen Staatsburger jumißt, außer ber Abbitte noch ju einem einsamen und beschwerlichen Arreste verurtheilt wurde, weil hiemit, auffer ber Ungemachlichkeit, noch die Gitelkeit bes Thaters ichmerahaft angegriffen, und fo burch Beschamung Gleiches mit Gleichem gehörig vergolten murbe. - Bas heißt bas aber: "beftiehlst bu ihn, so bestiehlst bu bich selbst?" Wer ba friehlt, macht aller Unberer Eigenthum unsicher; er beraubt sich also (nach bem Rechte ber Wiebervergeltung) ber Sicherheit alles moglichen Eigenthums; er hat nichts und kann auch nichts erwerben, will aber boch leben; welches nun nicht anders moglich ift, als daß ihn Undere ernahren. Beil biefes aber ber Staat nicht umfonst thun wird, fo muß er bie: sem seine Rrafte zu ihm beliebigen Arbeiten (Rarren = oder Bucht= hausarbeit) überlaffen, und kommt auf gewiffe Beit, ober, nach Befinden, auch auf immer, in ben Sklavenstand. — Sat er aber gemordet, fo muß er fterben. Es gibt hier tein Surrogat gur Befriedigung ber Gerechtigkeit. Es ift feine Gleichartigkeit zwischen einem noch fo kummervollen Leben und bem Tobe, alfo auch keine Gleich= heit bes Berbrechens und ber Wiebervergeltung, als burch ben am Thater gerichtlich vollzogenen, boch von aller Mißhandlung, welche die . Renschheit in der leidenden Person zum Scheusal machen könnte, befreiten Tod. — Selbst wenn sich die bürgerliche Gesellschaft mit aller Glieder Einstimmung auslösete, (z. B. das eine Insel bewohnende Bolk beschlösse, auseinander zu gehen und sich in alle Welt zu zerstreuen,) müßte der letzte im Sesängniß besindliche Mörzder vorher hingerichtet werden, damit Jedermann das widersahre, was seine Thaten werth sind, und die Blutschuld nicht auf dem Bolke haste, das auf diese Bestrafung nicht gedrungen hat; weil es als Theilnehmer an dieser öffentlichen Verletzung der Gerechtigskeit betrachtet werden kann.

Diefe Gleichheit ber Strafen, bie allein burch die Erkenntniff bes Richters auf ben Tob, nach bem ftrengen Wiebervergeltungs: rechte, moglich ift, offenbart fich baran, bag baburch allein proportionirlich mit ber in neten Bosartigfeit ber Berbrecher bas Tobesurtheil über Alle, (felbft wenn es nicht einen Mord, fondern ein anderes nur mit bem Lobe zu tilgenbes Staatsverbrechen betrafe.) ausgesprochen wird. - Setet: bag, wie in ber letten schot: tifchen Rebellion, ba verschiebene Theilnehmer an berfelben, (wie Balmerino und Andere,) burch ihre Emporung nichts, als eine bem Saufe Stuart ichulbige Pflicht auszuüben glaubten, andere bagegen Privatabsichten begten, von bem bochften Gerichte bas Urtheil so gesprochen worden ware: ein Jeder solle die Freiheit ber Bahl zwischen bem Tobe und ber Karrenftrafe haben; so sage ich, ber ehrliche Mann wählt ben Tob, ber Schelm aber bie Rarre; fo bringt es die Natur bes menschlichen Gemuthes mit fich. ber Erftere tennt etwas, mas er noch bober fchatt, als felbft bas Leben: namlich bie Chre; ber Unbere halt ein mit Schande bebedtes Leben boch immer noch fur beffer, als gar nicht zu fein, (animam praeferre pudori. Juven.) Der Erftere ift nun ohne Biberrebe weniger ftrafbar, als ber Unbere, und fo werben fie burch ben über Alle gleich verhängten Tob gang proportionirlich beftraft, jener gelinde nach feiner Empfindungsart, und diefer hart, nach ber seinigen; ba hingegen, wenn burchgangig auf bie Rarrenstrase erkannt wurde, der Erste zu hart, der Andere, für seine Riederträchtigkeit, gar zu gelinde bestrast ware, und so ist auch hier im Ausspruche über eine im Complott vereinigte Bahl von Verbrechern der beste Ausgleicher vor der defentlichen Gerechtigkeit, der Tod. — Ueberdem hat man nie gehort, daß ein wegen Morzdes zum Tode Verurtheilter sich beschwert hatte, daß ihm damit zuviel, und also Unrecht geschehe; Jeder wurde ihm ins Gesicht lachen, wenn er sich dessen außerte. — Man müßte sonst annehmen, daß, wenn dem Verbrecher gleich nach dem Gesetze nicht Unrecht gesschieht, doch die gesetzebende Gewalt im Staate diese Art von Strase zu verhängen nicht besugt, und, wenn sie es thut, mit sich selbst im Widerspruch sei.

Soviel also ber Morber find, die ben Mord verübt, ober auch befohlen, oder bazu mitgewirkt haben, so viele muffen auch ben Tod leiben; so will es bie Gerechtigkeit als. Ibee ber richterlichen Gewalt nach allgemeinen a priori begrundeten Gefeten. - Benn aber boch die Bahl ber Complicen (correi) zu einer folden That fo groß ift, bag ber Staat, um feine folche Berbrecher zu haben, balb babin kommen konnte, keine Unterthanen mehr zu haben, und fich boch nicht auflosen, b. i. in ben noch viel ärgeren, aller äußeren Gerechtigkeit entbehrenben Naturzustand übergeben, (vornehmlich nicht burch bas Spectakel einer Schlachtbank bas Befühl bes Bolks abftumpfen) will, fo muß es auch ber Souverain in seiner Macht haben, in diesem Nothfalle (casus necessitatis) selbst ben Richter ju machen (vorzustellen) und ein Urtheil zu fprechen, welches, fatt ber Lebensstrafe, eine andere ben Berbrechern zuerkennt, bei ber bie Bolkomenge noch erhalten wird; bergleichen bie Deportation ift; Diefes felbst aber nicht als nach einem öffentlichen Gefete, sondern burch einen Machtspruch, b. i. einen Uct bes Majestatsrechts, ber, als Begnadigung, pur immer in einzelnen Sallen ausgeübt werden fann.

Hiegegen hat nun der Marchese Beccaria, aus theilnehmender Empfindelei einer affectirten humanitat (compassibilitas), seine Behauptung der Unrechtmäßigkeit aller Todesstrafe aufgestellt; weil sie im ursprunglichen burgerlichen Bertrage nicht ent-

halten sein könnte; benn-da hatte Jeber im Bolk einwilligen mussen, sein Leben zu verlieren, wenn er etwa einen Anderen (im Bolk) ers mordete; diese Einwilligung aber sei unmöglich, weil Niemand über sein Leben disponiren könne. Alles Sophisterei und Rechtsversbrehung.

Strafe erleibet Jemand nicht, weil er fie, sondern weil er eine ftrafbare Sandlung gewollt hat; benn es ift feine Strafe. wenn einem geschieht, mas er will, und es ift unmöglich, geftraft wetben zu wollen. - Sagen: ich will geftraft werben, wenn ich Semand ermorde, beißt nichts mehr, als: ich unterwerfe mich fammt allen Uebrigen ben Gefeten, welche naturlicher Beife, wenn es Berbrecher im Bolke gibt, auch Strafgefebe fein werben. Mitgefetgeber, ber bas Strafgefet bictirt, tann unmöglich biefelbe Perfon fein, Die, ale Unterthan, nach bem Gefet bestraft wird; benn als ein folder, namlich als Berbrecher, kann ich unmoglich eine Stimme in ber Gefetgebung haben; (ber Gefetgeber ift heilig.) Wenn ich also ein Strafgesetz gegen mich, als einen Berbrecher, abfaffe, fo ift es in mir bie reine rechtlich = gefetgebenbe Bernunft (homo noumenon), bie mich als einen bes Berbrechens fahigen, folglich als eine andere Person (homo phaenomenon) fammt allen Uebrigen in einem Burgervereine bem Strafgefebe unterwirft. .Mit anderen Worten: nicht bas Bolk (jeder Gingelne-in bemfelben), sonbern bas Gericht (bie offentliche Gerechtigkeit), mithin ein Anderer, als der Berbrecher, dictirt die Todessirafe, und im Socialcontract ift gar nicht bas Bersprechen enthalten, fich ftrafen ju laffen und fo über fich felbst und fein Leben ju bisponiren. Denn wenn ber Befugniß ju ftrafen ein Berfprechen bes Miffethaters jum Grunde liegen mußte, fich ftrafen laffen ju wollen. fo mußte es biefem auch überlaffen werben, fich ftraffallig au finben, und ber Berbrecher wurde fein eigener Richter fein. - Der Hauptpunct bes Jrrthums (πρώτον ψεύδος) biefes Sophisma's befteht barin: bag bas eigene Urtheil bes Berbrechers, (bas man feiner Bernunft nothwendig zutrauen muß,) bes Lebens verluftig werben zu muffen, fur einen Befchluß bes Billens anficht, es sich felbst zu nehmen, und so sich die Rechtsvollziehung mit ber Rechtsbeurtheilung in einer und berselbeu Verson vereinigt vorstellt.

Es gibt inbeffen zwei tobesmurbige Berbrechen, in Unsehung beren, ob bie Befetgebung auch bie Befugnif habe, fie mit ber Lobesftrafe zu belegen, noch zweifelhaft bleibt. Bu beiben verleitet bas Chraefubl. Das eine ift bas ber Gefchlechtsehre, bas anbere ber Rriegsehre, und zwar ber mahren Ehre, welche jeber biefer zwei Menschenklassen als Pflicht obliegt. Das eine Berbrehen ift ber mutterliche Rinbesmorb (infanticidium maternale); bas andere ber Rriegsgefellenmorb (commilitonicidium), ber Du ell. - Da bie Gesetgebung bie Schmach einer unehelichen Geburt nicht megnehmen, und ebensowenig ben Ried, welcher aus bem Berbacht ber Reigheit, ber auf einen untergeordneten Rriege= befehlbhaber fällt, welcher einer verächtlichen Begegnung nicht eine iber bie Tobesfurcht erhobene eigene Gewalt entgegenfest, megwischen kann; fo scheint es, bag Menschen in biefen Fallen sich im Raturguftande befinden und Sobtung (homicidium), bie alsbann nicht einmal Mort (homicidium dolosum) beigen mußte, in beiben zwar allerdings ftrafbar fei, von ber oberften Macht aber mit bem Tobe nicht konne bestraft werden. Das uneheliche auf Die Welt gekommene Rind ift außer bem Gefet, (benn bas heißt Che.) mithin auch außer bem Schube beffelben geboren. . Es ift in bas gemeine Befen gleichfam eingeschlichen (wie verbotene Baare), fo bag biefes feine Eriftenz, (weil es billig auf diefe Art nicht hatte eriffiren follen,) mithin auch feine Bernichtung ignoriren kann, und Die Schande ber Mutter, wenn ihre uneheliche Niederkunft bekannt wird, kann keine Berordnung beben. - Der jum Unter : Befehls: baber eingesette Rriegesmann, bem ein Schimpf angethan wird, fieht fich ebensowohl burch bie offentliche Meinung ber Mitgenoffen feines Standes genothigt, fich Genugthuung, und, wie im Naturauftande, Beftrafung bes Beleibigers, nicht burche Gefet, bor einem Berichtshofe, sonbern burch ben Duell, barin er fich felbst ber Lebensgefahr ausseht, ju verschaffen, um feinen Rriegsmuth ju beweisen, als worauf bie Ehre, feines Standes welentlich beruht,

follte es auch mit ber Dobtung feines Gegners verbunden fein. bie in biefem Rampfe, ber offentlich und mit beiberfeitiger Ginwillig gung, boch auch ungern, gefchieht, eigentlich nicht Morb (homicidium dolosum) genannt werben fann. - Bas ift nun in beiben (gur Criminalgerechtigkeit gehörigen) Rallen Rechtens? -Bier kommt bie Strafgerechtigkeit gar febr ins Bebrange: entweber ben Chrbegriff, (ber bier tein Babn ift,) burche Gefet fur nichtig ju erklaren und fo mit bem. Tobe ju bestrafen, ober von bem Berbrechen bie angemeffene Tobesftrafe wegzunehmen, und fo entweber graufam ober nachfichtig zu fein. Die Auflofung biefes Knotens ift: baß ber kategorische Imperativ ber Strafgerechtigkeit, (bie gesetwidrige Todtung bes Underen muffe mit bem Tobe bestraft werben.) bleibt, bie Gesetgebung felber aber, (mithin auch bie burgerliche Berfassung,) fo lange noch als barbarisch und unausgebilbet, baran Schuld ift, bag bie Triebfebern ber Chre im Bolke (subjectiv) nicht mit den Magregeln zusammentreffen wollen, die (objectiv) ihrer Absicht gemäß sind, so daß die offentliche, vom Staat ausgehende Gerechtigkeit, in Unsehung ber aus bem Bolt, eine Ungerechtigfeit wird.

#### II.

Das Begnabigungsrecht (jus aggratjandi) für ben Berbrecher, entweder ber Milberung ober ganzlichen Erlassung der Strase, ist wohl unter allen Rechten des Souverans das schlüpfrigste, um den Glanz seiner Hoheit zu beweisen, und dadurch doch in hohem Grade Unrecht zu thun. — In Ansehung der Verbrechen der Unterthanen gegen einander steht es schlechterdings ihm nicht zu, es auszuüben; denn hier ist Strassosischeit (impunitas criminis) das größte Unrecht gegen die letzteren. Also nur bei einer Lasson, die ihm selbst widersährt (crimen lassas majestatis), kann er davon Gebrauch machen. Aber auch da nicht einmal, wenn durch Ungestrassische Bolke selbst in Ansehung seiner Sicherheit Gessahr erwachsen könnte. — Dieses Recht ist das einzige, was den Ramen des Rasesstätsvechts verdient.

Bon bem rechtlichen Berhaltniffe bes Burgers jum Baterlande und jum Auslande.

#### §. 50.

Das Land (territorium), bessen Einsassen schon burch bie Constitution, b. i. ohne einen besonderen rechtlichen Act ausüben zu dursen, (mithin durch die Geburt,) Mitdurger eines und desselben gemeinen Wesens sind, heißt das Baterland; das, worin sie es ohne diese Bedingung nicht sind, das Ausland, und diesses, wenn es einen Theil der Landesherrschaft überhaupt ausmacht, heißt die Provinz (in der Bedeutung, wie die Römer dieses Wort brauchten,) welche, weil sie doch keinen coalisirten Theil des Reichs (imperii) als Sig von Mithurgern, sondern nur eine Besitzung desselben, als eines Unterhauses ausmacht, den Boden des herrschenden Staats als Mutterland (regio domina) verehzren muß.

- 1) Der Unterthan (auch als Burger betrachtet) hat bas Recht der Auswanderung; denn der Staat konnte ihn nicht als sein Eigenthum zurückhalten. Doch kann er nur seine fahrende, nicht die liegende Habe mit herausnehmen, welches alsdann doch geschehen wurde, wenn er seinen bisher besessen Boden zu verkaufen, und das Geld dafür mit sich zu nehmen, befugt ware.
- 2) Der Landesherr hat das Recht der Begunftigung ber Einwanderung und Ansiedelung Fremder (Colonisten), obgleich eine Landeskinder dazu scheel sehen mochten; wenn ihnen nur nicht das Privateigenthum berfelben am Boden gekurzt wird.
- 3) Ebenderseibe hat auch, im Falle eines Verbrechens bes Unterthans, welches alle Gemeinschaft der Mitburger mit ihm für ben Staat verderblich macht, das Recht der Verbannung in eine Provinz im Auslande, wo er keiner Rechte eines Burgers theilhaftig wird, d. i. zur Deportation.
- 4) Auch das der Landesverweifung überhaupt (jus exilii), ihn in die weite Welt, b. i. ins Ausland überhaupt (in der altdeutschen Sprache Elend genannt) zu schicken; welches, weil der Landes-

herr ihm nun allen Schutz entzieht, soviel bedeutet, als ihn innerhalb seinen Grenzen vogelfrei zu machen.

#### §. 51.

Die brei Gewalten im Staate, die aus bem Begriff eines gemeinen Befens überhaupt (res publica latius dicta) bervor: geben, find nur foviel Berhaltniffe bes vereinigten, a priori aus ber Vernunft abstammenden Boltswillens und eine reine Ibee von einem Staatsoberhaupte, welche objective praftische Realitat bat. Dieses Dberhaupt (ber Souverain) aber ift sofern nur ein, (bas . gesammte Bolf vorftellenbes) Gebankenbing, als es noch an einer physischen Person mangelt, welche bie bochfte Staatsgewalt vorstellt, und biefer Idee Birksamkeit auf ben Bolkswillen ver-Schafft. Das Berhaltniß ber erfteren jum letteren ift nun auf breierlei verschiedene Urt benkbar: entweder bag Giner im Staate über Alle, ober baß Einige, bie einander gleich find, vereinigt über alle Undere, ober daß Alle gufammen über einen Seben, mit= bin auch über fich felbft gebieten, b. i. bie Staatsform ift ent= weber autofratisch, ober ariftofratisch, ober bemofratisch. (Der Musbrud monarch ifch, flatt autofratisch, ift nicht bem Begriffe, ben man bier will, angemeffen; benn ber Monarch ift ber. welcher die hochfte, Autofrator aber ober Gelbftherrfcher ber, welcher alle Gewalt hat; biefer ift ber Souverain. jener reprafentirt ibn blos.) - Man wird leicht gewahr, daß bie autofratische Staatsform bie einfachfte fei, namlich von Ginem (bem Ronige) jum Bolke, mithin wo nur Giner ber Gefetgeber ift. Die ariftofratische ift ichon aus zwei Berhaltniffen gufam= mengefett: namlich bem ber Bornehmen (als Gefetgeber) ju einander, um ben Souverain ju machen, und bann bas biefes Couverains jum Bolte; Die bemofratische aber Die allerzusammengesethtefte, namlich ben Willen Aller zuerft zu vereinigen, um baraus ein Bolt, bann ben ber Staatsburger, um ein gemeines Befen zu bilben, und bann biefem gemeinen Befen ben Souvergin,

ber biefer vereinigte Bille felbft ift, vorzuseben. **Mas** bie -Sanbhabung bes Rechts im Staate betrifft, fo ift freilich bie einfachste auch zugleich bie beste, aber mas bas Recht felbst anlangt, bie gefahrlichste furs Bolk, in Betracht bes Despotismus, ju bem fie so sehr einlabet. Das Simplificiren ift amar im Maschinemwert ber Bereinigung bes Bolfs burch 3manasgesehe die vernünftige Marime: wenn namlich alle im Bolke valfin find und Einem, ber über fie ift, gehorchen; aber bas gibt feine Unterthanen als Staatsburger. Bas bie Bertroffung. momit fich bas Boll befriedigen foll, betrifft: bag namlich bie Mongrchie, (eigentlich hier Autofratie) bie befte Staatsverfassung fei, wenn ber Monarch gut ift, (b. i. nicht blos ben Willen, fonbern auch bie Einficht bagu bat,) gehort ju ben tautologischen Weisheitsspruchen, und fagt nichts mehr, ale: bie beste Berfassung ift bie, burch melde ber Staatsverwalter jum besten Regenten gemacht wird, b. i. biejenige, welche bie befte ift.

#### §. 52.

Der Geschichtsurkunde bieses Mechanismus nachzuspüren, ist vergeblich, d. i. man kann zum Zeitpunct des Ansangs der bürgerlichen Gesellschaft nicht herauslangen; (denn die Wilden errichten kein Instrument ihrer Unterwerfung unter das Gesetz, und es ist auch schon aus der Natur roher Menschen abzunehmen, daß sie es mit der Gewalt angesangen haben werden.) Diese Nachsorsschung aber in der Absicht anzustellen, um allensalls die jetzt besstehende Versassung mit Gewalt abzuändern, ist sträslich. Denn diese Umanderung müßte durchs Wolk, welches sich dazu rottirte, also nicht durch die Gesetzebung geschehen; Meuterei aber, in einer schon bestehenden Versassung, ist ein Umsturz aller durgerlich rechtslichen Verhaltnisse, mithin alles Rechts, d. i. nicht Verändes

<sup>\*)</sup> Bon ber Aerfälschung dieser Formen durch sich eindringende unbefugte Machthaber (der Dlig archie und Ochlofratie), imgleichen den sogenannten gemifchten Staatsverfassungen erwähne ich hier nichts, weil es zu weit führen wurde.

rung ber burgerfichen Berfaffung, fonbern Auflofung berfelben, und bann ber Uebergang in die beffere, nicht Metamorphofe, fonbern Palingenefie, welche einen neuen gefellschaftlichen Bertrag erforbert. auf den ber vorige (nun aufgehobene) feinen Ginfluß bat. - Es muß aber bem Souverain boch moglich fein, bie bestehende Staats. verfassung ju anbern, wenn fie mit ber Ibee bes ursprunglichen Bertrags nicht wohl vereinbar ift, und hiebei boch biejenige Form befieben au laffen, Die baju, dag bas Bolt einen Staat ausmache, wefent: lich aebort. Diefe Beranderung tann nun nicht barin befieben, baff ber Staat fich von einer biefer brei Formen gu einer ber beiben anderen felbft conflituirt, g. 28. bag bie Arifiofraten einig merben. fich einer Autofratie zu unterwerfen, ober in eine Demokratie verschmelken zu wollen, und so umgekehrt; gleich als ob es auf ber freien Wabl und bem Belieben bes Souverains berube, welcher Berfassung er bas Bolt unterwerfen wolle. Denn felbft bann, wenn er fich zu einer Demofratie umzuanbern befchloffe, wurde er boch bem Bolt Unrecht thun tonnen, weil es felbft biefe Berfassung verabscheuen fonnte, und eine ber zwei übrigen für fich zuträglicher fanbe.

Die Staateformen find nur ber Buchft abe (littera) ber ur: fprunglichen Gefetgebung im burgerlichen Buftanbe, und fie mogen alfo bleiben, folange fie, als zum Mafchinenwesen ber Stagteverfassung geborend, burch alte und lange Gewohnheit Calfo nur fub: iectiv) fur nothwendig gehalten werben. Aber ber Geift jenes urfprunglichen Bertrages (anima pacti originarii) enthalt bie Berbinblichteit ber constituirenden Gewalt, Die Regierungsart jener Ibee angemeffen zu machen, und fo fie, wenn es nicht auf einmal geschehen kann, allmählig und continuirlich babin zu veränbern, baß fie mit ber einzig rechtmäßigen Berfaffung, namich ber einer reinen Republit, ihrer Birtung nach gufammenftimme. und jene alten empirischen (flatutarischen) Formen, welche blos bie. Unterthanigfeit bes Bolts ju bewirken bienten, fich in bie urfprunglichen (rationale) auflofen, welche allein bie Freibeit gum Princip, ja gur Bebingung alles 3manges macht, ber zu einer rechtlichen Berfassung, im eigentlichen Ginne bes Staates, erforber-Rant f. 28, V. 12

tich ist und dahin auch dem Buchstaben nach endsich führen wied.

Dies ist die einzige bleibende Staatsversassung, No das Gessen selbstherrschend ist, two an keiner besonderen Person hangt; der lehte Zweck alles öffentlichen Rechts, der Instand, in welchem allein Jedem das Seine perem torisch zugetheilt werden kannt; indessen daß, so lange jene Staatssormen dem Buchstaben nach edensvolle verschiedene, mit der obersten Grwalt bekleidete, moratische Personen vorstellen sollen, dur ein probisorie, moratische Personen vorstellen sollen, dur ein probisorie der durgertichen Gesellschaft zugestanden werden kann.

Alle wahre Nepublik aber ist und kann nichts Anderes sein, als einereprassentatives System des Bolks, um im Namen des seinereprassenten (Deputirten) thre Rechte zu besorgen. Bobald aber ein Saatsobeithaupt, der Person nach, (es mag sein König, Abelstand, oder die ganze Bolkbzahl, der demokratische Berein,) sich auch respecientisch läßt, so reprasentirt das vereinigte Bell nicht died dem Souweraln, sondern es ist dieser keldse; denn in ihm (dem Bolke) besindet sich ursprünglich die oberste Gewalt, von der alle Rechte der Einzelnen, als bloser Unterthanen, (allenfalls als Staatsdeamsten) abgeleitet werden müssen, und die nunmehr errichtete Republik hat nicht mehr notige, die Zügel det Begierung ans den Jänden zu: lassen, und sie denen wieder zu übergeben, die sie verher geführt hatten, und die nun ülke neue Anordnungen durch absolute Willie king wieder Vernichten könnten.

Es war also ein großer Fehltritt bet Urtheilbkeaft eines machtigtin Beherrschers zu unserer Zeit, fich aus ber Berlegenheit
wegen großer Staatsschulden baburch helfen zu wollen, daß es
wes dem Bolk überreug, biefe Last nach bessen sigenem Guebes
finden selbst zu übernehmen und zu vertheilen; da es denn natürlicher Weise nicht allein die gesetzebende Gewalt in Ansehung
der Besteuerung der Unterthanen, sondern auch in Ansehung
der Regierung in die Hande bekam; namlich zu verhindern, daß
biese nicht durch Werschwenbung ober Krieg weue Schuiden
machte, mithin die Perschwenbung ober Monarchen ganzlich vers

fcmant (nicht blos fuspenbirt murbe), und aufs Boll überging, beffen gefehgebendem Willen nun bas Dein und Dein jedes Unterthans unterworfen murbe. Dan tann auch nicht fagen: daß dabei ein ftillfcweigendes, aber boch vertraasmasiges Berfprechen ber Nationalversammlung, fich nicht eben gur Souverginetat zu constituiren, fondern nur Diefer ibr Befchaffe ju abminiffriren, nach verrichtetem Gefchafte aber bie Bugel bes Regiments bem Monarchen weberum in feine Bande gu uberlieften, angenommen werben wuffe; benn ein folder Bertrae ift an fich felbft null und nichtig. Das Recht ber oberften Gefebgebung im gemeinen BBefen ift tein veraußerliches, fonbern bas allerperfonlichfte Recht. Wer es bat, tann nur burch ben Befammtwillen des Bolte uber bas Bolt, aber nicht über ben Gesammtwillen felbft, ber ber Urgrund aller öffentlichen Bertrage ift, bisboniren. Gin Bertrag, ber bas Bolt verpflichtete, feine Semalt wiederum jurudjugeben, murbe bemfelben nicht als gefeggebender Dacht gufteben, und boch bas Bolt verbinden, melches nach dem Sage: Riemand tann zweien Serren bienen, ein Wiberfpruch ift.

## bffentlichen Rechts

zweiter: Abschnitt.

### Das Bolferrecht.

§. 53.

Die Menfchen, welche ein Bolt ausmachen, tonnen, als Landeseingeborne, nach ber Analogie ber Erzeugung, von einem gemeinschaftlichen Elternftamm (congeniti) vorgeftellt werben, ob fie es gleich nicht find: bennoch aber, in intellectueller und rechtlicher Bebeutung, als von einer gemeinschaftlichen Mutter (ber Republit) geboren, gleichsam eine Familie (gens, natio) ausmachen. beren Glieber (Staatsburger) alle ebenburtig find, und mit benen, bie neben ihnen im Naturzustande leben mochten, als uneblen teine Bermischung eingehen, obgleich biefe (bie Bilben) ihrerfeits fich wiederum megen ber gefehlofen Freiheit, bie fie gewählt haben, vornehmer bunten, bie gleichfalls Bolterschaften, aber nicht Staaten ausmachen. Das Recht ber Staaten in Berhaltniß zu einander, [welches nicht gang richtig im Deutschen bas Bolkerrecht genannt wird, fonbern vielmehr bas Staatenrecht (jus publicum civitatum) beißen follte,] ift nun basjenige, mas wir unter bem Ramen bes Bolferrechts zu betrachten haben: mo ein Staat, als eine moralische Person, gegen einen anderen im Bustande ber naturlichen Freiheit, folglich auch bem bes beständigen Rrieges betrachtet, theils bas Recht gum Rriege, theils bas im Rriege, theils bas, einander gu nothigen, aus diesem Kriegszustande herauszugehen, mithin eine ben beharzlichen Frieden grundende Berfassung, b. i. das Recht nach dem
Kriege zur Aufgabe macht, und führt mut das Unterscheidende von
dem des Naturzustandes einzelner Menschen oder Familien (in Berhaltniß gegen einander) von dem der Boller bei sich, daß im Bblterrecht nicht blos ein Berhaltniß eines Staats gegen den anderen
im Ganzen, sondern auch einzelner Personen des einen gegen Einzelne des anderen, imgleichen gegen den ganzen anderen Staat selbst
in Betrachtung kommt; welcher Unterschied aber vom Recht Einzelner im blosen Naturzustande nur solcher Bestimmungen bedarf,
bie sich aus bem Begriffe des letzteren leicht solgern lassen.

#### §. 54.

Die Elemente bes Bolferrechts finb: 1) bag Staaten, im außeren Berhaltniffe gegen einander betrachtet, (wie gefehlofe Bilbe) von Ratur in einem nicht rechtlichen Buftanbe find; 2) bag biefer Buffand ein Buffant bes Rrieges (bes Rechts bes Starferen), wenngleich nicht wirklicher Krieg und immerwährende wirkliche Befehbung (Softilitat) ift, welche, (indem fie es Beibe nicht beffer haben wollen,) obzwar baburch Reinem von dem Underen Unrecht geschieht, boch an fich felbst im bochsten Grabe Unrecht ift, und aus welchem bie Staaten, welche einander benachbart find, auszugehen verbunden find; 3) baß ein Bolkerbund, nach ber Ibee eines ursprünglichen gefellschaftlichen Bertrages, nothwendig ift, fich zwar einander nicht in bie einheimischen Digbelligkeiten berfelben zu mischen, aber boch . gegen Angriffe ber außeren ju fchugen; 4) bag bie Berbindung boch teine souveraine Gewalt, (wie in einer burgerlichen Berfassung,) fonbern nur eine Benoffenschaft (Foberalitat) enthalten muffe; eine Berbindung, die zu aller Beit aufgekundigt werden kann, mithin von Beit zu Beit erneuert werden muß, - ein Recht, in subsidium eines anderen und urfprunglichen Rechts, ben Werfall in ben Buftand bes wirklichen Krieges berselben unter einander von fich abzuwehren (foedus Amphictyonum).

#### §. 55.

Bei jenem ursprünglichen Rechte zum Ariege freier Staaten gegen einander im Naturzustande, (um etwa einen, dem rechtlichen sich annährenden Zustand zu stiften,) erhebt sich zuerst die Frage, welches Recht hat der Staat gegen seine eigenen Unterthanen, sie zum Ariege gegen andere Staaten zu brauchen, ihre Guter, ja ihr Leben dabei aufzuwenden, oder aufs Spiel zu sehen: so, daß es nicht von dieser ihrem eigenen Urtheil abhängt, oh sie in den Arieg ziehen wollen oder nicht, sondern der Oberbesehl des Sousverains sie hineinschicken darf?

Oleses Recht scheint sich leicht barthun zu lassen; namlich aus bem Rechte, mit dem Seinen (Eigenthum) zu thun, was man will. Was Iemand aber der Substanz nach selbst gemacht hat, davon hat er ein unbestrittenes Eigenthum. — hier ist also die Deduction, so wie sie ein bloser Jurist absassen würde.

Es gibt mancherlei Raturproducte in einem gande, Die boch, mas die Menge berfelben von einer gemiffen Art betrifft, jugleich als Gemachfel (artefaeta) bes Staats angesehen werben muffen, weil das Land fie in folder Menge nicht Hefern wurde, wenn es nicht einen Staat und eine orventliche machthabende Regierung gabe, fondern bie Bewohner im Stande ber Natur maren. -Sausbuhner, (bie nublichfte Art bes Geffigels,) Schafe, Schweine, bas Rindergeschlecht u. a. m. wurden entweber aus Mangel an Futter, ober ber Raubthiere wegen in dem Lande, me ich lebe, ente weder gar nicht, ober bochft fparfam angutreffen fein, weim es barin nicht eine Regierung gabe, melde ben Ginmobnem ihren Erwerb und Befit ficherte. — Eben bas gilt auch von ber Denschenzahl, bie, eben fo wie in den Amerikanischen Buften, ja felbst dann, wenn man biesen ben größten Rieiß, (ben jene nicht haben,) beilegte, nur gering fein konn. Die Ginwohner murden nur fehr bunn gefaet fein, weil keiner berfelben fich, mitfammt feinem Gefinde, auf einem Boben weit verbreiten konnte, ber immer in Gefahr ift, von Menschen ober Wilben und Raubthieren vermiffet ju merben; mithin fich für eine fo große Menge von Menfchen, als jett auf

einem gande leben, kein hinlanglicher Unterhalt finden wurde. —
So wie man nun von Gewächsen (3. B. den Kartoffeln) und von Hausthieren, weil sie, was die Menge betrifft, ein Machwerkt der Menschen sind, sagen kann, daß man sie gebrauchen, verbrauchen und verzehren (tödten lassen) kann; so, scheint es, könne man auch von der obersten Gewalt im Staate, dem Souverain, sagen, er habe das Recht, seine Unterthauen, die dem größten Theil nach sein eigenes Product sind, in den Krieg, wie auf eine Jagd, und zu einer Feldschlacht, wie auf eine Lustpartie zu sübren.

Dieser Rechtsgrund aber, (ber vermuthlich ben Monarchen auch bunkel vorschweben mag,) gilt zwar freilich in Anschung ber Thiere, bie ein Eigenthum bes Menschen sein können; will sich aber boch schlechterbings nicht auf den Menschen, vornehmlich als Staats-burger, anwenden lassen, der im Staate immer als mitgesetzebenbes Glied betrachtet werden muß, (nicht blos als Mittel, sondern auch zugleich als Zweck an sich selbst,) und der also zum Kriegführen nicht allein überhaupt, sondern auch in jeder besonderen Kriegserklarung, vermittelst seiner Reprasentanten, seine freie Beistimmung geben muß, unter welcher einschräufenden Bedingung allein der Staat über seinen gefahrvollen Dienst disponiren kann.

Wir werden also wohl dieses Recht von der Pflicht des Souverains gegen das Volk (nicht umgekehrt) abzuleiten haben; wobei dieses dafür angesehen werden muß, daß es seine Stimme dazu gegeben habe, in welcher Qualität es, obzwar passiv (mit sich machen läßt), doch auch selbstthätig ist und den Souverain selbst vorstellt.

#### §. 56.

Im natürlichen Zustande ber Staaten ist bas Mecht zum Rriege (zu Hofilitaten) bie ersaubte Urt, wodurch ein Staat sein Recht verfolgt, namlich wenn er sich von diesem labirt glaubt, durch eigene Gewalt; weil es burch einen Proces, (als durch den allein die Zwistigkeiten ausgeglichen merben,) in jenem Zustande nicht geschehen kann. — Außer der thatigen Verletung, (ber ersten Aggresson, welche von der ersten Hostilität unterschieden ist,) ist es

vie Bebrohung. Hiezu gehört entweder eine zuerst vorgenommene Zuruftung, worauf sich das Recht des Zuvorkommens (jus praeventionis) gründet, ober auch blos die fürchterlich
(burch Ländererwerdung) anwachsende Macht (potentia tremenda)
eines anderen Staats. Diese ist eine Läsion des Mindermächtigen,
blos durch den Zustand vor aller That des Uebermächtigen,
und im Naturzustande ist dieser Angriff allerdings rechtmäsig. Hierauf gründet sich also das Recht des Gleichgewichts aller einander
thätig berührenden Staaten.

Was die thatige Verletung betrifft, die ein Necht zum Rriege gibt, so gehört bazu die selbstgenommene Genugthung für die Beleidigung des einen Bolks durch das Bolk des anderen Staats, die Biedervergeltung (retorsto), ohne eine Erstattung (durch friedliche Bege) bei dem anderen Staate zu suchen, womit, der Formlichkeit nach, der Ausbruch des Krieges, ohne vorbergehende Aufkündigung des Friedens (Krieges ankundigung) eine Achnlichkeit hat; weil, wenn man einmal ein Recht im Krieges zustande sinden will, etwas Analogisches mit einem Vertrag angenommen werden muß, nämlich Annahme der Erklärung des anderen Theils, daß beide ihr Recht auf diese Art suchen wollen.

#### §. 57.

Das Recht im Kriege ist gerade das im Bolterrecht, wobei die meiste Schwierigkeit ist, um sich auch nur einen Begriff davon zu machen, und ein Gesetz in diesem gesetzlosen Zustande zu denken (inter arma silent leges), ohne sich selbst zu widersprechen; es müßte denn bassenige sein: den Krieg nach solchen Grundsaten zu führen, nach welchen es immer noch möglich bleibt, aus jenem Naturzustande der Staaten (im äußeren Berhältnisse gegen einander) herauszugehen und in einen rechtlichen zu treten.

Rein Krieg unabhängiger Staaten gegen einander kann ein Straffrieg (bellum punitivum) sein. Denn Strafe sindet nur im Berhältniffe eines Oberen (imperantis) gegen ben Unterworsenen (subditum) Statt, welches Berhältniß nicht bas ber Staaten gegen

einander ist; — aber auch weber ein Ausrottungs: (bellum internecknum), noch Untersochungsfrieg (bellum zubjugatorium), der eine moralische Vertilgung eines Staats, (bessen Rock num mit dem des Ueberwinders entweder in eine Masse verschmeizt, oder in Anechtschaft verfällt,) sein würde. Nicht als ob dieses Nothmittel des Staats, zum Friedenszustande zu gelangen, an sich dem Rechte eines Staats widerspräche, sondern weil die Idee des Bolkerrechts blos den Begriff eines Antagonismus nach Principiett der außeren Freiheit dei sich führt, um sich dei dem Seinen zu erhalten, aber nicht eine Art zu erwerben, als welche, durch Verzuscherung der Macht des einen Staats, für den anderen bedrohend sein kann.

Bertheibigungsmittel aller Art sind bem bekriegten Staat erlaubt, nur nicht solche, beren Gebrauch die Unterthanen besselben, Staatsbürger zu sein, unfähig machen würde; benn alsbann machte er sich selbst zugleich unfähig, im Staatenverhaltnisse nach dem Bolkerrechte für eine Person zu gelten, (bie gleicher Rechte mit anderen theilhaftig ware.) Darunter gehört: seine eigenen Unterthanen zu Spionen, diese, ja auch Auswärtige zu Meuchelmördern, Sistmischern, (in welche Klasse auch wohl die sogenannten Scharsschützen, welche Einzelnen im Hinterhalte auflauern, gehören möchten,) oder auch nur zur Verbreitung salscher Nacheichten zu gebrauchen; mit einem Worte, sich solcher heimtückschen Mittel zu bedienen, die das Vertrauen, welches zur künstigen Gründung eines dauerhasten Friedens erfurberlich ist, vernichten würden.

Im Kriege ist es erlaubt, bem überwättigten Feinde Lieferungen und Contributionen aufzulegen, aber nicht das Bolf zu plundern, d. i. einzelnen Personen das Ihrige abzuzwingen, (benn das wäre Raub; weil nicht das überwundene Bolf, sondern der Staat, unter bessen Herrschaft es war, durch dasselbe Krieg führte;) sondern durch Ausschreibungen gegen ausgestellte Scheine: um bei nachfolgendem Frieden die dem Lande oder der Provinz ausgelegte Last proportionirlich zu vertheilen.

6. 58.

Pridensvertrags und in Hinscht auf die Folgen besselben, besteht darin: ber Sieger macht die Bedingungen, über die mit dem Besselsten übereinzukommen und zum Friedensschluß zu gelangen, Tractaten gepstogen werden, und zwar nicht gemäß irgend einem norzuschützenden Recht, was ihm wegen der norgeblichen Lässen seines Begnerd zustehe, sondern, indem er diese Frage auf sich beruhen läßt, sich stützend auf seine Gewalt. Daher kann der Ueberwinden nicht auf Erstattung der Kriegskosten antragen; weil er den Trieg seines Gegners alsdann für ungerecht ausgeben müste; sondern, ob er sich gleich dieses Argument denken mag, so darf er es doch nicht ausschwen, weil- er ihn sonst für einen Bestrafungskrieg erklären, und so wiederum eine Beseidigung ausüben wärde. Hiezu gehört auch die (auf keinen koskauf zu stellende) Auswechselung der Gesangenen, ohne aus Gleichheit der Zahl zu sehen.

Der überwundene Staat, oder bessen Unterthanen verlieren durch bie Eroberung des Landes nicht ihre staatsburgerliche Freiheit, so, daß jene zur Colonie, diese zu Leibeigenen abgewürdigt wurden? denn sonst wäre es ein Strafkrieg gewesen, der an sich selbst widerz sprechend ist. — Eine Colonie oder Provinz ist ein Wolt, das zwar seine eigene Verfassung, Gesetzebung, Boden hat, auf welchem die zu einem anderen Staat: Gehärigen nur Fremdlinge sind, der dennoch über jenes die oberste ansühen de Gemalt hat. Der letztere heißt der Mutterstaat. Der Tochterstaat wird von jenem des herrscht, aber doch von sich selbst, (durch sein eigenes Varlament, allensalls unter dem Borsitz eines Wicksonigs) regiert (civitas drydeida). Dergleichen war Athen in Weziehung auf verschiedens Inseln, und ist jest Großbritannien in Ansehung Irlands.

Noch weniger fam Leibeigenschaft und ihre Rechtmäßigkeit von der Ueberwältigung eines Bolks durch Krieg abgeleitet werden, weil man hiezu einen Straffrieg annehmen mußte. Am Allerwesnigsten eine erbliche Leibeigenschaft, die überhaupt absurd ist, weil die Schuld aus Jemandes Berbrechen nicht anerben kann.

Daß mit bem Friedenkschlusse auch bie Umnestie verbunden fei, tiegt schon im Begriffe besselben.

#### §. 59.

Das Recht bes Friedens ist 1) das im Frieden zu sein, wenn in der Nachbarschaft Krieg ist, oder das der Neutra: lität; 2) sich die Fortdauer des geschlossenen Friedens zusichern zu lassen, d. i. das der Sarantie; 3) zu wechselseitiger Bersbindung (Bundsgenossenschaft) mehrerer Staaten, sich gegen alle außere oder innere etwanige Angrisse gemeinschaftlich zu vertheisbigen; nicht ein Bund zum Angreisen und innerer Bergrößerung.

#### **6... 60.**

Das Recht eines Staats gegen einen ungerechten Feine bat teine Grenzen (wohl zwar ber Qualitat, aber nicht ber Quantitet b. i. bem Grabe nach): b. i. ber beeintrachtigte Staat barf fic awar nicht aller Mittel, aber bach ber an fich julaffigen in bem Maage bebienen, um bas Seine zu behaupten, als er bagu Krafte hat. — Bas ift aber wun nach Begriffen bes Rollerrechts, in welchem, wie überhaupt im Anturguffande, nin jeder Staat in feiner eigenen Sache Richter ift, ein ungerechter Seind? . Ce ift bem jenige, beffen offentlich, (es fei worthich Gber thatlich) gegufferter Bille eine Marime verrath, nach welcher, wenn fle zur allgemeinen Regel gemacht wurde, tein Friedenszustand unter Bolbern möglich fondern ber Raturguftand weremigt merben mußte. - Dergieichen ift bie Mirlegung offentlicher Bertrage, won welcher men voransfeten tann, daß fie die Sache aller Bolter betrifft, beren Freiheit baburth bedraht wird; und die dadurch aufgesorbert wenden, sich gegen einen solchen Unfug zu wereinigen und ihm die Macht bazu zu nehmen; aber boch auch nicht, um fich in fein gant gu theilen, einen Staat gleichsam auf ber Erbe verschwinden zu machen; benn bes ware Ungerechtigkeit gegen bas Bolk, welches fein ursprungliches Recht, fich in ein gemeines Wefen zu verbinden, nicht verlieren kann, sondern es eine neue Berfassung annehmen zu laffen, bie, ihrer Ratur nach, ber Reigung jum Rriege ungunftig ift.

Uebrigens ift ber Ausbrud: eines ungerechten Feinbes, im Raturzustande pleonastisch; benn ber Naturzustand ist selbst ein Bustand ber Ungerechtigkeit. Ein gerechter Feind wurde ber sein, welchem meinerseits zu widerstehen ich Unrecht thun wurde; bieser wurde aber alsbann auch nicht mein Feind sein.

#### §. 61.

Da ber Naturzuffand ber Bolfer ebensomohl, als einzelner Menschen, ein Buftand ift, aus bem man berausgeben foll, um in einen gefetzlichen zu treten, fo ift vor biefer Ereigniß alles Recht ber Bolter und alles durch ben Krieg erwerbliche ober erhaltbare außere Mein und Dein ber Staaten blos proviforifch, und tann nur in einem allgemeinen Staaten verein (analogifc mit bem, woburch ein Bolt Staat wird,) peremtorifch geltend und ein wahrer Friedenszuftand werben. Beil aber, bei gar ju großet Ausbehnung eines folchen Bolterftaats über weite Landfriche, bie Regierung beffelben, mithin auch bie Beschübung eines jeben Bliebes enblich unmöglich werben muß; eine Menge folcher Corporationen aber wiederum einen Rriegszuftand berbeiführt; fo ift ber emige Ariebe, (bas lette Biel bes gangen Bolkerrechts.) freilich eine maubführbare Ibee. Die politischen Grundfate aber, bie baraufabaweden, namlich folche Berbindungen ber Staaten einzugehen, als jur continuirlichen Unnaberung ju bemfelben bienen, fint es nicht, sondern, so wie diese eine auf der Phicht, mithin auch auf bem Rechte ber Menfchen und Staaten gegrunbete Aufgabe ift. allerdings ausführbar.

Man tann einen solchen Verein einiger Staaten, um ben Frieden zu erhalten, ben permanenten Staatencongreß nennen, zu welchem sich zu gesellen, jedem benachbarten unbenommen bleibt; bergleichen, (wenigstens was die Förmlichkeiten des Bollerrechts in Absicht auf die Erhaltung des Friedens betrifft,) in der ersten Halfte dieses Sahrhunderts in der Versammlung der Generalstaaten im Haag noch Statt fand; wo die Minister der meisten europäischen Hose, und selbst der kleinsten Republiken, ihre Beschwerden über die

Befehdungen, die einem von bem anderen widerfahren waren, ansbrachten, und so sich ganz Europa als einen einzigen siderirten Staat dachten, den sie in jener ihren deffentlichen Streitigkeiten gleichsam als Schiedsrichter annahmen, statt bessen späterhin das Bolkerrecht blos in Buchern übrig geblieben, aus Cabinetten aber verschwunden, ober nach schon verübter Gewalt, in Form der Deductionen, der Dunkelheit der Archive anvertraut worden ist.

Unter einem Congreß wird hier aber nur eine willführliche, ju aller Zeit ablöbliche Zusammentretung verschiedener Staaten, nicht eine solche Berbindung, welche, so wie die der Amerikanischen Staaten,) auf einer Staatsverfassung gegründet und daher unauselöslich ift, verstanden; — durch welchen allein die Idee eines zu errichtenden öffentlichen Rechts der Bolker, ihre Streitigkeiten auf einike Art, gleichsam durch einen Proces, nicht auf barbarische (nach Art der Wilden), nämlich durch Krieg zu entscheiden, realisitet werden kann.

erin (n. 1800)

Eugen (1990) de premier de la companya de la compan

....

r 600 m

## önfrentlichen Rechts

britter Abschnitt.

## Das Beltburgerrecht.

§. 62

Diese Bernunftibee einer friedlichen, wenngleich noch nicht freundschaftlichen, burchgangigen Gemeinschaft aller Bolfer auf Erben, bie unter einander in wirksame Berhaltnisse kommen konnen, ift nicht etwa philanthropisch (ethisch), sonbern ein rechtliches Princip. Die Natur hat-fie alle zusammen (vermoge ber Rugelgestalt ihres Aufenthalts, als globus terraqueus) in bestimmte Grenzen eingeschlossen, und ba ber Besit bes Bobens, worauf ber Erbbewohner leben tann, immer nur als Besit von einem Theil eines bestimmten Sanzen, folglich ats ein folder, auf ben jeber berfelben ursprunglich ein Recht hat, gedacht werden kann; fo fiehen alle Bolfer urfprunglich in einer Gemeinschaft bes Bobens, nicht aber ber rechtlichen Gemeinschaft bes Befiges (communio), und hiemit bes Gebrauchs ober bes Eigenthums an benfelben, sonbern ber physischen moglichen Wechselwirkung (commercium), b. i. in einem burchgangigen Berhaltniffe eines ju allen anberen, fich jum Berkehr unter einander anzubieten, und haben ein Recht, ben Berfuch mit bemfelben zu machen, ohne bag ber Auswärtige ibm barum als einem Feind zu begegnen berechtigt mare. — Diefes Recht, sofern es auf die mogliche Bereinigung aller Bolter in Absicht auf

gewiffe allgemeine Gefete ihred moglichen Bertehrs geht, kann bas weltburgerliche (jus vonnepolitioum) genannt werben.

Mesne können Bolker auß aller Gemeinschaft mit einander zu seinen scheinen; und dennoch sind sie, vermittelst der Schissahrt, gerade die glückichsten Raturaniagen zu ihrem Berkehr, welches, je mehr es einander ande Küsten gibt, (wie die des mittelländischen,) nur desto lebhasten sein kann, deren Besuchung gleichwohl, noch mehr aber die Riaderlassung auf denselben, um sie mit dem Rutters lande zu verknüpfen, zugleich die Beranissung dazu gibt, daß Uebel und Gewaltthätigkeit un einem Orte unseres Globs an allen gefühlt wird. Dieser mögliche Misbrauch kann aber das Recht des Erdzbürgers nicht ausheben, die Gemeinschaft mit allen zu versuchen und zu diesem Zweck alle Gegenden der Erde zu besuchen, wenn es gleich nicht ein Recht der Ansiedelung auf dem Boden eines anderen Bolks (jus incolatus) ist, als zu welchem ein besonderer Vertrag erfordert wird.

Es fragt fich aber: ob ein Bolk in neuentbeckten Landern eine Anwohnung (accolatus) und Besignehmung in der Nachbarschafteines Bolk, das in einem folden Landftriche schon Platz genommen hat, auch ahne seine Einwilligung unternehmen durfe? —

Wenn Andamung in folder Entlegenheit vom Sit des ersteren geschieht, daß keines derfelben im Gebrauch seines Robens dem ans beren Eintrag thut, so ist das Mecht: dazu nicht zu bezweiseln; wenn es aber Herten- oden Jagdvölker sind, (wie die Hottentotten, Amer gusen und die meisten Amerikanischen Nationen,) deren Unterhalt von großen doen Kandstrecken abhängt, so würde dies nicht mit Gewalt, sondern nur durch Vertrag, und selbst dieser nicht mit Wezung wer Unwissendert jener Sinwohner in Ansehung der Abtretung sacher Länderseien gesähehen könnem; obzwar die Nachtsertigungsgründe scheinder gezug sind, daß eine solche Gewaltthätigkeit zum Weltbestengereiche; theils durch Entrer rober Rölker, (wie der Kormand, durch den selbst Weisig der Keligion von Leutschland entschuldigen will,) theils zur Reinigung seines eigenen Landes von verberdten Menschen und gehoffter Welsstern berseihen.

oder ihrer Nachkommenschaft, in einem anderen Welttheile (wie in Neuholland); demn alle diese vermeintlich guten Abstichten Konnen voch den Fleiken der Ungerechtigkeit in den dazu gedrauchten Mitteln nicht abwaschen. — Wendet man hiegegen ein: daß bei solcher Bedenklichkeit, mit der Gewalt den Ansang zu Gründung eines gesetzlichen Zustandes zu machen, vielleicht die ganze Erde noch in gesetzlichen Zustande sein wurde; so kann das ebensowenig jene Rechtsbedingung ausheben, als der Borwand der Staatsrevolutionisten, daß es auch, wenn Verfassungen verwartet sind, dem Volke zustehe, sie mit Gewalt umzusormen und überhaupt einmal für allement ungerecht zu sein, um nachher die Gerechtigkeit desto sicherer zu gründen und ausblüchen zu machen.

## Beschluß.

Wenn Jemand nicht beweisen kann, baß ein Ding ift, so mag er versuchen zu beweisen, bag es nicht ift. Will es ihm mit Reinem von Beiben gelingen, (ein Fall, ber oft eintritt;) fo tann er noch fragen: ob es ihn intereffire, bas Eine ober bas Anbere (burch eine Oppothese) angunehmen, und dies zwar in theoretischer, ober in praktischer Rudficht, b. i. entweber um fich blos ein gewiffes Phanomen, (wie z. B. fur ben Aftronom bas bes Rudganges und Stillftanbes ber Planeten) ju erklaren, ober um einen gewiffen Bred zu erreichen, bet' nun wieberum entweber pragmatifc (bloser Runstzwed), ober moralisch b. i. ein folder 3med sein tann, ben fich zu feben bie Marime felbft Pflicht ift. - Es verfieht fich von felbst: bag nicht bas Unnehmen (suppositio) ber Musflihrbarkeit jenes 3meds, welches ein blos theoretisches und bagu noch problematisches Urtheil ift, bier zur Pflicht gemacht werbe; benn bagu (etwas gu glauben) gibts teine Berbindlichkeit, fondern bas Hanveln nach ber Ibee jenes 3wecks, wenn auch nicht bie minbefte theoretische Wahrscheinlichkeit ba ift, bag er ausgeführt

werden tonne, bemoch aber seine Unmöglichkeit gleichfalls nicht bemonstrirt werden tann, bas ift es, wozu uns eine Pflicht obliegt.

- Run fpricht die moralisch = praktische Bernunft in uns ihr unwiderrufliches Veto aus: es foll tein Rrieg fein; meber ber. welcher zwischen Mir und Dir im Naturzustande, noch zwischen uns als Staaten, bie, obzwar innerlich im gefetzlichen, boch außerlich (im Berhaltniß gegen einander) im gefetofen Buftande find; benn bas ift nicht die Art, wie Jedermann fein Recht fuchen foll. Also ift nicht mehr bie Frage: ob ber ewige Friede ein Ding ober Unding fei, und ob wir und nicht in unferem theoretischen Urtheile betrügen, wenn wir bas Erftere annehmen, fonbern wir muffen fo handeln, als ob bas Ding fei, was vielleicht nicht ift, auf Begrundung beffelben und biejenige Conftitution, Die uns bazu bie tanglichfte fcheint, (vielleicht ben Republicanismus aller Staaten fammt und fonbers) hinwirken, um ihn berbeiguführen und bem beillosen Kriegführen, worauf, als ben Sauptzwed, bisber alle Staaten ohne Ausnahme ihre innere Unftalten gerichtet baben, ein Ende zu machen. Und wenn bas Lettere, was die Bollenbung biefer Absicht betrifft, auch immer ein frommer Bunsch bliebe, fo betrügen wir uns boch gewiß nicht mit ber Unnahme ber Marime babin unablaffig ju wirken; benn biefe ift Pflicht; bas moralische Befet aber in uns felbst fur betrüglich anzunehmen, murbe ben Abicheu erregenden Bunich hervorbringen, lieber aller Bernunft gu entbehren und fich, feinen Grundfaten nach, mit ben übrigen Thier-Maffen in einen gleichen Dechanismus ber Natur geworfen anzuseben.

Man kann sagen, daß diese allgemeine und fortdauernde Friebensstiftung nicht blos einen Theil, sondern den ganzen Endzweck der Rechtslehre innerhalb den Grenzen der blosen Bernunft ausmache; denn der Friedenszustand ist allein der unter Gesetzen gesicherte Zustand des Mein und Dein in einer Menge einander benachbarter Menschen, mithin die in einer Versassung zusammen sind, deren Regel aber nicht von der Ersahrung derjenigen, die sich bisher am Besten dabei befunden haben, als einer Norm für Andere, sondern die durch die Vernunft a priori von dem Ideal einer rechts Kant s. W.

lichen Berbindung ber Menichen unter offentlichen Gesetzen überhaupt bergenommen werben muß, weil alle Beispiele, (als bie nur erlautern, aber nichts beweisen konnen,) truglich find, und fo allerdings einer Metaphyfit bedurfen, beren Nothwendigkeit biejenigen, die biefer fpotten, boch unvorsichtiger Beife felbft zugestehen, wenn fie g. B., wie fie es oft thun, fagen: "die beste Berfassung ift bie, wo nicht bie Menfchen, fondern die Gefebe machthabend find." Denn mas kann mehr metaphyfisch sublimirt fein, als eben biefe Ibee, welche gleichwohl, nach jener ihrer eigenen Behauptung, die bewährtefte objective Realitat hat, die sich auch in vorkommenden Kallen leicht barftellen läßt, und welche allein, wenn fie nicht revolutionsmäßig burch einen Sprung, b. i. burch gewaltsame Umfturzung einer bieber bestandenen fehlerhaften, - (benn ba murbe fich zwischeninne ein Augenblick ber Bernichtung alles rechtlichen Buftanbes ereignen,) fondern durch allmählige Reform nach festen Grundfaten versucht und burchgeführt wird, in continuirlicher Unnaherung jum bochften politischen But, zum ewigen Frieden hinleiten kann.

H

Die

# Metaphysik der Sitten.

Zweiter Theil,

metaphysische Anfangsgründe

ber

Engendlehre.

1797.

## Borrebe,

Wenn es über irgend einen Gegenstand eine Philosophie (ein System der Bernunfterkenntniß aus Begriffen) gibt, so muß es für diese Philosophie auch ein System reiner, von aller Ansschauungsbedingung unabhängiger Vernunstbegriffe, d. i. eine Metasphysik geben. — Es fragt sich nur: ob es für jede praktische Philosophie, als Pflichtenlehre, mithin auch für die Tugendlehre (Ethik) metaphysischer Anfangsgründe bedürfe, um sie, als wahre Wissenschaft (systematisch), nicht blos als Aggregat einzeln aufgesuchter Lehren (fragmentarisch), ausstellen zu können. — Von der reinen Rechtslehre wird Niemand dies Bedürsniß bezweiseln; denn sie betrifft nur das Förmliche ber nach Freiheitsgesetzen im außeren Verhältniß einzuschränkenden Wilkführ; abgesehen von allem Iwek, als der Materie derselben. Die Pflichtenlehre ist also hier eine blose Wissenstlehre (doctrina scientiae) \*).

<sup>\*)</sup> Gin ber praftischen Philosophie Rundiger ift barum eben nicht ein praftischer Philosoph. Der lettere ift berjenige, welcher fich den Bernunftzweck zum Grundsat feiner handlungen macht, indem er bamit zugleich bas bagu nothige Biffen verbindet; welches, ba es aufs Thun abgezweckt ift, nicht eben bis zu den fubtilften Faben ber Detaphyfit ausgesponnen werben barf, wenn es nicht etwan eine Rechtspflicht betrifft, als bei welcher auf ber Bage ber Gerechtigfeit bas Mein und Dein, nach bem Princip der Gleichheit der Wirfung und Gegenwirfung, genau bestimmt werden, und barum ber mathematischen Abgemeffenheit analog fein muß, fondern eine blofe Tugendpflicht angeht. Denn ba fommt es nicht blos barauf an, ju miffen, mas zu thun Pflicht ift, (welches, wegen ber 3mede, bie naturlicher Beife alle Menfchen haben, leicht angegeben werben fann.;) fons bern vornehmlich auf bas innere Princip bes Billens, namlich bag bas Bewußtfein biefer Pflicht zugleich Triebfeber ber Sandlungen fei, um von dem, der mit feinem Biffen biefes Beisheitsprinctp verenupft, fagen gu tonnen: bag er ein prattifcher Philosoph fei.

In biefer Philosophie (ber Tugenblehre) scheint es nun ber Roee berfelben gerade jumiber ju fein, bis zu metaphyfifchen Unfangegrunden gurudzugeben, um ben Pflichtbegriff, von allem Empirischen (von jedem Gefühl) gereinigt, boch zur Triebfeder zu machen. Denn- was tann man fich fur einen Begriff von ber boben Rraft und herculischen Starte machen, die ausreichen follte, um bie laftergebarenden Reigungen zu überwältigen, wenn die Tugend ihre Baffen aus der Ruftkammer der Metaphofik entlehnen foll? welche eine Sache ber Speculation ift', die nur wenig Menschen zu band. baben wiffen. Daber fallen auch alle Tugenblehren, in Sorfalen, von Rangeln und in Bolksbuchern, wenn fie mit metaphyfischen Broden ausgeschmudt werben, ins Bacherliche. — Aber barum ift es boch nicht unnut, vielweniger lacherlich, ben erften Grunden ber Sugenblehre in einer Detaphpfit nachzuspuren; benn irgend Giner muß boch als Philosoph auf die erften Grunde biefes Pflichtbegriffs hinausgeben: weil fonft weber Sicherheit, noch Cauterkeit fur bie Tugenblehre überhaupt zu erwarten mare. Sich besfalls auf ein gemiffes Gefühl, welches man, feiner bavon erwarteten Wirkung halber, moralisch nennt, zu verlaffen, tann auch wohl bem Bolts: lehrer genügen; indem biefer jum Probirftein einer Tugendpflicht, ob sie es sei ober nicht, die Aufgabe zu beherzigen verlangt: "wie, wenn nun ein Jeber in jebem Fall beine Marime jum allgemeinen Gefeß machte, wurde eine folche wohl mit fich felbst zusammenftimmen konnen?" - Aber wenn es blos Gefühl mare, was auch biefen Sat jum Probirftein zu nehmen uns zur Pflicht machte, fo ware diefe boch alsbann nicht burch die Bernunft bictirt, fondern nur instinctmäßig, mithin blindlings bafür angenommen.

Allein in der That grundet sich kein moralisches Princip +), wie man wohl wähnt, auf irgend ein Gefühl, sondern ein solches Princip ist wirklich nichts Anderes, als dunkel gedachte Meta=physik, die jedem Menschen in seiner Vernunftanlage beimohnt; wie der Lehrer es leicht gewahr wird, der seinen Lehrling über ben

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Allein kein moralisches Princip grundet fich in ber That", u. f. w.

Pflichtimperativ, und bessenk Anwendung auf moralische Beurtheilungseiner Handlungen so tratisch zu katechisiren versucht. — Der Bortrag desselben (die Technik) darf eben nicht allemal metaphysisch und die Sprache nicht nothwendig scholastisch sein, wenn jener den Lehrling nicht etwa zum Philosophen bilden wist. Aber der Sedanke muß die Clemente der Metaphysik zurückgeben, ohne die keine Sicherheit und Reinigkeit, ja seldst nicht einzmal bewegende Kraft in der Tugendlehre zu erwarten ist.

Geht man von biesem Grundsate ab, und fangt vom patholoaischen, ober bem reinafthetifchen, ober auch bem moralischen Ge= fühl (bem subjectiopraktischen statt bes objectiven), b. i. von der Materie bes Willens, bem 3med, nicht von ber Korm beffelben b. i. bem Gefet an, um von ba aus bie Pflichten zu beftimmen; fo finden freilich teine metaphyfifchen Unfangegrunde ber Tugenblebre Statt, - benn Gefühl, woburch es auch immer erregt werben mag, ift jederzeit phyfifch. - Aber bie Tugendlehre wird alsbenn auch in ihrer Quelle, einerlei ob in Schulen, ober in Borfalen u. f. w. verberbt. Denn es ift nicht gleichviel, burch welche Triebfebern als Mittel man zu einer guten Absicht (ber Befolgung 'aller Pflicht) bingeleitet werbe. — — Es mag also ben oratel= magig ober auch geniemagig über Pflichtenlehre abfprechenben vermeinten Beisbeitslehrern Detaphpfit noch fo febr aneteln; fo ift es boch fur bie, welche fich baju aufwerfen, unerlagliche Pflicht, felbst in ber Augenblehre zu jener ihren Grunbfagen jurudzugeben, und auf ihren Banten vorerst felbst bie Schule ju machen.

Man muß sich hiebei billig wundern: wie es, nach allen bisherigen Lauterungen des Pflichtprincips, sofern es aus reiner Bernumft abgeleitet wird, noch möglich war, es wiederum auf Glückseligkeitslehre zurückzuführen; doch so, daß eine gewisse moralische Slückseligkeit, die nicht auf empirischen Ursachen deruhte, zu dem Ende ausgedacht worden, welche ein sich selbst widersprechendes Unding ist. — Der benkende Mensch nämlich, wenn er über

bie Unreize jum Lufter gefiegt bat, und feine, oft fauere Pflicht gethan zu haben fich bewußt ift, findet fich in einem Buftande ber Seelenrube und Bufriedenbeit, ben man gar wohl Gludfeligkeit nennen kann; in welchem die Tugend ihr eigner Lohn ift. - Run fagt ber Eubamonift: biefe Bonne, Diefe Gludfeligfeit ift ber eigentliche Bewegungsgrund, warum er tugenbhaft handelt. Richt ber Begriff ber Pflicht bestimme unmittelbar feinen Billen, fonbern nur vermittelft ber im Profpect gefehenen Gludfeligfeit werde er bewogen, feine Pflicht zu thun. - Run ift aber flar, baß, weil er fich diefen Tugendlohn nur von bem Bewußtsein seine Pflicht gethan zu haben versprechen kann, das letigenannte boch vorangeben muffe; b. i. er muß fich verbunden finden feine Pflicht zu thun, ebe er noch, und ohne bag er baran benft, bag Gludfeligfeit bie Rolge ber Pflichtbeobachtung sein werbe. Er brebt sich also mit feiner Metiologie im Birtel herum. Er fann namlich nur hoffen, gludlich (ober innerlich felig) ju fein, wenn er fich feiner Pflicht: beobachtung bewußt ift; er tann aber jur Beobachtung feiner Pflicht nur bewogen werben, wenn er voraussieht, bag er fich baburch gludlich machen werbe. — Aber es ift in biefer Bernunftelei auch ein Biberfpruch. Denn einerfeits foll er feine Pflicht beobachten, ohne erft ju fragen, welche Wirkung Diefes auf feine Gludfeligkeit haben werde, mithin aus einem moralisch en Grunde; andererfeits aber kann er boch nur etwas fur feine Pflicht anerkennen, wenn er auf Gludfeligkeit rechnen fann, die ihm baburch erwachsen wird, mithin nach pathologischem Princip, welches gerade bas Gegentheil des Borigen ift.

Ich habe an einem anderen Orte (der Berlinischen Monatsschrift) den Unterschied der Luft, welche pathologisch ist, von der moralischen, wie ich glaube, auf die einfachsten Ausdrücke zurückgeführt. Die Lust namich, welche vor der Besolgung des Gesetzes hergehen muß, damit diesem gemäß gehandelt werde, ist pathologisch und das Verhalten folgt der Naturordnung; diesenige aber, vor welcher das Gesetz hergehen muß, damit sie empfunden werde, ist in der sittlichen Ordnung. — Benn dieser Unterschied nicht



beobachtet wirb, wenn Eudamonie (bas Gludfeligfeitsprincip) flatt ber Eleutheronomie (bes Freiheitsprincips ber inneren Gefetgebung) zum Grunbsate aufgestellt wird; so ist bie Folge bavon Euthanafie (ber sanfte Tob) aller Moral.

Die Ursache dieser Irrungen ist keine andere, als solgende. Der kategorische Imperativ, aus dem diese Gesete dictatorisch hervorgehen, will denen, die blos an physiologische Erklärungen gewohnt sind, nicht in den Ropf; unerachtet sie sich doch durch ihn unwiderstehlich gedrungen fühlen. Der Unmuth aber, sich das nicht erklären zu können, was über jenen Kreis ganzlich hinaus liegt, die Freiheit der Willkühr, so seelenerhebend auch eben dieser Borzug des Menschen ist, einer solchen Idee sähig zu sein, reizt durch die stolzen Ansprüche der speculativen Bernunst, die sonst ihr Bermögen in anderen Feldern so stark fühlt, die für die Allgewalt der theoretischen Bernunst Berdündeten gleichsam zum allgemeinen Aufgebot, sich jener Idee zu widersehen, und so den moralischen Freiheitsbegriff jeht und vielleicht noch lange, odzwar am Ende doch vergeblich, anzusechten und, wo möglich, verdächtig zu machen.

# Einleitung

## zur Zugenblehre.

Lesophia moralis) überhaupt, welche man auch die Lehre von ben Pflichten benannte. In der Folge hat man es rathsam gefunden, diesen Namen auf einen Theil der Sittenlehre, nämlich auf die Lebre von den Pflichten, die nicht unter außeren Gesetzen stehen, allein zu übertragen, (dem man im Deutschen den Namen Tugendlehre angemessen gefunden hat:) so, daß jetzt das System der allgemeinen Pflichtenlehre in das der Rechtslehre (Jurisprudentia), welche außerer Gesetze fähig ist, und der Tugendlehre (Ethica) einzetheilt wird, die deren nicht sähig ist; wobei es denn auch sein Bewenden haben mag,

## I.

Erorterung des Begriffs einer Tugendlehre.

Der Pflichtbegriff ist an sich schon ber Begriff von einer Rothigung (Zwang) der freien Willführ durchs Geset; dieser Zwang mag nun ein außerer oder ein Selbstzwang sein. Der moralische Imperativ verkündigt durch seinen kategorischen Aussspruch (das unbedingte Sollen) diesen Zwang, der also nicht auf vernünstige Wesen überhaupt, (deren es etwa auch heilige geben könnte,) sondern auf Menschen, als vernünstige Naturwesen geht, die dazu unheilig genug sind, daß sie die Lust wohl anwandeln kann, das moralische Geset, ob sie gleich bessen Ansehen selbst ans

erkennen, doch zu übertreten, und selbst, wenn sie es befolgen, es bennoch ungern (mit Widerstand ihrer Neigung) zu thun, als worin der Zwang eigentlich besteht \*). — Da aber der Mensch boch ein freies (moralisches) Wesen ist, so kann ber Pflichtbegriff keinen anderen, als den Selbstzwang (burch die Borskellung bes Gesehes allein) enthalten, wenn es auf die innere Willensbestimmung (die Triebseber) angesehen ist, denn dadurch allein wird es möglich, jene Nothigung (selbst, wenn sie eine außere ware,) mit der Freiheit der Willuhr zu vereinigen, wobei aber alsdann der Pflichtsbegriff ein ethischer sein wird.

Die Antriebe ber Natur enthalten also hindernisse ber Pflichtvollziehung im Gemuth bes Menschen, und, zum Theil machtig, widerstrebende Kräfte, die also zu bekämpfen, und burch die Bernunft, nicht erst kunftig, sondern gleich jest (zugleich mit dem Gedanken) zu besiegen er sich vermögend urtheilen muß: nam- lich das zu können, was das Geset unbedingt besiehlt, daß er thun foll.

Nun ift bas Bermögen und ber überlegte Borfat einem ftarken, aber ungerechten Gegner Wiberstand zu thun, die Tapferkeit (fortitudo) und in Ansehung des Gegners der sittlichen Gesinnung in uns, Tugend (virtus, fortitudo moralis). Also ist die allgemeine Pflichtenlehre in dem Theil, der nicht die außere Freiheit, fondern die innere unter Gesetze bringt, eine Tugendlehre.

<sup>\*)</sup> Der Mensch aber sindet sich boch als moralisches Wesen zugleich, wenn er sich objectiv, wozu er durch seine reine praktische Vernunft bestimmt ist (nach der Menschheit in seiner eigenen Person), betrachtet, heilig genug, um das innere Geset ungern zu übertreten; denn es gibt keinen so verruchten Menschen, der bei dieser Uebertretung in sich nicht einen Widersstand fühlte, und eine Verabscheuung seiner selbst, bei der er sich selbst Iwang anthun muß. — Das Phanomen nun: daß der Mensch auf diesem Scheiderwege, (wo die sichen Fabel den hercules, zwischen Tugend und Wollust hinsstellt,) mehr hang zeigt, der Neigung, als dem Geset Gehor zu geben, zu erklaren ist unmöglich; weil wir, was geschieht, nur erklaren können, indem wir es von einer Ursache nach Geseten der Natur ableiten; wobei wir aber die Wilkühr nicht als frei denken würden. — Dieser wechselseitig entgegenz gesete Selbstzwang aber, und die Unvermeiblichsteit dessehn gibt doch die unbegreisliche Eigenschaft der Freiheit selbst zu ekkennen.

Die Rechtslehre hatte es blos mit der formalen Bedingung der außeren Freiheit (durch die Zusammenstimmung mit sich selbst, wenn ihre Maxime zum allgemeinen Sesetz gemacht wurde,) d. i. mit dem Necht zu thun. Die Ethik dagegen gibt noch eine Materie (einen Gegenstand der freien Willkuhr), einen Zweck der reinen Vernunst, der zugleich als objectiv=nathwendiger Zweck, d. i. für den Renschen als Pslicht vorgestellt wird, an die Hand.—Denn da die sünnlichen Neigungen zu Zwecken (als der Materie der Willkuhr) verleiten, die der Pslicht zuwider sein können, so kann die gesetzgebende Vernunst ihrem Einsluß nicht anders wehren, als wiederum durch einen entgegengesetzten moralischen Zweck, der also von der Reigung unabhängig a priori gegeben sein muß.

Bwed ift ein Gegenftand ber Billfuhr (eines vernunftigen Befens), burch beffen Borftellung biefe zu einer Handlung, biefen Gegenstand hervorzubringen, bestimmt wird. - Run tann ich zwar zu Sandlungen, die als Mittel auf einen 3weck gerichtet find, nie aber einen 3med ju haben von Unberen gezwungen werben, fonbern ich kann nur felbst mir etwas jum 3med machen. -Wenn ich aber auch verbunden bin, mir irgend etwas, mas in ben Beariffen ber praktischen Bernunft liegt, jum 3wede ju machen, mithin, außer bem formalen Beftimmungsgrunde ber Billfuhr, (wie bas' Recht bergleichen enthalt,) noch einen materialen, einen 3med zu haben, ber bem 3med aus finnlichen Antrieben entgegengefett werben tonne; fo gibt biefes ben Begriff von einem 3med, ber an fich felbft Pflicht ift; Die Behre beffelben aber tann nicht zu ber bes Rechts, fondern muß zur Ethit gehoren, als welche allein ben Selbstamang nach moralischen Geseten in ihrem Begriffe mit fich führt.

Aus biesem Grunde kann die Ethik auch als das System ber 3 wecke ber reinen praktischen Vernunft befinirt werben. — 3weck und 3wangspflicht +) unterscheiden die zwei Abtheilungen ber allgemeinen Sittenlehre. Daß die Ethik Pslichten enthalte, zu beren

<sup>+) 1.</sup> Mueg. " 3wed und Pflicht"

Beobachtung man von Anberen nicht (physisch) gezwungen werben kann, ist blos die Folge baraus, baß sie eine Lehre ber 3wede ist, weil ein 3wang, bergleichen zu haben ober sich vorzuseten, sich selbst widerspricht.

Dag aber bie Ethit eine Zugenblehre (doctrina officiorum virtutis) fei, folgt aus ber obigen Erklarung ber Tugend, verglichen mit ber Bervflichtung, beren Gigenthumlichkeit fo eben gezeigt morben. - Es gibt namlich feine anbere Bestimmung ber Billfubr. bie burch ibren Begriff icon baju geeignet mare, von ber Billfubr Underer felbft phyfifch nicht gezwungen werben zu tonnen. als nur bie ju einem 3wede. Gin Unberer tann mich gwar amingen, etwas ju thun, was nicht mein 3wed, (fonbern nur Mittel jum 3med eines Unberen) ift, aber nicht bagu, bag ich es mir gum 3med mache, und boch tann ich feinen 3med haben, ohne ihn mir zu machen. Das Lettere ware ein Biberfpruch mit fich felbst; ein Act ber Freiheit, ber boch jugleich nicht frei mare. -Aber fich felbft einen 3wed gu feten, ber jugleich Pflicht ift, ift kein Wiberspruch; weil ich ba mich felbst zwinge, welches mit ber Freiheit gar wohl zusammen besteht \*). - Bie ift aber ein folder Bwed moglich? bas ift jest die Frage. Denn die Moglichkeit bes Begriffs von einer Sache, (bag er fich nicht widerspricht,) ift noch nicht hinreichend bagu, um die Möglichkeit ber Sache felbft, (bie objective Realitat bes Begriffs) anzunehmen.

<sup>\*)</sup> Je weniger ber Menich physisch, je mehr er dagegen moralisch (burch bie blose Borftellung ber Pflicht) kann gezwungen werben, besto freier ift er. — Der, so z. B. von genugsam fester Entschließung und starker Seele ift, eine Lustvarkeit, die er sich vorgenommen hat, nicht aufzugeben, man mag ihm noch so viel Schaben vorstellen, ben er sich daburch zuzieht, aber auf die Borftellung, daß er hiebet eine Amtepsticht verabsaume, oder einen kranken Bater vernachläffige, von seinem Vorsat unbedenklich, obzwar sehr ungern absteht, beweist eben damit seine Freiheit im höchsten Grabe, daß er der Stimme der Pflicht nicht widerstehen kann.

#### II.

Erörterung des Begriffs von einem Zwede, der zugleich Pflicht ift.

Man kann sich bas Verhältniß bes Iweds zur Pflicht auf zweierlei Art benken: entweder, von dem Zwede ausgehend, die Marime der pflichtmäßigen Handlungen, oder umgekehrt, von dieser anhebend, den Zwed aussindig zu machen, der zugleich Pflicht ist. — Die Rechtslehre geht auf dem ersten Wege. Es wird Jedermanns freier Willkahr überlassen, welchen Zwed er sich sur seine Handlung sehen wolle. Die Marime derselben aber ist a priort bestimmt: daß nämlich die Freiheit des Handelnden mit jedes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bessehen könne.

Die Ethik aber nimmt einen entgegengesetzen Weg. Sie kann nicht von den Zwecken ausgehen, die der Mensch sich setzen mag, und darnach über seine zu nehmenden Marimen d. i. über seine Psiicht verfügen; denn das wären empirische Gründe der Marimen, die keinen Psiichtbegriff abgeben; indem dieser, das katezgorische Sollen, in der reinen Vernunft allein seine Wurzel hat; wie denn auch, wenn die Marimen nach jenen Zwecken, (welche alle selbsissächtig sind,) genommen werden sollten, vom Psiichtbegriff eigentlich gar nicht die Rede sein konnte. — Also wird in der Ethik der Pflichtbe griff auf Zwecke leiten und die Marimen, in Anssehung der Zwecke, die wir und setzen sollten, nach moralischen Grundsähen begründen mussen.

Dahin gestellt: mas benn bas für ein Zweck sei, ber an sich feibst Pflicht ist, und wie ein folder möglich fei, ift hier nur noch zu zeigen nothig, baß und warum eine Pslicht bieser Art ben Namen einer Tugendpflicht führe.

Aller Pflicht correspondirt ein Recht, als Befugnis (facultas moralis generatim) betrachtet, aber nicht allen Pflichten correspondiren Rechte eines Underen (facultas juridica), Semand zu

zwingen, sondern nur den besonders sogenannten Rechtspflichten.
— Sben so correspondirt aller ethischen Berbindlichkeit der Augendbegriff, aber nicht alle ethische Pflichten sind darum Augendpflichten. Diejenigen nämlich sind es nicht, welche nicht sowohl einen gewissen Zweck (Materie, Object der Willführ), als blos das Körmliche der sittlichen Willensbestimmung, (z. B. daß die pflichtmäßige Handlung auch aus Pflicht geschehen musse,) betreffen. Nur ein Zweck, der zugleich Pflicht ist, kann Augendppflicht genannt werden. Daher gibt es mehrere der letzteren (auch verschiedene Augenden); dagegen von der ersteren nur eine, aber für alle Handlungen gültige Pflicht, (nur eine +) tugendhafte Gesinnung) gedacht wird.

Die Tugendpflicht ift von ber Rechtspflicht wefentlich barin unterschieben: bag zu biefer ein außerer Zwang moralisch = möglich ift, jene aber auf bem freien Gelbstzwange allein beruht. - Fur enbliche, beilige Wefen, (bie zur Berletung ber Pflicht gar nicht einmal versucht werden konnen,) gibt es keine Tugendlehre, sondern blos Sittenlehre, welche lettere eine Autonomie ber praktischen Bernunft ift, indeffen bag bie erfte zugleich eine Autofratie berfelben b. i. ein, wenngleich nicht unmittelbar wahrgenommenes, boch aus bem sittlichen kategorischen Imperativ richtig geschlossenes Bemußtfein bes Bermogens enthalt, über feine bem Befet miberspänstigen Reigungen Meister zu werden; fo daß bie menschliche Moralität in ihrer bochften Stufe boch nichts mehr, als Tugend fein tann; felbst wenn fie gang rein; (vom Ginfluffe einer, ber Pflicht frembartigen Eriebfeber vollig frei) ware, ba fie bann gemeiniglich als ein Sbeal, (bem man ftete fich annahern muffe,) unter bem Namen bes Beifen bichterisch personificirt wirb.

Tugend ift aber auch nicht blos als Fertigkeit und, (wie die Preisschrift bes Hofpred. Cochius sich ausdrückt,) für eine lange, durch Uebung erworbene Gewohnheit moralisch guter Handlungen zu erklaren und zu wurdigen. Denn wenn diese nicht eine

<sup>†)</sup> Die Borte: "nur eine" fehlen in ber 1. Musg.

Wirkung überlegter, fester und immer mehr geläuterter Grundfate ist, so ist sie, wie ein jeder andere Mechanismus aus technischepraktischer Vernunft, weder auf alle Fälle gerustet, noch vor der Verzänderung, die neue Anlockungen bewirken können, hinreichend gestichert.

## Anmerkung.

Der Tugend = + a ift bie negative Untugend (moralifche Schwache) = 0 ale logifches Gegentheil (contradictorie oppositum), bas Lafter aber = - a ale Biberfpiel (contrarie s. realiter oppositum) entgegengefest, und es ift eine, nicht blos unnothige, fonbern auch anftofige Frage: ob gu großen Berbrechen nicht etwa mehr Starte ber Seele, als felbit zu großen Tugen ben gebore? Denn unter Starte ber Seele verfteben wir die Starte bes Borfages eines Denfchen, als mit Freiheit begabten Befens, mithin fofern er feiner felbft, machtig (bei Sinnen) ift, also im gefunden Buftanbe ber Seele fich befindet. Große Berbrechen aber find Parorpemen, beren Unblid ben an ber Seele gefunden Menfchen ichaubern macht. Die Frage wurde alfo etwa babin auslaufen: ob ein Menich im Unfall einer Raferei mehr phyfifche Starte haben tonne, als wenn er bei Ginnen ift? welches man einraumen tann, ohne ihm barum mehr Seelenftarte beigulegen, wenn man unter Seele bas Lebensprincip bes Menfchen im freien Gebrauch feiner Rrafte verfteht. Denn weil jene blos in ber Dacht ber bie Bernunft fcmachen ben Reigungen ihren Grund haben, welches teine Seelenftatte beweiset, fo murbe biefe Rrage mit ber ziemlich' auf einerlei binauslaufen: ob ein Menich im Anfall einer Rrantheit mehr Starte, als im gefunden Buftande beweifen tonne? welche gerabezu verneinend beantwortet werben fann, weil ber Mangel ber Gefundheit, Die im Gleichgewicht aller forperlichen Rrafte bes Menichen besteht, eine Schwachung im Spftem biefer Rrafte ift, nach welchem man allein bie absolute Befundheit beurtheilen fann.

## Ш.

Won bem Grunde, fich einen Zwed, ber zugleich Pflicht ift, zu benten.

Bweck ist ein Gegenstand der freien Willfuhr, bessen Worstellung diese zu einer Handlung bestimmt, wodurch jener hervorzgebracht wird. Eine jede Handlung hat also ihren Zweck, und da Niemand einen Zweck haben kann, ohne sich den Gegenstand seiner Wilksuhr selbst zum Zweck zu machen, so ist es ein Act der Freiz' heit des handelnden Subjects, nicht eine Wirkung der Natur, irgend einen Zweck der Handlungen zu haben. Weil aber dieser Act, der einen Zweck bestimmt, ein praktisches Princip ist, welches nicht die Mittel (mithin nicht bedingt), sondern den Zweck selbst (folgzlich unbedingt) gebietet, so ist es ein kategorischer Imperativ der reinen praktischen Vernunft, mithin ein solcher, der einen Pflichtz begriff mit dem eines Zwecks überhaupt verbindet.

Es muß nun einen solchen Zweck und einen ihm corresponzirenden kategorischen Imperativ geben. Denn da es freie Handzlungen gibt, so muß es auch Zweck geben, auf welche, als Dbziect, jene gerichtet sind. Unter diesen Zwecken muß es aber auch einige geben, die zugleich (d. i. ihrem Begriffe nach) Pflichten sind.

Denn gabe es keine bergleichen, so wurden, weil doch keine Handlung zwecklos sein kann, alle Zwecke für die praktische Berznunft immer nur als Mittel zu anderen Zwecken gelten, und ein kategorischer Imperativ ware unmöglich; welches alle Sittenzlehre aushebt.

Hinnlichen Antrieben seiner Natur macht, sondern von Gegenständen der freien Willtuhr unter ihren Gesehen die Rede, welche er sich zum Zweck machen soll. Man kann jene die technische (subjective), eigentlich pragmatische, die Regel der Klugheit in der Wahl seiner Zwecke enthaltende; diese aber muß man die moralische (objective) Zwecklehre nennen, welche Unterscheidung hier doch über-Kant s. W.

stüssig ist, weil die Sittenlehre sich schon burch ihren Begriff von der Naturlehre (hier der Anthropologie) deutlich absondert, als welche letztere auf empirischen Principien beruht, dagegen die moralische Zwecklehre, die von Psischten handelt, auf a priori in der reinen praktischen Bernunft gegebenen Principien beruht.

#### IV.

Welche sind die Zwede, die zugleich Pflichten find?

Sie find: eigene Bollkommenheit, - frembe Glud-feligkeit.

Man kann biese nicht gegen einander umtauschen und eigene Glückfeligkeit einerseits, mit fremder Bollkommenheit andererseits zu Zwecken machen, die an sich selbst Psiichten dersel= ben Person waren.

Denn eigene Glückfeligkeit ist ein Zweck, ben zwar alle Menschen (vermöge bes Antriebes ihrer Natur) haben, nie aber kann bieser Zweck als Pflicht angesehen werden, ohne sich selbst zu widersprechen. Was ein Jeder unvermeidlich schon von selbst will, das gehört nicht unter den Begriff von Pflicht; denn diese ist eine Nothigung zu einem ungern genommenen Zweck. Es widersspricht sich also, zu sagen: man sei verpflichtet, seine eigene Glücksligkeit mit allen Kräften zu befördern.

Ebenso ist es ein Widerspruch: eines Anderen Bollkommensbeit mir zum Zweck zu machen und mich zu beren Beforderung für verpflichtet zu halten. Denn darin besteht eben die Bollkommensbeit eines anderen Menschen, als einer Person, daß er selbst versmögend ist, sich seinen Zweck nach seinen eigenen Begriffen von Psicht zu seben, und es widerspricht sich, zu fordern (mir zur Psicht zu machen), daß ich etwas thun soll, was kein Anderer, als er selbst thun kann.

V.

Erlauterung biefer zwei Begriffe.

A.

Eigene Bolltommenheit.

Das Wort Vollkommenheit ist mancher Misbeutung ausgesetzt. Es wird bisweilen als ein zur Transscendentalphilosophie gehörender Begriff der Allheit des Mannigsaltigen, was zusammengenommen ein Ding ausmacht, — dann aber auch, als zur Teleologie gehörend, so verstanden, daß es die Zusammenstimmung der Beschaffenheiten eines Dinges zu einem Zwecke bedeutet. Man könnte die Bollkommenheit in der ersteren Bedeutung die quantitative (materiale), in der zweiten die qualitative (formale) Bollkommenheit nennen. Iene kann nur eine sein, (denn das All des einem Dinge Zugehörigen ist Eins.) Von dieser aber kann es in einem Dinge mehrere geben; und von der letzteren wird hier auch eigentlich gehandelt.

Wenn von der dem Menschen überhaupt (eigentlich der Menscheit) zugehörigen Vollkommenheit gesagt wird: daß, sie sich zum Iwed zu machen, an sich selbst Pflicht sei, so muß sie in demzienigen gesetzt werden, was Wirkung von seiner That sein kann, nicht was blos Geschenk ist, das er der Natur verdanken muß; denn sonst ware sie nicht Pflicht. Sie kam also nichts Anderes sein, als Cultur seines Vermögens (oder der Naturanlage), in welchem der Verstand, als Vermögen der Vegriffe, mithin auch beren, die auf Pflicht gehen, das oberste ist, zugleich aber auch seines Willens (sittlicher Denkungsart), aller Pflicht überhaupt ein Gnüge zu thum. 1) Es ist ihm Pflicht: sich aus der Rohigskeit seiner Natur, aus der Thierheit (quoad actum) immer mehr zur Renschheit, durch die er allein fähig ist, sich Iwacke zu sehen, emporzuarbeiten; seine Unwissenheit durch Belehrung zu ergänzen und seine Irrthümer zu verbessern, und dieses ist ihm nicht blos

bie technisch praktische -Bernunft zu feinen anberweitigen Absichten (ber Runft) anrathig, fonbern bie moralifch : praftifche gebietet es ibm ichlechthin, und macht biefen 3wed ibm gur Pflicht, um ber Menschheit, die in ihm wohnt, wurdig zu sein. 2) Die Cultur feines Billens bis zur reinften Tugendgefinnung, ba namlich bas Gefet zugleich bie Triebfeber feiner pflichtmäßigen Sanblungen wird, zu erheben und ihm aus Pflicht zu gehorchen, welches innere moralifch : praftifche Bolltommenheit ift; bie, weil fie ein Gefühl ber Wirkung ift, welche ber in ihm felbst gefetgebende Wille auf bas Bermogen ausubt barnach ju handeln, ber moralifche Ginn heifit, gleichsam ein besonderer Ginn (sensus moralis), ber gwarfreilich oft schwarmerisch, als ob er (gleich bem Genius bes Go-Frates) vor ber Bernunft vorhergebe, ober auch ihr Urtheil gar entbebren konne, migbraucht wird, boch aber eine sittliche Bollkommenheit ift, jeden besonderen 3med, der zugleich Pflicht ift, sich zu bem feinigen +) gu machen.

#### B.

# Frembe Gludfeligfeit.

Sludseligkeit, d. i. Zufriedenheit mit seinem Zustande, sofern man der Fortdauer derselben gewiß ist, sich zu wünschen und zu suchen, ist der menschlichen Natur unvermeidlich; eben darum aber auch nicht ein Zweck, der zugleich Pslicht ist. — Da Einige noch einen Unterschied zwischen einer moralischen und physischen Slucksseinen und ihrem eigenen sittlichen Verhalten, also mit dem, was man thut, die andere mit dem, was die Natur beschert, mithin was man als fremde Sabe genießt, bestehe:) so muß man demerken, daß, ohne den Mischrauch des Worts hier zu rügen, (der schon einen Widerspruch in sich enthält,) die erste Art zu empsinden allein zum vorigen Titel, nämlich dem der Vollkommenheit gehore, — Denn

<sup>+) 1.</sup> Musg.: "jum Gegenftanbe"

ber, welcher sich im blosen Bewußtsein seiner Rechtschaffenheit glucklich fühlen soll, besitzt schon biejenige Bolltommenheit, die im vorigen Titel für benjenigen 3weck erklart war, ber zugleich Pflicht ift.

Wenn es also auf Glückeligkeit ankommt, worauf, als meinen Zweck, hinzuwirken es Pflicht sein soll, so muß es die Glückeligskeit anderer Menschen sein, deren (erlaubten) Zweck ich hies mit auch zu dem meinigen mache. Was diese zu ihrer Glückseligkeit zählen mögen, bleibt ihnen selbst zu beurtheilen überlassen; nur daß mir auch zusteht, Manches zu weigern, was sie dazu rechnen, was ich aber nicht dasur halte, wenn sie sonst kein Recht haben, es als das Ihrige von mir zu sordern. Ienem Zweck aber eine vorgebliche Verbindlichkeit entgegen zu setzen, meine eigene (physische) Glückseligkeit auch besorgen zu müssen, und so diesen meinen natürlichen und blos subjectiven Zweck zur Pflicht (objectiven Zweck) machen, ist ein scheinbarer, mehrmals gebrauchter Einwurf gegen die obige Eintheilung der Pflichten (No. IV.) und bedarf einer Zurechtweisung.

Widerwartigkeiten, Schmerz und Mangel sind große Versuschungen zu Uebertretung seiner Pflicht, Wohlhabenheit, Starke, Gesundheit und Wohlsahrt überhaupt, die jenem Einflusse entgegen siehen, können also auch, wie es scheint, als Zwecke angesehen werzben, die zugleich Pflicht sind; nämlich seine eigene Glückseligsteit zu besordern, und sie nicht blos auf fremde zu richten. — Aber alsdenn ist diese nicht der Zweck, sondern die Sittlichkeit des Subziects ist es, von welchem die Hindernisse wegzuräumen, es blos das er laubte Mittel ist; da Niemand anders ein Recht hat, von mir Ausopferung meiner nicht unmoralischen Zwecke zu sordern. Wohlhabenheit sur sich selbst zu suchen, ist direct nicht Pflicht; aber indirect kann es eine solche wohl sein; nämlich Armuth, als eine große Versuchung zu Lastern, abzuwehren. Alsdann aber ist es nicht meine Slückseligkeit, sondern meine Sittlichkeit, deren Integriztät zu erhalten mein Zweck und zugleich meine Pflicht ist.

## VI.

Die Ethik gibt nicht Gefete fur die Sandlungen, (benn das thut die Rechtslehre,) sondern nur fur die Marimen der Handlungen.

Der Pflichtbegriff steht unmittelbar in Beziehung auf ein Geset, (wenn ich gleich noch von allem Zweck, als der Materie des
selben, abstrahire;) wie denn das formale Princip der Pslicht im
kategorischen Imperativ: "handle so, daß die Maxime deiner Handlung ein allgemeines Geset werden könne", es schon anzeigt;
nur daß in der Ethik dieses als das Geset deines eigenen Willen s gedacht wird, nicht des Willens überhaupt, der auch der
Wille Underer sein könnte; wo es alsdenn eine Rechtspslicht abgeben wurde, die nicht in das Feld der Ethik gehört. — Die Maximen werden hier als solche subjective Grundsäte angesehen, die sich
zu einer allgemeinen Gesetzebung blos qualificixen; welches nur
ein negatives Princip (einem Gesetz überhaupt nicht zu widerstreiten)
ist. — Wie kann es aber dann noch ein Gesetz für die Maxime
der Handlungen geben?

Der Begriff eines Zwecks, der zugleich Pflicht ist, welcher ber Ethik eigenthumlich zugehört, ist es allein, der ein Gesetz sur die Maximen der Handlungen begründet, indem der subjective Zweck, (den Jedermann hat,) dem objectiven, (den sich Jedermann dazu machen soll,) untergeordnet wird. Der Imperativ: "du sollst die Dieses oder Jenes (z. B. die Glückseligkeit Anderer) zum Zweck machen", geht auf die Naterie der Willkühr (ein Object). Da nun keine freie Handlung möglich ist, ohne daß der Handelnde hiebei zugleich einen Zweck (als Materie der Willkühr) beabsichtigte, so muß, wenn es einen Zweck gibt, der zugleich Pflicht ist, die Maxime der Handlungen, als Mittel zu Zwecken, nur die Bedingung der Qualissication zu einer möglichen allgemeinen Gesetzebung enthalten; wogegen der Zweck, der zugleich Pflicht ist, es zu einem Gesetz machen kann, eine solche Maxime zu haben, indessen das

für die Marime felbst die blose Möglichkeit, ju einer allgemeinen Gefetgebung jufammenzustimmen, schon genug ift.

Denn Marimen ber Handlungen können willkuhrlich sein, und stehen nur unter ber einschränkenden Bedingung der Habilität zu einer allgemeinen Gesetzgebung, als formalem Princip der Hand-lungen. Gin Gesetz aber hebt das Willuhrliche der Handlungen auf, und ist darin von aller Anpreisung, (da blos die schicklichsten Mittel zu einem Zwecke zu wissen verlangt werden,) untersschieden.

## VII.

Die ethischen Pflichten sind von weiter, dagegen die Rechtspflichten von enger Berbindlichkeit.

Diefer Sat ift eine Folge aus bem vorigen; benn wenn bas Gefetz nur die Marime ber Sandlungen, nicht die Sandlungen felbst gebieten kann, fo ifte ein Beichen, bag es ber Befolgung (Dbfervang) einen Spielraum (latitudo) fur Die freie Willfuhr übertaffe b. i. nicht bestimmt angeben tonne, wie und wieviel burch Die Handlung zu bem 3wed, ber zugleich Pflicht ift, gewirkt werben folle. - Es wird aber unter einer weiten Pflicht nicht eine Erlaubniß zu Ausnahmen von der Marime der Sandlungen, fonbern nur bie ber Ginschrankung einer Pflichtmarime burch bie anbere, (k. B. bie allgemeine Nachstenliebe burch bie Elternliebe,) verstanden, wodurch in ber That das Feld fur die Tugendpraris erweitert wird. - Je weiter die Pflicht, je unvollkommener also die Berbindlich: feit bes Menschen gur Sandlung ift, je naber er gleichwohl bie Marime ber Observang berselben (in feiner Gefinnung) ber engen Pflicht (des Rechts) bringt, befto vollkommener ift feine Zugendhandlung.

Die unvollkommenen Pflichten find also allein Zugendpflichten. Die Erfüllung berselben ist Berbienst (meritum) = + a; ihre Uebertretung aber ist nicht sofort Berschulbung (demeritum) = -a, sondern blos moralischer Unwerth = 0, außer wenn es

dem Subject Grundsat ware, sich jenen Pflichten nicht zu fügen. Die Stärke des Vorsates im ersteren heißt eigentlich allein Augend (virtus), die Schwäche in der zweiten nicht sowohl Laster (vitium), als vielmehr blos Untugend, Mangel an moralischer Stärke (defectus moralis). (Wie das Wort Augend von taugen herkommt, so bedeutet Untugend der Etymologie nach soviel als zu nichts taugen †).) Eine jede pflichtwidrige Handlung heißt Uebertretung (peccatum). Die vorsähliche Uebertretung aber, die zum Grundsatz geworden ist, macht eigentlich das aus, was man Laster (vitium) nennt.

Obzwar die Angemessenheit der Handlungen zum Rechte (ein rechtlicher Mensch zu sein) nichts Verdienstliches ist, so ist doch die der Maxime solcher Handlungen, als Pslichten, d. i. die Achtung fürs Recht verdienstlich. Denn der Mensch macht sich dadurch das Recht der Menschheit, oder auch der Menschen, zum Zweck, und erweitert dadurch seinen Pslichtbegriff über den der Schuldigseit (officium dediti); weil ein Anderer aus seinem Rechte wohl Handlungen nach dem Gesetz, aber nicht, daß dieses auch zugleich die-Triebseder zu denselben enthalte, von mir fordern kann. Schendieslebe Bewandniß hat es auch mit dem allgemeinen ethischen Gebote: "handle pslichtmäßig, aus Pslicht." Diese Gesinnung in sich zu gründen und zu beleben ist, sowie die vorige, verdienstlich; weil sie über das Pslichtgesetz der Handlungen hinausgeht, und das Gesetz, an sich, zugleich zur Triebseder macht.

Aber eben barum muffen auch diese Pflichten zur weiten Verbindlichkeit gezählt werden, in Ansehung beren ein subjectives Prinzip ihrer ethischen Belohnung, und zwar, um sie dem Begriffe einer engen Verbindlichkeit so nahe, als möglich zu bringen, der Empfänglichkeit berselben nach dem Tugendgesetze, Statt sindet, nämlich einer moralischen Luft, die über die blose Aufriedenheit mit sich selbst, (die blos negativ sein kann,) hinausgeht, und von der man rühmt, daß die Tugend in diesem Bewustsein ihr eigener Lohn sei.

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "(Wie das Wort Tugend von taugen, so ftammt Untugend von ju nichts taugen.)"

Wenschen diese Verbienst ein Verdienst bes Menschen um andere Menschen ist, ihren naturlichen und von allen Menschen dafür anserkannten Zwed zu befördern, (ihre Glückseligkeit zu der seinigen zu machen,) so könnte man dies das süße Verdienst nennen, bessen Bewüßtsein einen moralischen Genuß verschafft, in welchem Menschen durch Mitsreude zu schweigen geneigt sind; indessen daß das sauere Verdienst, anderer Menschen wahres Bohl, auch wenn sie es für ein solches nicht erkennten, (an Unerkenntlichen, Undankbaren) doch zu befördern, eine solche Rückwirkung gesmeiniglich nicht hat, sondern nur Zufriedenheit mit sich selbst bewirkt, obzwar es im letzten Falle noch größer sein wurde.

## VIII.

Exposition der Tugendpflichten, als weiter Pflichten.

- 1. Eigene Bolltommenbeit als 3med, ber zugleich Pflicht ift.
- a) Phyfifcher b. i. Cultur aller Bermogen überhaupt. Beforberung ber burch bie Bernunft vorgelegten 3mede. Diefes Pflicht, mithin an fich felbst 3weck fei, und jener Bearbeitung, auch ohne Rucficht auf ben Bortheil, ben fie uns gewährt. nicht ein bebingter (pragmatischer), sondern unbedingter (moralischer) Imperatio jum Grunde liege, ift hieraus zu erfeben. Das Bermogen, sich überhaupt irgend einen 3wed zu seben, ift bas Charafteristische ber Menschheit (zum Unterschiede von ber Thierheit). Mit bem 3mede ber Menschheit in unferer eigenen Person ift alfo auch ber Bernunftwille, mithin die Pflicht verbunden, fich um die Menfchbeit burch Cultur überhaupt verbient ju machen, fich bas Ber= mogen zu Ausführung allerlei möglicher 3mede, fofern biefes in bem Menschen selbst anzutreffen ift, ju verschaffen ober es ju forbern, b. i. eine Pflicht zur Cultur ber roben Unlagen feiner Datur, als wodurch bas Thier sich allererft jum Menschen erhebt: mithin Pflicht an fich felbft.

Allein biese Pflicht ift blos ethisch, b. i. von weiter Berbind- lichkeit. Wie weit man in Bearbeitung (Erweiterung ober Be-

richtigung seines Verstandesvermögens d. i. in Kennenissen ober in Kunstschigeit) geben solle, schreibt kein Vernunftprincip bestimmt vor; auch macht die Verschiedenheit der Lagen, worein Menschen kommen können, die Wahl der Art der Beschäftigung, dazu er sein Talent andauen soll, sehr willkührlich. — Es ist also hier kein Gesetz der Bernunft für die Handlungen, sondern blos für die Marime der Handlungen, welche so lautet: "baue deine Gemuthsund Leibeskräfte zur Tauglichkeit für alle Zweike an, die dir aufstoßen können, ungewiß, welche davon einmal die beinigen werden könnten."

b). Gultur ber Moralitat in uns. Die größte moralifche Wollfommenbeit bes Menschen ift: seine Pflicht zu thun und gwar aus Pflicht, (bag bas Gefet nicht blos bie Regel, fonbern auch bie Triebfeber ber Handlungen fei.) - Run scheint bieses gwar beim ersten Unblid eine enge Berbindlichfeit ju fein, und bas Pflichtprincip zu jeber Sandlung nicht blos bie Legalitat, fonbern auch die Moralitat, b. i. Gefinnung, mit ber Punctlichkeit und Strenge eines Gefetes ju gebieten; aber in ber That gebietet bas Gefet auch bier nur bie Marime ber Sanblung, namlich ben Grund ber Berpflichtung nicht in ben sinnlichen Untrieben (Bortbeil ober Nachtheil), sonbern gang und gar im Gefet au fuden. - mithin nicht bie Sanblung felbft. - Denn es ift bem Menschen nicht möglich, so in bie Tiefe feines eigenen Bergens ein= auschauen, daß er jemals von der Reinigkeit seiner moralischen Abficht und ber Lauterkeit feiner Gefinnung auch nur in einer Sandlung vollig gewiß fein konnte; wenn er gleich über bie Legalitat berselben gar nicht zweifelhaft ift. Bielmals wird Schwache, welche einem Menschen bas Bagftuck eines Berbrechens abrath, von bemfelben fur Tugend, (bie ben Begriff von Starte gibt,) gehalten. und wie Biele mogen ein langes ichulblofes Leben geführt haben, bie nur Gludliche find, fo vielen Berfuchungen entgangen ju fein; wieviel reiner moralifcher Behalt bei jeber That in ber Befinnung gelegen babe, bas bleibt ihnen felbst verborgen.

Alfo ift auch biefe Pflicht, ben Werth feiner Handlungen nicht

blos nach ber Legalität, sonbern auch ber Moralität (Gesimung) zu schähen, nur von weiter Verbindlichkeit, das Gesetz ges bietet nicht diese innere Handlung im menschlichen Gemuth selbst, sonbern blos die Maxime der Handlung, darauf nach allem Bermözgen auszugehen: daß zu allen pflichtmäßigen Handlungen der Gestante der Pslicht für sich selbst himreichende Triebseder sei.

- 2. Frembe Gludfeligkeit, als 3wed, ber jugleich Pflicht ift.
- a) Physische Wohlsahrt. Das Wohlwollen kann unbegrenzt sein; benn es darf hiebei nichts gethan werden. Aber mit dem Wohlthun, vornehmlich wenn es nicht aus Zuneigung (Liebe) zu Anderen, sondern aus Pflicht, mit Ausopferung und Krankung mancher Concupiscenz geschehen soll, geht es schwieriger zu. Daß diese Wohlthätigkeit Pflicht sei, ergibt sich daraus: daß, weil unsere Selbstliebe von dem Bedürfniß, von Anderen auch geliebt zu werden (in Nothfällen von ihnen Hulfe zu erhalten), nicht getrennt werden kann, wir also uns zum Zweck für Andere machen, und diese Maxime niemals anders, als blos durch ihre Qualisication zu einem allgemeinen Gesetz, solglich durch einen Willen, Andere auch für uns zu Zwecken zu machen, verbinden kann, fremde Glückseitet ein Zweck sei, der zugleich Pflicht ist.

Allein ich foll mit einem Theil meiner Asohlfahrt ein Opfer an Andere, ohne Hoffnung der Wiedervergeltung, machen, weil es Pflicht ist, und nun ist unmöglich, bestimmte Grenzen anzugeben, wieweit das geben könne. Es kommt sehr darauf an, was sur Jeden nach seiner Empsindungsart wahres Bedursniß sein werde, welches zu bestimmen Jedem selbst überlassen bleiben muß. Denn mit Ausopserung seiner eigenen Glückseligkeit, seiner wahren Bezdursnisse, Anderer ihre zu befordern, wurde eine an sich selbst wiederstreitende Maxime sein, wenn man sie zum allgemeinen Gesetz machte. — Also ist diese Pflicht nur eine weite; sie hat einen Spielraum, mehr oder weniger hierin zu thun, ohne daß sich die Grenzen davon bestimmt angeben lassen. — Das Gesetz gilt nur sur die Maximen, nicht für bestimmte Handlungen.

b) Moralisches Bohlsein Anderer (salus moralis) gehort auch zu der Glückseligkeit Anderer, die zu befördern für uns Psicht, aber nur negative Psicht ist. Der Schmerz, den ein Mensch von Gewissensdissen fühlt, odzwar sein Ursprung moralisch ist, ist doch, der Wirkung nach, physisch, wie der Gram, die Furcht und jeder andere krankhaste Justand. Zu verhüten, daß jenen dieser innere Vorwurf nicht verdienter Weise tresse, ist nun zwar eben nicht meine Psicht, sondern seine Sache; wohl aber nichts zu thun, was, nach der Natur des Menschen, Verleitung sein könnte zu dem, worüber ihn sein Sewissen sacher peinigen kann, das heißt, ihm kein Skandal zu geben. — Aber es sind keine bestimmten Grenzen, innerhald welcher sich diese Sorgsalt für die moralische Zusriedenheit Anderer halten ließe; daher ruht auf ihr nur eine weite Verdindlichkeit.

## IX.

## Was ift Tugendpflicht?

Tugend ist die Starke der Marime des Menschen in Besolgung seiner Pflicht. — Alle Starke wird nur durch Hindernisse erztannt, die sie überwältigen kann; bei der Tugend aber sind diese die Naturneigungen, welche mit dem sittlichen Borsat in Streit kommen können, und da der Mensch es selbst ist, der seinen Marimen diese Hindernisse in den Beg legt, so ist die Tugend nicht blos ein Selbstzwang, (denn da könnte eine Naturneigung die andere zu bezwingen trachten,) sondern auch ein Iwang nach einem Princip der inneren Freiheit, mithin durch die blose Borstellung seiner Pslicht, nach dem sormalen Geset derselben.

Alle Pflichten enthalten einen Begriff ber Nothigung burch bas Geset; und zwar enthalten die ethischen eine solche, wozu nur eine innere, die Rechtspflichten dagegen eine solche Nothisgung, wozu auch eine außere Gesetzebung möglich ist. In beiben liegt also der Begriff eines Zwanges, er mag nun Selbstzwang ober Zwang durch einen Anderen sein; da dann das moralische Bermögen

bes ersteren Augend, und die aus einer solchen Gesimnung (ber Achtung fürs Geseth) entspringende Handlung Augendhandlung (ethisch) genannt werden kann, obgleich das Geseth eine Rechtspflicht aussagt. Denn es ist die Augendlehre, welche gebietet; bas Recht des Menschen heilig zu halten.

Aber was zu thun Augend ift, das ist darum noch nicht sosort Augendpflicht. Jenes kann blos das Formale der Maximen betreffen, diese aber geht auf die Materie derselben, namlich auf einen Zweck, der zugleich als Pflicht gedacht wird. — Da aber die ethische Verdindlichkeit zu Zwecken, deren es mehrere geben kann, nur eine weite ist; weil sie da blos ein Gesetz für die Maxime der Handlungen enthält, und der Zweck die Materie (Object) der Wilkind ist, so gibt es viele, nach Verschiedenheit des gesetzlichen Zwecks verschiedene Pflichten, welche Augendpflichten (officia honestatis) genannt werden; eben darum, weil sie blos dem freien Selbstzwange, nicht dem Zwange anderer Menschen unsterworsen sind, und den Zweck bestimmen, der zugleich Pflicht ist.

Die Tugend, als die in der festen Gesinnung gegründete Uebereinstimmung des Willens mit jeder Psticht, ist, wie alles Formale,
blos Eine und dieselbe. Aber in Ansehung des 3 wecks der Handlungen, der zugleich Psticht ist, b. i. desjenigen (des Materialen),
was man sich zum 3 wecke machen soll, kann es mehr Tugenden
geben, und da die Verbindlichkeit zu der Marime desselben Tugendpsticht heißt, so solgt, daß es auch der Tugendpssichten mehrere gebe +).

Das oberste Princip ber Tugendlehre ist: handle nach einer Marime ber Zwecke, die zu haben für Jedermann ein allgemeines Gesetz sein kann. — Nach diesem Princip ist der Mensch sowohl sich selbst, als Underen Zweck, und es ist nicht genug, daß er weber sich selbst, noch Undere blos als Mittel zu brauchen befugt ist, (babei er doch gegen sie auch indisserent sein kann,) sondern den

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "und die Berbindlichfeit ju der Marime deffelben heißt Tugendpflicht, deren es also viele gibt."



Menschen überhaupt sich zum 3wede zu machen, ift an sich selbst bes Menschen Pflicht.

Dieser Grundsatz ber Tugendlehre verstattet, als ein kategorischer Imperativ, keinen Beweis, aber wohl eine Deduction aus der reinen praktischen Bernunft. — Was im Verhaltniß der Menschen, zu sich selbst und Anderen, Zweck sein kann, das ist Zweck vor der reinen praktischen Bernunft, denn sie ist ein Vermögen der Zwecke überhaupt; in Ansehung derselben indisserent zu sein, d. i. kein Interesse daran zu nehmen, ist also ein Widerspruch; weil sie alsdann auch nicht die Maximen zu Handlungen, (als welche letztere jederzeit einen Zweck enthalten,) bestimmen, mithin keine praktische Vernunft sein wurde. Die reine Vernunft aber kann a priorikeine Zwecke gebieten, als nur sofern sie solche zugleich als Pslicht ankündigt; welche Pslicht alsdann Tugendpslicht heißt.

## X.

Das oberfte Princip der Rechtslehre war analytisch; das der Tugendlehre ift fynthetisch.

Daß ber außere Zwang, sofern bieser ein bem Hindernisse ber, nach allgemeinen Gesethen zusammenstimmenden, außeren Freiheit entgegengesetter Widerstand (ein hinderniß des hindernissed derfelben) ist, mit Zweden überhaupt zusammen bestehen könne, ist nach dem Sate des Widerspruchs klar, und ich darf nicht über den Begriff der Freiheit hinausgehen, um ihn einzusehen; der Zweck, den ein Seder hat, mag sein, welcher er wolle. — Also ist das oberste Rechtsprincip ein analytischer Sat.

Dagegen geht das Princip der Tugendlehre über den Begriff ber außeren Freiheit hinaus, und verknüpft nach allgemeinen Gesetzen mit demselben noch einen 3weck, den es zur Pflicht macht. Dieses Princip ist also sonthetisch. — Die Möglichkeit desselben ist in der Deduction (§. IX.) enthalten.

Diese Erweiterung bes Pflichtbegriffs über ben ber außeren Freiheit und ber Ginschrankung berfelben burch bas blose Formliche

ibrer burchgangigen Busammenftimmung, wo bie innere Freiheit, flatt bes 3manges von außen, bas Bermogen bes Gelbfizmanges und zwar nicht vermittelst anderer Reigungen, sonbern burch reine praftische Bernunft, (welche alle Diefe Bermittelung verschmabt.) aufgestellt wird, besteht barin und erhebt sich baburch über bie Rechtspflicht: bag burch fie 3wede aufgestellt werben, von benen überhaupt das Recht abstrahirt. — Im moralischen Imperativ, und der nothwendigen Boraussehung der Freiheit gum Behuf beffelben, machen bas Gefet, bas Bermbgen (es ju erfullen) und ber bie Maxime bestimmenbe Wille alle Elemente aus, welche ben Begriff ber Rechtspflicht bilben. Aber in bemjenigen, welcher bie Dugen bpflicht gebietet, kommt, noch über ben Begriff eines Gelbstamanges, ber eines 3me des bagu, nicht ben wir haben. fondern haben follen, ben also die reine praftifche Bernunft in fich hat, beren hochster, unbedingter 3meck, (ber aber boch immer noch Pflicht ift,) barin gesett wird: bag bie Tugend ihr eigener 3med und, bei bem Berbienft, bas fie um ben Menfchen bat, auch ihr eigener Lohn fei. Wobei fie, als Ideal, fo glangt, daß fie nach menschlichem Augenmaaß die Seiligkeit selbst, die zur Uebertretung nie versucht wird, zu verdunkeln scheint \*); welches gleichwohl eine Tauschung ift, ba, weil wir tein Maag fur ben Grad einer Starke, als die Große ber Sinderniffe haben, die da haben überwunden werden konnen, (welche in uns die Reigungen find,) wir Die fubjectiven Bebingungen ber Schatzung einer Große fur bie objective ber Große an fich felbst zu halten verleitet merben. Aber mit menfchlichen 3meden, die insgesammt ihre ju bekampfenden Sinderniffe haben, verglichen, hat es feine Richtigkeit, baß ber Werth ber Tugend felbst, als ihres eigenen 3mede, ben

<sup>\*)</sup> So daß man zwei bekannte Berse von haller also variiren konnte +):

Der Mensch mit seinen Mangeln

Sst besser, als das heer von willenlosen Engeln.

<sup>+)</sup> Die Worte: "Co bag - tonnte:" fehlen in ber 1. Musg.

Werth alles Rugens und aller empirischen Zwecke und Bortheile weit überwiege, die fie zu ihrer Folge immerhin haben mag.

Man kann auch gar wohl sagen: ber Mensch sei zur Tugenb (als einer moralischen Starke) verbunden. Denn obgleich das Versmögen (facultas) der Ueberwindung aller sinnlich entgegenwirkenden Untriede, seiner Freiheit halber, schlechthin vor ausgesetzt werden kann und muß; so ist doch dieses Vermögen als Stärke (robur) etwas, was erworden werden muß, dadurch, daß die moralische Triedseder (die Vorstellung des Gesetzt) durch Betrachtung (contemplatione) der Würde des reinen Vernunstgesetzt in uns, zugleich aber auch durch Uebung (exercitio) erhoben wird.

#### XI.

Das Schema ber Tugendpflichten tann obigen Grundfagen gemäß auf folgende Art verzeichnet werben:

Das Materiale ber Tugenbpflicht.

1.

Gigener 3wed, ber 3wed Anberer, befmir zugleich Pflicht ift. fen Beforberung mir zugleich Pflicht ift.

(Meine eigene Boll: (Die Gludfeligkeit re fommenheit.) Anderer.)

Innere Augend: pflicht.

. . 4

Das Gefetz, welches Der Zweck, ber zuszugleich Triebfeber ist.

Worauf die Mora= Worauf die Legaslität.

aller freien Willensbestimmung beruht.

Das Formale ber Tugendpflicht.

Meufere

Tugend=

pflicht.

## XII.

# Aefthetische Borbegriffe der Empfänglichkeit des Gemuths für Pflichtbegriffe überhaupt.

Es sind solche moralische Beschaffenheiten, die, wenn man sie nicht besit, es auch keine Pslicht geben kann, sich in ihren Besitz zu seinen. — Sie sind das moralische Gefühl, das Gewissen, die Liebe des Nächsten und die Achtung für sich selbst (Selbstschäung), welche zu haben es keine Verdindlickeit gibt; weil sie als subjective Bedingungen der Empfänglichkeit für den Pslichtbegriff, nicht als objective Bedingungen der Moralität zum Grunde liegen. Sie sind insgesammt asthetisch und vorherzgehende, aber natürliche Gemüthsanlagen (praedispositio), durch Pflichtbegriffe afsicirt zu werden; Anlagen, welche zu haben nicht als Pflicht angesehen werden kann, sondern die jeder Mensch hat, und kraft deren er verpslichtet werden kann. — Das Bewustsein derselben ist nicht empirischen Ursprungs; sondern kann nur auf das eines moralischen Gesehes, als Wirkung desselben auss Gemüth, folgen.

## Das moralische Befühl.

Dieses ift die Empfanglichkeit für Lust ober Unlust, blos aus bem Bewustlein der Uebereinstimmung oder des Widerstreites unserer Handlung mit dem Psichtgesetze. Alle Bestimmung der Willstühr aber geht von der Borstellung der möglichen Handlung durch das Gesicht der Lust oder Unlust, an ihr oder ihrer Wirtung ein Interesse zu nehmen, zur That; wo der asthetische Justand (der Afsicirung des inneren Sinnes) nun entweder ein pathologisches oder moralisches Gesühl ist. — Das erste ist daszienige Gesühl, welches vor der Varstellung des Gesetzes vordergeht, das letzte das, was nur auf diese solgen kann.

Run kam es keine Pflicht geben, ein moralisches Gefühl zu gant f. 28. V.

haben, ober sich ein solches zu erwerben; benn alles Bewußtsein der Verbindlichkeit legt dieses Gesühl zum Grunde, um sich der Röthigung, die im Psichsegriffe liegt, dewußt zu werden; sondern ein jeder Mensch, (als ein moralisches Wesen,) hat es ursprünglich in sich; die Verbindlichkeit aber kann nur darauf gehen, es zu cultiviren und, selbst durch die Bewunderung seines unersorschelichen Ursprungs, zu verstärken: welches dadurch geschieht, daß gezeigt wird, wie es, abgesondert von allem pathologischen Reize und in seiner Reinigkeit, durch blose Vernunstvorstellung eben am Starksten erregt wird.

Dieses Gefühl einen moralischen Ginn zu nennen ift nicht schicklich; benn unter bem Wort Sinn wird gemeiniglich ein theoretifcbes, auf einen Gegenstand bezogenes Bahrnehmungsvermogen verstanden; dabingegen das moralische Gefühl, (wie Lust und Unlust überhaupt) etwas bles Subjectives ift, was kein Erkenntniß abgibt. — Dhne alles moralische Gefühl ift fein Mensch; benn bei volliger Unempfänglichkeit fur biefe Empfindung ware er- fittlich todt, und wenn, (um in ber Sprache ber Mergte ju reben,) Die fittliche Les bensfraft feinen Reiz mehr auf Diefes Gefühl bewirken konnte, fo wurde fich die Menfcheit (gleichsam nach chemischen Geseten) in Die blofe Thierheit auflosen und mit ber Masse anderer Naturwesen unwiederbringlich vermischt werden. — Wir haben aber fur bas (fittlich =) Gute und Bofe ebenso wenig einen besonderen Ginn. als wir einen folden fur die Bahrheit haben, ob man fich gleich oft fo ausbrudt, fonbern Empfanglich teit ber freien Willfiche fur bie Bewegung berfelben burch praktische reine Bernunft und ibe Gefet, und bas ift es, was wir bas moralische Gefuhl nennen.

Ъ.

## Wom Gewiffen.

Ebenso ist bas Gewissen nicht etwas Erwerbliches, und es gibt teine Pflicht, sich eines anzuschaffen; sonbern jeder Mensch, als sitts- liches Wesen, hat ein solches utsprünglich in sich. Bum Gewissenwerbunden zu sein, wurde so viel sagen, als: die Pflicht auf sich

haben, Pflichten anzuerkennen. Denn Gewissen ist die dem Menschen in jedem Fall eines Gesetzes seine Pslicht zum Lossprechen oder Merurtheiten vorhaltende prektische Vernunkt. Seine Beziehung also ist nicht die auf ein Object, sondern blos auss Subject, (das moralische Sesühl durch ihren Act zu afficien;) also eine unaus bleibliche Ahatsache, nicht eine Obliegenheit und Pflicht. Wenn man damit; er kehrt sich nicht an den Ausspruch bestelben. Denn hatte er wirklich beines, so wurde er sich auch nichts als pflichtmäßig zurechnen, oder als pflichtwidzig vorwerfen, within auch sähst die Pflicht, ein Gewissen zu haben, sich gar nicht denken künnen.

Die manderlei Gintheilungen bes Gewiffens gebe ich noch bier porbei und bemerke nur, was aus bem eben Angeführten folgt: baf namlich ein ierenbes Gewissen ein Unding fei. Donn in bem obiectiven Uckheite, ob etwas Pflicht fei ober nicht, kann man wohl bisweiten irren; aber im fubjectiven, ob ich es mit meiner praktischen (bier richtenden) Bermunft gum Bebuf jenen Urtheils verglichen babe, kann ich nicht ieren, weil ich alabann proftisch gar nicht geurtheilt baben wiede; in meldem Hall weder Errthum noch Bahrheit Statt bat. Gewiffenlofigfeit ift nicht Mangel bes Gewiffens, fon: berne Dang, fich an beffen Urtheil nicht au fehren. Wenn aber Remand fich bewußt ift, nach Gewiffen gehandelt zu baben, fo fann pon ihm, mas Schuld ober Unschuld betrifft, nichts mehr verlangt werben. Es liegt ibm nur ob, feinen Berftanb über bas, mas Wfliche ift ober nicht, aufzuklaren; wenn es aber zur That kommt ober gekommen ift, so spricht bas Gewissen unwillkubrlich und une permelblich. Rach Gewiffen zu bandeln fenn allo felbft nicht Bflicht fein, meil ed fonft noch ein zweites Gewiffen geben mußte, um fich bes Acts best ersteren bewufit zu merben.

Die Pflicht ift bier nur, sein Gewissen zu eultiviren, die Aufmerksambeit auf die Stimme best innerem Richters zu schärfen und alle Mittel anzuwenden, swiften nur indirecte Pflicht), sem ihm Beider zu verschaffen.

#### Bon ber Menfchentiebe.

Liebe ift eine Sache der Empfindung, nicht bes Mallens, und ich kann nicht lieben, weil ich will, noch weniger aber, weil ich soll, (zur Liebe genothigt werden;) mithin ist eine Pflicht zu lieben ein Unding. Wohlwollen (amor benevolentiae) aber kann, als ein Ahun, einem Pflichtgeses unterworfen sein. Man nennt aber oftmals ein meigennichiges Wohlwollen gegen Menschen auch, (obzwar sehr uneigentlich) Liebe; ja, wo es nicht um den Andaren Glückseligkeif, sondern die ganzliche und freie Ergedung aller seiner Zwecke in die Zwecke-eines Anderen, (selbst eines übermensche siehen) Wesens zu thun ist, spricht man von Liebe, die zugleich sur uns Pflicht sei. Aber alle Pflicht ist Notthigung, ein Zwang; wenn er auch ein Selbstzwang nach einem Geseh sein: sollte. Was man aber aus Zwang thut, das geschseht nicht aus Liebe.

Anderen Menschen nach unserem Bermögen wohlzuthun, ift Pflicht; man mag sie lieben ober nicht, und biese Pflicht verliett nichts an ihrem Gewicht, wonn man gleich die traurige Bemerkung machen mußte, daß unsere Sattung leider! dazu nicht geeignet ift; daß, wenn man sie naher kennt, sie sonderlich liebendwürdig besunden werden durste. — Menschenhaß aber ist jederzeit häßlich, wenn er auch, ohne thatige Anseindung, blos in der ganzlichen Absehrung von Menschen, (der separatifischen Misanthropie,) bestände. Dann das Wohlwollen bieldt immer Pflicht, selbst gegen den Menschenhasser, den man freilich nicht lieben, aber ihm dach Guted erweisen kann.

Das Laster aber am Menschen zu haffen ist weber Phiicht, noch pflichtwidig, sondern ein bloses Gestühl des Wilheurs van demifelben, ohne daß der Wille darauf, ober umgekehrt verfest Geschild auf den Willen einigen Einstüß hatte. Wohlthum ist Pflicht. Wer diese oft ansaut, und die Alficht seines Wohlthums: gellingen sieht, domme entlich wohl gar daben, den, welchem er mohl gethan hat, wirklich zu lieben. Wenn es also heißt: du soust veinen Akaditen lieben, als dich seibst, so heißt das nicht: du sollst unmittelbar

(zuerfl) lieben und vermittelft biefer Liebe (nachber) wohlthun, fonbern: thue beinem Nebenmenschen wohl, und biefes Wohlthun wird Menschenliebe (als Fertigkeit ber Reiging zum Wohlthun überhaupt) in bir bewirken!

Die Liebe bes Wohlgefallens (amor complacentiae) wurde alfo allein hirect fein. Bu biefer aber (als einer unmittelbar mit ber Borftellung ber Eriftenz eines Gegenstandes verbundenen Lust) eine Pflicht zu haben, b. i. zur Lust woran genothigt werden zu muffen, ift ein Widerspruch.

d.

#### Bon ber Achtung.

Achtung (reverentia) ist ebensowohl etwas blod Subjectives; ein Gesuhl eigener Art, nicht ein Urtheil über einen Gegenstand, den zu bewirken, oder zu besördern, es eine Psicht gabe. Denn sie könnte, als Psicht betrachtet, nur durch die Achtung, die wir vor ihr haben, vorgestellt werden. Zu dieser also eine Psicht zu haben wurde so viel sagen, als zur Pslicht verpslichtet werden. — Wenn es demnach heißt: der Mensch hat eine Psicht der Selbst-sch ähung, so ist das unrichtig gesagt und müßte vielmehr heißen: das Geseh in ihm zwingt ihm unvermeidlich Achtung für sein eigenes Wesen ab, und dieses Gesühl, (welches von eigener Art ist,) ist ein Grund gewisser Pslichten, d. i. gewisser Handlungen, die mit der Pslicht gegen sich selbst zusammen bestehen können, nicht aber kann man sagen ich selbst zusammen bestehen können, nicht aber kann man sagen ich selbst zusammen bestehen können, nicht aber kann man sagen sich sehn eine Pslicht der Achtung gegen sich; denn er muß Uchtung vor dem Geseh in sich selbst haben, um sich nur eine Pslicht überhaupt denken zu können.

## XIII.

Allgemeine Grundfaße der Metaphpsik der Sitten in Behandlung einer reinen Tugendlehre.

Erfilich: für Eine Pflicht kann auch nur ein einziger Grund ber Berpflichtung gefunden werden, und werben zwei ober

<sup>+)</sup> Die Borte: "aber fann man fagen," fehlten in ber 1. Musg.

mehrere Weweise barüber gefichrt, fo ift es ein sichrees Reinzelchen, baf man entweber noch gar kelnen gefichen Beweis habe, ober es auch mehrere und verschiebene Pflichten sind, die man für Cine gehalten hat.

Dem alle moratische Beweise konnen, als philosophische, nur vermittelft einer Wernunfterteintniß aus Begriffen, nicht, wie bie Mathematit fie gibt, burth die Conftruction ber Beneiffe geführt werben; bie lebteren verstatten Dehrheit ber Beweife tines und bef felben Sapes; weil in ber Unschauung a priori es mehrete Be-. flimmungen ber Beschaffenheit eines Objects geben kann, Die alle auf ebenbenfelben Grund gurud fuhren. - Benn g. B. fur bie Pflicht ber Bahrhaftigkeit ein Beweis, erfilich aus bem Schaben, ben bie Luge anderen Menschen verursacht, bann aber auch aus ber Dichtemurbigfeit eines Lugners und ber Berletung ber Achtung gegen fich felbst geführt werden will, so ift im ersten eine Pflicht bes -Boblwollens, nicht eine ber Babrhaftigkeit, mithin nicht biefe, von der man den Beweis verlangte, sondern eine andere Pflicht bewiesen worden. - Wenn man fich aber bei ber Mehrheit ber Beweise für einen und benselben Sat bamit troftet, daß bie Menge ber Grunde ben Mangel am Gewicht eines jeden einzeln genommen ergangen werbe, fo ift biefes ein fehr unphilosophischer Bebelf: weil er hinterlift und Unredlichkeit verrath; - benn verschiedene ungureichende Grunde neben einander gestellt, ergangen nicht ber eine ben Mangel bes anderen gur Gewißheit, ja nicht einmal gur Babr: 's scheinlichkeit. Sie muffen als Grund und Folge in einer Reibe, bis jum jureichenden Grunde, fortschreiten und fonnen auch nur auf folche Art beweisend sein. — Und gleichwohl ist dies ber gewöhnliche Sandgriff ber Uebetrebungefunft.

Bweitens. Der Unterschied ber Tugend vom Lafter kann nie in Graben ber Befolgung gemisser Marimen, sondern muß allein in ber specisischen Qualitat berselben (bem Verbaltniß zum Geseth), gesucht werden; mit anderen Worten, ber belobte Grundsatz (bes Aristoteles), die Tugend in dem Mittleren zwischen zwei Lastern Bu feten, ist falsch '). Es sei z. B. gute Wirthschaft, als bas Mittlere zwischen zwei Lastern, Verschwendung und Geiz, gegeben; so kam ihr Arsprung als einer Tugend weber durch die allmählige Verminderung des ersten beider genannten Laster (Ersparung), noch durch die Vermehrung der Ausgaden des dem letzten Erzebenen, erklärt; nuch können diese Laster nicht so angesehen werden, als ob sie sich Seichsam nach entgegengesetzen Richtungen in der guten Wirthschaft dezegneten; sondern ein jedes derselben hat seine eigene Maxime, die der anderen nothwendig widerspricht +).

Aus bemsethen Grunde ++) tann tein Laster überhaupt burch eine großere Ausübung gemisser Handungen +++), als es zwedsmäßig ist (e. g. Prodigalitas est excessus in consumendis opibus), ober burch die kleinere Bewirkung berselben, als sich schiedt, (e. g. Avaritia est defectus etc.) erklart werden. Denn da hiedurch der Grad gar nicht bestimmt wird, auf diesen aber, ob

<sup>\*)</sup> Die gewöhnlichen, der Sprache nach ethisch : classifichen Formeln: media tutissimus ibis; omne nimium vertitur in vitium; est modus in redus etc.; medium tenuere beati \delta\delta\delta\delta\delta\tenuere et utrinque reductum, enthalten eine schale Weisheit, die gar keine bestimmten Principien hat; denn dieses Wittlere zwischen zwei außeren Enden, wer win mir es angeben! Der Geiz (als Laster) ist von der Sparsamkeit (als Tugend) nicht darin unterschieden, daß biese zu-weit getrieben wird, sondern hat ein ganz ans beres Princip (Marine), namlich den Zwed der Paushaltung wicht im Genuß seines Vermägens, sondern, mit Entsagung auf denselben, blos im Bessig desselben zu sesen; so wie das Laster der Verschwendung nicht im Uebermaaße des Genusses seines Vermögens, sondern in der schlichten Marine zu suchen ist, die den Gebrauch, ohne auf die Erhaltung desselben zu sehen, zum alleinigen Iwed macht.

<sup>+)</sup> Dieser Nachsag lautete in der 1. Ausg. so: "so kann sie als Zugend nicht durch allmählige Berminderung des ersten beider genannten Laster (Ersparung), noch durch die Bermobrung der Ausgaden, des dem lesteren Ergebenen, als entspringend vorgestellt werden: indem sie sich gleichsam nach entgegengesegten Richtungen in der guten Wirthschaft begegneten; sondern eine sebe dersotben hat ihre eigene Marine, die der anderen nothwendig widerspricht."

<sup>11) 1.</sup> Musg.: "Ebenfo wenig und aus bemfelben Grunde"

<sup>†††) 1.</sup> Ausg.: "Absichten"

<sup>++++)</sup> Statt der Worte: ", virtus est medium-vitiorum ot utrinque reductum " fand in der ersten Ausg.: ", insoni sopieus nomen habent etc. "

bas Betragen pflichtmäßig sei ober nicht, Alles ankommt; fo kann es nicht zur Erklarung vienen.

Driftens: bie ethischen Pflichten mussen nicht nach ben, dem Menschen beigelegten Vermögen, dem Geseth Inuge zu leisten, sondern umgekehrt: das sittliche Vermögen muß nach dem Geseth gesichätt werden, welches kategorisch gebietet; also nicht nach der empirischen Kenntnis, die wir vom Menschen haben, wie sie sind, sondern nach der rationalen, wie sie der Idee der Menschheit gemäß seine sollen. Diese drei Maximen der wissenschaftlichen Behandlung einer Lugendlehre sind den alteren Apophthegmen entgegengescht:

- 1) Es ift nur eine Tugend und nur ein Lafter.
- 2) Zugend ift Die Beobachtung ber Mittelftraße zwischen entgegengesetten Laftern.
- 3) Augend muß (gleich ber Klugheit) ber Erfahrung abgegelernt werben,

# XIV †).

## Bon ber Tugend überhaupt.

Tugend bedeutet eine moralische Starke des Willens. Aber dies erschöpft noch nicht den Begriff; denn eine solche Starke könnte auch einem heiligen (übermenschlichen) Wesen zusommen, in welschem kein hindernder Antried dem Gesetze seines Willens entgegen wirkt; das also Alles dem Gesetz gemäß gerne thut. Tugend ist also die moralische Starke des Willens eines Mensch en in Bezsolgung seiner Pflicht: welche eine moralische Nothigung durch seine eigene gesetzgebende Vernunft ist, insofern diese sich zu einer das Gesetz ausstührenden Gewalt selbst constituirt. Sie ist nicht selbst, oder sie zu besitzen ist nicht Pflicht, (denn sonst wurde es eine Verpflichtung zur Pflicht geben mussen;) sondern sie gedietet und begleitet ihr Gebot durch einen sittlichen, (nach Gesetzen der

<sup>+)</sup> Die Bahl XIV fehlt in der 1. Ausg., daher in ihr die Jahlen der folgenden Abschnitte ber Ginfeitung um eine Ginheit niedriger fieben.

inneren Freihelt möglichen) Broang; wozu aber, weil er unwiders stehlich seine soll, Searke ensorbertich ist, beren Grad wir nur durch die Srosse der Hindernisse, die der Mensch durch seine Neigungen sich selber schafft, schähen können. Die Laster, als die Brut gesetz widriger Sesinnungen, sind die Ungeheuer, die er nun zu bekämpsen hat: weshald diese sittliche Stärke auch, als Tapferkeit (fortitudo moralis), die größte und einzige wahre Kriegsehre des Mensschen ausmacht; auch wird sie die eigentliche, nämlich praktische Weisheit genannt, weil sie den Endzweck des Daseins des Menschen auf Erden zu dem ihrigen macht. — In ihrem Besich ist der Mensch allein frei, gesund, reich, ein König u. s. w. und kamn weder durch Zusall, noch Schicksal eindüßen; weil er sich selbst besicht und der Tugendhaste seine Tagend nicht verlieren kann.

Alle Hochpreisungen, die das Ideal det Menscheit in ihrer moralischen Vollkommenheit betreffen, können durch die Beispiele des Widerspiels dessen, was die Menschen jetzt sind, gewesen sind, oder vermuthlich kinstig sein werden, an ihrer praktischen Realität nichts verlieren, und die Anthropologie, welche aus blosen Exsahrungserkenntnissen hervorgeht, kann der Anthroponomis, welche von der unbedingt gesetzehenden Vernunst ausgestellt wird, keinen Abbruch thun, und, wiewohl Tugend (in Beziehung aus Menschen, nicht auss Seset) auch hin und wieder verdienstüch heisen und einer Belohnung wurdig sein kann, so muß sie doch sier sich selbst, so wie sie ihr eigener Zwest ist, auch als ihr eigener Lohn betrachtet werden.

Die Tugend, in ihrer ganzen Bollkommenheit betrachtet, wird also vorgestellt, nicht wie der Mensch die Tugend, sondern als ob die Tugend den Menschen besite; weil es im ersteren Falle so aussehen wurde, als ob er noch die Wahl gehabt hatte, (wozu er also dann noch einer anderen Tugend bedurfen wurde, um die Tugend vor jeder anderen ihm  $\dagger$ ) angebotenen Waare zu erlesen.) — Eine Mehrheit der Tugenden sich zu denken, (wie es denn unvermeidlich

<sup>&#</sup>x27;+) "ihm" fehlt in der 1. Ausg.

ist,) ist nichts Andered, mis sich verschiedene moratische Gegenstände denken, auf die der Wilke aus dem einigen Princip der Augend abgelehtet wird; ebenso ist es mit den entgegenstehenden Castern dewandt. Der Ausdruck, der beibe verpersonlicht, ist eine afthetische Maschinerie, die aber doch auf einen moralischen Sinn hinweist. — Daher ist eine Arstellung der Bitten zwar nicht ein Theil, aber doch eine subjective Darstellung der Metaphysis berselben; wo die Gesichte, welche die nottigende Kraft des moralischen Gesehes begleiten, swerther Wirdsamkeit empsinden machen; z. B. Efel, Granen 20., welche den moralischen Widerwillen versinnlichen, um der blub-sinnsinden Anreizung den Vorrang abzugewinnen.

### XV.

Bont Princip der Absonderung der Tugendlehre von der Rechtslehre.

Diese Absonberung, auf welcher nuch die Obereintheitung ver Sittenlehre überhaupt beruht, gründet sich darius: daß der Begriff der Freiheit, dwe jenen beiden gemein ist, die Eintheisung in die Pflichten der außeren und inneren Freiheit nothwendig macht; von denen die letzteren allein ethisch sind. — Daher wurß diese und zwar als Bedingung aller Tugendopflicht, (so wie oben die Lehre dom Gewissen als Bedingung aller Pflicht übershaupt,) als vorbereitender Theil (disouraus prachminaris) vorausgeschickt werden.

# Unmerkung.

Bon ber Tugendlehre nach dem Princip der inneren Freiheit.

Fertigleit (habitus) ift sine Leichtigleit ju handeln und eine subjective Bolltommenheit ber Billfuhr. — Nicht jede solche Leichtigkeit aber ift eine freie (habitus libertatis); benn wenn sie Angewohnheit (assuetudo), b. i. burch öfters wiederholte Handlung zur Nothwendigkeit gewordene Gleich-formigkeit derselben ist, so ist fie keine aus ber Freiheit hervor-

gebende, michle mach nicht mernkiche Fertigkeit. Die Lugend tann man aifd nicht durch die Fertigkeit in freien gefestnäßigen Pandlungen definiren; wohl aber, wenn hinzugefest muche, "sich durch die Worstellung des Gesetzes im Sandeln zu bestimmen", und da ist diese Fertigkeit eine Beschaffenheit nicht der Willtube, sondern des Willens, der ein mit der Regel, die er amimmt, zugleich allgemein gesetzendes Begehrungsvermögen ift, und eine solche allein kann zur Lugend gezählt werden.

But inneren Freiheit aber werben mei Stude erforbette feiner selbst in einem gegebenen Fall Meister (animus sui compos) und über sich selbst herr zu sein (imperium in semetipsum), b. i. seine Affecten zu zahmen und seine Leibenschaften zu beherrschen. — Die Gemuthsart (indoles) in biesen beiben Zuständen ist ebel (erecta), im entgegengesetten Fall aber unebel (indoles abjedta, serva).

### XVI.

Bur Tugend wird zuerst erfordert Die Herrschaft über sich felbft.

Ufferten und Leibenschaften find wefentlich von einenbet unterfchieben; bie erfteren gehoren jum Gefuhl, fofern es, vor ber Ueberlegung vorhergehend, biefe felbst unmbglich ober schwerer macht. Daher heißt ber Affest jah ober juch (animus praeceps), und bie Bernunft fagt burch ben Tugentbegriff, man folle fich faffens boch ift biefe Schwache im Gebrauch feines Berftanbes, verbunden mit ber Starte ber Bemathebewegung, nur eine Untugend, mit gleichsam etwas Kinbisches und Schwaches, was mit bem beften Willen gar wohl zusammen bestehen kann, und bas einzige Gute noch an fich bat, daß biefer Sturm bald aufhort. Ein Sang gum Affect (3. 23. 3 orn) verfdwiftert fich baber nicht fo fehr mit bem Lafter, als die Beidenschaft. Leidenschaft bagegen ift bie jur bleibenben Reigung gewordene famliche Begierbe, (g. B. ber Saf im Gegenfag bes Borns.). Die Rube, mit ber man ihr nachhange, laft Ueberlegung ju, und verstattet bem Gemuth, fich baruber Grundfage zu machen und fo, wenn bie Neigung auf bas Gefetzwibrige faut, über fie zu beiten, fie tieffeinmungele zu leffen, und bas Bofe baburch : (ale vorfählich) in feine Maxime aufzwiehmen; welches alebann ein qu'a bificirtes Bofe b. i. ein wahtes Lafter ift.

Die Tugend also, sofern sie auf innerer Freiheit gegründet ist, enthält für die Menschen auch ein bejahendes Gebot, nämlich alle seine Vermögen und Neigungen unter seine (der Vernunse) Gewalt zu bringen, mithin das Gebot der Herrschaft über sich seihet, welche über bas Verbot, nämlich von seinen Gesühlen und Neigungen sich nicht beherrschen zu lassen (die Pflicht der Apathie), hinzusommt; weil, ohne daß die Vernunft die Zügel der Regierung in ihre Hande nimmt, jent über den Menschen den Meister spielen.

#### XVII.

Bur Tugend wird Upathie, (als Starke betrachtet,)
nothwendig vorausgesest.

Diefes Bort ift, gleich als ob es Fuhllofigkeit, mithin fubjective Sleichgultigkeit in Unsehung ber Gegenftanbe ber Billfuhr, bedeutete, in üblen Ruft gekommen; man nahm es für Schwiche. Dieser Diffeutung fann baburch vorgebeugt werben, bak man biejenige Affectlofigkeit, welche von der Indifferenz zu unterscheiden ift, die moralische Apathie nennt: da die Gefühle aus finntichen Ginbruden ihren Einfluß auf bas moralische nur baburch verlieren, bag Die Achtung furs Gefet über fie insgefammt machtiger wird. -Es ift nur die icheinbare Starte eines Bieberfranten, die den lebe haften Antheil felbst am Guten bis jum Affect fleigen, ober vielmehr barin ausarten laßt. Man nennt ben Uffect biefer Art Enthusiasmus, und babin ift auch die Dagigung ju beuten, bie man felbst für Tugendausübungen ju empfehlen pflegt, (insauf sapiens nomen ferat aequus iniqui, ultra, quam satis est, virtutem si petat ipsam. Horat.) Denn sonft ift es ungereimt ju mabnen, man konne auch wohl allzuweife, allzutugenbhaft fein. Der Affect gehört immer jur Sinnlichkeit; burch mas für einen Gegenstand er auch erregt werben moge. Die mabre Starte

der Angend ift vas Genkkhinn Austhernnik einer aberlegen sant festen Entschkestang ihr Geset in Austhoung zu bringen. Das ist der Zustund ber Gesundheite im moralischen Leben; bagegen der Alfact, seibst wenn er durch die Borstellung des Guten aufgewegt wird, eine augenblicklich glänzende Schienung fit, wolche Rattigkeit hinterläst. — Phantustisch zugendhaft aber kann doch der genannt werden, der keine in Anschung der Moralität gleichgültigen Dinge (adiaphora) einräumt, und sich alle seine Schritte und Eritte mit Pslichten als mit Fußangeln besteut, und es nicht gleichz güttig sindet, ob man sich mit Fleisch oder Sisch, mit Bies oder Wonn, wenn einem besoes bekömmt, nähre; eine Miksologie, welche wenn man sie in die Lehre der Augend aufnähne, die Herrschaft versteben zur Sprannei machen würde.

# Unmerfung.

Die Augend ist immer im Fortschreiten und hebt boch auch immer von Vorne an. — Das Erste folgt daraus, weil sie, objectiv betrachtet, ein Ibeal und unerreichdar, gleichwohlaber sich ihm beständig zu nahern bennoch Pflicht ist. Das Zweite gründet sich, subjectiv, auf der mit Reigungen afstitten Ratur des Menschen, unter deren Einstüß die Augend, mit ihren einmal für allemal genommenen Marimen, niemals sich in Rube und Stillstand sehen kann, sondern, wenn sie nicht im Steigen ist, unvermeidlich sinkt; weil sittliche Marimen nicht so, wie technische, auf Gewohnheit gegründet werden können. (denn dieses gehört zur physischen Beschaffenheit seiner Wistenst destimmung,) sondern, selbst wenn ihre Ausübung zur Gewohnheit würde, das Subject damit die Freiheit in der Wahl seines Marimen einbussen würde, welche doch der Charakter einer Hand lung aus Pflicht ist.

# XVIII.

Borbegriffe jur Eintheilung der Tugendlehre.

Biefts Princip ber Eintheitung muß erfilich, mas bas Formale betrifft, alle Bebingungen enthalten, welche bazu bienen, einen Theil ber allgemeinen Sittenlehre von ber Rechtslehre und smar der specisishen Borm nach zu unterscheiben, und bad gestiebe baburch: bas 1) Sugendpflichten solche sind, für welche king ausmes Sesett sindet; 2) daß, da doch aller Pflicht-ein Gesetz zum Grunde liegen muß, bieses in der Ethist ein Pflichtzeses, nicht sie Handlungens sogehen, sein kann; 3) daß, (was wiederum aus diesem solch,) die ethische Pflicht als weite, nicht als enge Pflicht gedacht werden muffe.

Ameitens: was das Materiale anlangt, nuß sie nicht bies als Pflichtlebre überhaupt, fondern auch als Imedlehre auf: gestellt werden; so, daß der Mensch sowaht sich selbst, als auch jeden anderen Menschen, sich als seinen Iwed zu denken verbunden ist; was man +) Pflichten der Selbstliebe und Rächstenliebe zu neunen pflegt; welche Ausdrücke hier in uneigentlicher Bedeutung genommen werden; weil es zum Lieben direct keine Pflicht geben kann, wohl aber zu Handlungen, durch die der Mensch sich und Andere zum Iwed macht.

Drittens: mas die Unterscheidung des Materialen vom Formalen (der Gesemäßigkeit von der Zweckmäßigkeit) im Princip der Psicht betrifft, so ist zu merken: daß nicht jede Tugendver= pflichtung (obligatio ethica) eine Augendpslicht (ofsiehum ethicum s. virtutis) sei; mit anderen Worten: daß die Achtung vor dem Gesetz überhaupt noch nicht einen Zweck als Pslicht begründe; denn der letztere allein ist Tugendpslicht. — Daher gibt es nur Eine Tugendverpslichtung, aber viel Tugendpslichten; weil es zwar wiel Objecte gibt, die für und Zwecke sind, welche zu haben zugleich Pslicht ist, aber nur eine tugendhafte Gestnnung, als subjectiver Bestimmungsgrund, seine Pslicht zu erfüllen, welche sich auch über Rechtspslichten erstreckt, die aber darum nicht den Namen der Tugendpslichten sühren können. — Daher wird alle Eintheilung der Ethist nur auf Tugendpsslichten gehen. Die Wissenschung versutet, auch ohne Russsicht auf mögliche änsere Gesetzgebung vers

<sup>+) 4.</sup> Ausg. "(die man . . . gu nennen pflegt,)"

bindlich ju fein, ift bie Sthill felbft, ihrem formalen Princip nach betrachtet.

### Anmerfung.

Wie fomme ich aber baju, wirb man fragen, bie Ginthellung -ber Cthit in Elementarlebre und Methobenlahre einguführen; ba ich ihrer boch in ber Rechtslehre überhoben fein fonnte? - Die Urface ift: weil jene es mit weiten, biefe aber mit lauter engen Pflichten gu thun hat; weshalb bie lettere, welche ihrer Ratur nach ftrenge (pracis) bestimmenb fein muß, ebenfo wenig, wie bie reine Mathematit, einer allgemeinen Borfchrift (Methode), wie im Urtheilen verfahren werben foll, bedarf, fondern fie burch bie That mahr macht. - Die Ethie bingegen führt, wegen bes Spielraums, ben fie ihren unvolltommenen Pflichten verftattet, unvermeiblich zu Fragen, welche bie Urtheilefraft auffordern, auszumachen, wie eine Marime in besonderen Sallen anzuwenden fei, und zwar fo, daß diefe wieberum eine (untergeordnete) Marime an bie Sand gebe, (wo immer wiederum nach einem Princip ber Unwendung Diefer auf vortommende galle gefragt werden tann;) und fo gerath fie in eine Cafuiftit, von welcher bie Rechtslehre nichts weiß.

Die Casuistie ist, also weber eine Wissenschaft, noch ein Theil berselben; benn das ware Dogmatik, und ist nicht so- wohl Lehre, wie etwas gefunden, sondern Uebung, wie die Wahrheit solle gesucht werden. Sie ist alfd fragmentarisch, nicht spikematisch, (wie die Ethik fein mußte;) in fle pers webt, nur, gleich den Scholien, zum-Spstem hinzugetham.

Dagegen: nicht sowohl die Urtheilstraft, als vielmehr die Bernunft, und zwar in der Theorie seiner Pflichten sowohl, als in der Praris, zu üben, das gehort besonders zur Ethis, als Methodenlehre der moralisch-prastischen Bernunft +). Die Methodis der ersten Urbung (in der Theorie der Pflichten) beist Didaktis, und hier ist die Behraet entweder akwamastisch, oder erstematisch; die lehte ist die Kunft, dem Lehrling

<sup>†)</sup> Die folgenden Worte lauten in der 1. Ausg. fo: "monon die erftere Uebung darin besteht, dem Lehrling dasjenige von Pflichtbegriffen abzufrasgen, was er schon weiß, und die erotemutische Methode genannt werden tann, und dies zwar entweder, weil man es ihm schon gesagt hat" u. f. f.

ni ii

che fesienige von Pflichebigeiffen abzufragen; was er schon weiß, und dies zwar entweder weil man es ihm schon gesagt hat, blos aus seinem Gedachtniß, welche die eigentliche katechetische, ober weil man voraussest, daß es schon in seiner Vernunft natürzlicher Weise enthalten sei und es nur daraus entwickelt zu werden brauche, die biakogische (Sokratische) Methode heißt.

Der Didaktit +) als der Methode theoretischer Uebung entafpricht als Gegenstud, im Praktischen, die Ascetik, welche derjenige Theil der Methodenlehre ist, in welchem nicht blos der Tugendbegriff, sonbern auch wie das Tugendvermögen so-wohl, als der Wille dazu, in Ausübung geset und cultivirt

werben tonne, gelehrt witb.

Nach biefen Grundsagen werden wir also bas Spftem in zweien Theilen: ber ethischen Elementarlehre und ber ethischen Methodenlehre aufstellen. Jeder Theil wird in seine Hauptstude, und biese ††) im ersten Theile, nach Berschiedenheit der Subjecte, gegen welche dem Menschen eine Berbindlichkeit obliegt im zweiten nach Berschiedenheit der 3wecke, welche zu haben ihm die Bernunft auferlegt, und der Empfänglichkeit für bieselbe, in verschiedene Kapitel zerfällt werden.

### XIX.

Die Eintheilung, welche die praktische Bernunft zu Grundung eines Spflems ihrer Begriffe in einer Ethil entwirft (die architektenische), kann nun nach zweierlei Principien, einzeln ober zusammen verbunden, gemacht werden: das eine, welches das substective Berhaltniß der Berpflichteten zu dem Verpflichtenden, der Materie nach, das andere, welches das objective Berhaltniß ber ethischen Gesetz zu den Pflichten überhaupt in einem Spstem ber Form nach vorstellt. — Die erste Eintheilung ist die der Befen, in Beziehung auf welche eine ethische Berbindichkeit gesoncht werden kann, die zweite ware die der Begriffe der reinen ethisch praktischen Vernunft; welche zu jener ihren Pflichten gehören,

<sup>+) 1.</sup> Hueg .: "ber Ratechetit"

<sup>++) 1.</sup> Ausg.: "welche" f. "und biefe"

bie also zur Ethit, nur sofern sie Biffenschaft sein soll, also zu ber methobischen Busammensetzung aller Sate, welche nach ber ersteren aufgefunden worden, erforderlich find.

Erfte Eintheilung ber Ethit nach bem Unterschiede ber Subjecte und ihrer Gefete.

Sie enthält:

### Pflichten

| bes Menschen gegen      | bes Menschen gegen        |
|-------------------------|---------------------------|
| ben Menfchen            | nicht menschliche Befen   |
| ~~~                     |                           |
| gegen sich gegen andere | untermenfch= ubermenfch=  |
| felbst Menschen         | liche Wefen. liche Wefen. |

Zweite Eintheilung der Ethit nach Principien eines Spstems ber reinen praktischen Bernunft.

# Elementarlehre Methodenlehre Dogmatik Casuistik Dibaktik ) Ascetik.

Die lettere Eintheilung muß also, weil sie bie Form ber Wissens schaft betrifft, vor ber ersteren, als Grundrif bes Sanzen, vorhergehen.

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "Katechetik"

 $\mathcal{F}^{*}$ 

er de la companya de la co

, Digitized by Google

Erster Theil.

Sthische Elementarlehre.

# Der ethischen Elementarlehre

Bon ben Pflichten gegen fich felbft überhaupt.

# Einleitung.

§. 1.

Der Begriff einer Pflicht gegen fich felbst enthalt (bem erften Anscheine nach) einen Widerspruch.

Menn das vervflichtende Ich mit dem verpflichteten in einerlei Sinn genommen wirb, fo ift Pflicht gegen fich felbft ein fich widersprechender Begriff. Denn in dem Begriffe der Pflicht ift ber einer passiven Rothigung enthalten (ich werbe verbunden). Darin aber, daß es eine Pflicht gegen mich felbst ift, ftelle ich mich als verbinbend, mithin in einer activen Nothigung vor; (3ch) ebendaffelbe Subject, bin ber Berbinbende,) und ber Sat, ber eine Pflicht gegen fich felbst ausspricht: (ich foll mich felbst verbinden,) wurde eine Berbindlichkeit, verbunden ju fein, (eine paffive Dbligation, bie boch jugleich, in bemfelben Sinne bes Berhaltniffes, eine active ware,) mithin einen Widerspruch enthalten. - Man kann biesen Wiberspruch auch baburch ins Licht stellen: bag man zeigt, ber Berbindende (auctor obligationis) tonne ben Berbundenen (subjectum obligationis) jebergeit von ber Berbindlichkeit (terminus obligationis) lossprechen; mithin fei, wenn Beide ein und baffelbe Subject find, ber Berbindende an eine Pflicht, die er fich auferlegt, gar nicht gebunden: welches einen Biberfpruch enthalt.

### δ. 2.

Es gibt boch Pflichten bes Menfchen gegen fich felbft.

Denn setzet: es gebe keine solche Pflichten, so wurde es überall gar keine, auch keine außere Pflichten geben. — Denn ich kann mich gegen Undere nicht für verbunden erkennen, als nur sofern ich zusgleich mich selbst verbinde; weil das Geseh, kraft bessen ich mich für verbunden achte, in allen Fällen aus meiner eigenen praktischen Vernunft hervorgeht, durch welche ich genothigt werde, indem ich zugleich der Nothigende in Ansehung meiner selbst bin \*).

### Ş. 3.

Aufschluß biefer icheinbaren Antinomie.

Der Mensch betrachtet sich, in dem Bewußtsein einer Pslicht gegen sich selbst, als Subject berselben, in zwiesacher Qualität: erstlich als Sinnenwesen, d. i. als Mensch (zu einer ber Thierarten gehörig); dann aber auch als Vernunftwesen, (nicht blos vernünftiges Wesen, weil die Vernunft nach ihrem theoretischen Vermögen wohl auch die Qualität eines lebenden körperlichen Wesens sein könnte,) welches kein Sinn erreicht und das sich nur in moratisch praktischen Verhältnissen, wo die unbegreisliche Eigenschaft der Freiheit sich durch den Einsluß der Vernunft auf den innerlich gesetzgebenden Willen offendar macht, erkennen läßt.

Der Mensch nun, als vernünftiges Naturwesen (homo phaenomenon), ist durch seine Bernunft, als Ursache, bestimmbar zu Handlungen in der Sinnenwelt und hiebei kommt der Begriff einer Berbindlichkeit noch nicht in Betrachtung. Ebenderselbe aber seiner Personlichkeit nach, d. i. als ein mit innerer Freiheit begabtes Wesen (homo noumenon) gedacht, ist ein der Verpflich-

<sup>\*)</sup> So fagt man, wenn es 3. B. einen Punct meiner Chrenrettung ober Gelbstechaltung betrifft: "ich bin mir bas felbst schulbig.". Selbst wenn es Pflichten von minderer Bedeutung, die nämlich nicht das Nothwendige, sondern nur das Berdienstliche meiner Pflichtbefolgung betreffen, spreche ich so: 3. B. "ich bin es mir selbst schuldig, meine Geschicklichkeit für den Umsgang mit Menschen u. s. w. zu erweitern (mich zu cultiviren)."

Bon ben Pflichten gegen sich selbst überhaupt. Einleitung. §. 4. 317 tung, und insonderheit der Berpflichtung gegen sich selbst (die Menschbeit in seiner Person) sahiges Wesen, so, daß der Mensch (in zweierlei Bedeutung betrachtet), ohne in Widerspruch mit sich zu gerathen, (weil der Begriff von Menschen nicht in einem und demseiben Sinn gedacht wird,) eine Pslicht gegen sich selbst anerstennen kann.

### 6. 4.

Bom Princip ber Gintheilung ber Pflichten gegen fich felbft.

Die Eintheilung tann nur in Ansehung bes Dbjects ber Pflicht, nicht in Unsehung bes fich verpflichtenben Subjects gemacht merben. Das verpflichtete sowohl, als bas verpflichtende Subject ift immer nur ber Menfch, und wenn es uns gleich, in theoretischer Rudficht, erlaubt ist, im Menschen Seele und Rorper als Naturbeschaffenheiten bes Menschen von einander zu unterscheiben, so ift es boch nicht erlaubt, fie als verschiebene ben Menschen verpflichtenbe Gubstanzen zu benten, um zur Eintheilung in Pflichten gegen ben Rorper und gegen bie Seele berechtigt zu fein. — Wir find weber burch Erfahrung, noch burch Schluffe ber Bernunft binreichend baruber belehrt, ob ber Menfch eine Seele, (als in ihm wohnende, vom Korper unterschiedene und von diesem unabhangig ju benten vermögende b. i. geistige Substang) enthalte, ober ob nicht vielmehr bas Leben eine Gigenschaft ber Materie sein moge, und wenn es sich auch auf die erstere Art verhielte, so wurde boch feine Pflicht bes Menschen gegen einen Rorper (als verpflichtenbes Subject), ob er gleich ber menschliche ift, benkbar fein.

1) Es wird daher nur eine objective Eintheilung ber Pflichten gegen sich selbst in das Formale und Materiale berselben Statt sinden; wovon die einen einschränkende (oder negative) Pflichten, die anderen erweiternde (positive) Pflichten gegen sich selbst sind; jene, welche dem Menschen in Ansehung des Zwecks seiner Natur verdieten, demselben zuwider zu handeln; mithin blos auf die moralische Selbsterhaltung; diese, welche gebieten sich einen gewissen Segenstand der Willsuhr zum Zweck

au machen, und auf bie Bervollkommnung feiner felbft geben: von welchen beibe zur Augend, entweber als Unterlaffungspflichten. (sustine et abstine), ober als Begehungspflichten (viribus concessis utere), beibe aber als Tugenbpflichten geboren. Die erften gehoren zur moralifchen Gefundheit (ad esse) bes Menschen, fowohl als Gegenstandes feiner außeren, als feines inneren Sinnes gu Erhaltung feiner Ratur in ihrer Bolltommenbeit (als Receptivitat). Die anderen gur moralischen Boblhabenbeit (ad melius esse; opulentia moralis), welche in bem Befit eines au allen Bweden binreichenben Bermogens beftebt, fofern biefes erwerblich ift, und zur Cultur, (als thatiger Bollfommenheit) feiner felbst gehort. — Der erfte Grundsatz ber Pflicht gegen fich selbst . liegt in bem Spruch: lebe ber Ratur gemäß (naturae convenienter vive), b. i. erhalte bich in ber Bollfommenheit beiner Ratur; ber zweite in bem Sat: mache bich volltommner, als bie blofe Natur dich schuf (perfice te ut finem; perfice te ut medium).

Es gibt aber 2) eine subjective Eintheilung ber Psiichten bes Menschen gegen sich selbst, b. i. eine solche, nach ber das Subject der Psiicht (ber Mensch) sich selbst, entweder als animas lisches (physisches) und zugleich moralisches, oder blos als moralisches Besen betrachtet.

Da sind nun die Antriebe der Natur, was die Ehierheit des Menschen betrifft, dreisach; namlich a) der Trieb, durch welchen die Natur zur Erhaltung seiner selbst, b) der, durch welchen sie +) die Erhaltung der Art, c) der Trieb, wodurch sie ++) die Erhaltung seines Bermögens zum zwedmäßigen Sebrauche seiner Kräfte und zum angenehmen, aber doch nur thierischen Lebensgenuß beabssichtigt. — Die Laster, welche hier der Pflicht des Menschen gegen sich selbst widerstreiten, sind: der Selbst mord, der unnatürliche Sebrauch, den Jemand von der Seldstechtsneigung macht,

<sup>+)</sup> Die Worte: "ber, burch welchen fie" fehlen in ber 1. Ausg.

<sup>++)</sup> Die Borte: "der Trieb, wodurch fie" fehlen in der 1. Ausg.; ebenfo gleich darauf die: " jum zwedmäßigen Gebrauche feiner Rrafte und"

Bon ben Pflichten gegen sich selbst überhaupt. Ginleitung. §. 4. 249 und ber, bas Bermogen jum zwedmäßigen Gebrauch seiner Rrafte schwächenbe, unmäßige Genuß ber Rahrungsmittel.

Bas aber bie Pflicht bes Menschen gegen fich selbst, blos als moralisches Befen, (ohne auf seine Thierheit zu sehen,) betrifft, so besteht fie im Kormalen, ber Uebereinstimmung ber Marimen feines Willens mit ber Burbe ber Menschbeit in feiner Verson; alfo im Berbot, baf er fich felbft bes Borgugs eines moralischen Wesens, namlich nach Principien zu banbeln, b. i. ber inneren Freiheit nicht beraube und badurch jum Spiel blofer Neigungen, alfo zur Sache, mache. — Die Laster, welche bieser Pflicht ent: gegensteben, find: bie Luge, ber Geig, und bie falfche Demuth (Rriecherei). Diese nehmen fich Grundfate, welche bem Charafter bes Menschen, als eines moralischen Wesens, b. i. ber inneren Freiheit, ber angebornen Burbe bes Menschen geradezu (fcon ber Form nach) wibersprechen, welches so viel fagt: fie machen es fich zum Grundfat, teinen Grundfat, und fo auch teinen Charafter zu haben b. f. fich wegzuwerfen und fich zum Gegenstande ber Berachtung zu machen. — Die Tugend, welche allen biefen Laftern entgegensteht, tonnte bie Chrliebe (honestas interna. justum sui aestimium), eine von ber Chrfucht (ambitio), (welche auch febr nieberträchtig fein tann,) himmelweit unterschiebene Den-Bungbart, genannt werben, wird aber unter biefer Betitelung in ber Rolae besonders vorfommen.

# Erfte Abtheilung.

# Won ben vollkommenen Pflichten gegen sich felbit.

Erftes Sauptftud.

Die Pflicht des Menschen gegen sich selbst, als ein animalisches +) Wesen.

### § 5.

Die, wenngleich nicht vornehmste, doch erste Psiicht des Menschen gegen sich selbst, in der Qualität seiner Thierheit, ist die Selbsterhaltung in seiner animalischen Natur.

Das Widerspiel berselben ist die willkuhrliche ober vorsätzliche Berstorung seiner animalischen Natur ++), welche entweder als total oder blos als partial gedacht werden kann. — Die totale heißt die Selbstentleibung (autochiria, suicidium), die partiale läßt sich wiederum eintheilen in die materiale, da man sich selbst geswisser integrirenden Theile, als Organe, beraubt, Entgliezderung oder Verstummelung, und in die formale, da man sich (auf immer oder auf einige Zeit) des Vermögens des physischen (und hiemit indirect auch des moralischen) Gebrauchs seiner Kräfte beraubt; Selbstbetäubung +++).

<sup>+) 1.</sup> Musg.: "einem animalischen"

<sup>1+) 1.</sup> Ausg.: "ber willführliche phnfifche Zob, welcher"

<sup>111)</sup> Statt ber Borte: "Die totale — Selbstbetaubung" steht in ber 1. Ausg. Folgendes: "Der physische, die Entleibung (autochiria) kann also auch total (suicidium), ober partial, Entgliederung (Berstummeslung) sein, welche wiederum in die materiale, da man sich selbst gewisser integrirenden Theile, als Organe, beraubt d. i. sich verstummelt, und die

Da in biesem Hauptstude nur von negativen Pflichten, folglich nur von Unterlassung +) die Rebe ift, so werden die Pflichtartikel wider die Laster gerichtet sein muffen, welche der Pflicht gegen sich selbst entgegengesett sind.

# Des erften Sauptftuds erfter Artifel.

Bon ber Selbstentleibung.

§. 6.

Die willführliche Entleibung feiner selbst kann nur bann allererst Selbst mord (homicidium dolosum) genannt werben, wenn bewiesen werden kann, daß sie überhaupt ein Berbrechen ist, welches entweber blos an unserer eigenen Person, ober auch durch bieses zugleich an Anderen begangen wird, (z. B. wenn eine schwangere Person sich selbst umbringt.)

a) Die Selbstentleibung ist ein Verbrechen (Mord). Dieses kann nun zwar auch als Uebertretung seiner Pflicht gegen andere Menschen, (als eines ber Shegatten gegen dem anderen, der Eltern gegen Kinder, des Unterthans gegen seine Obrigkeit oder seine Mitzburger, endlich auch gegen Gott betrachtet werden, dessen und anz vertrauten Posten in der Welt der Mensch verläßt, ohne davon abgerusen zu sein,) betrachtet werden; — aber hier ist nur davon die Rede, ob die vorsätliche Selbstentleibung eine Verletzung der Pflicht gegen sich selbst sein, und ob, wenn man auch alle jene Rucksichten bei Seite setze, der Mensch doch zur Erhaltung seines Lebens, blos durch seine Qualität als Person verbunden sei, und hierin eine (und zwar strenge) Pflicht gegen sich selbst anerkennen musse.

formale, da man fich (auf immer ober auf einige Zeit) des Bermogens des physischen (und hiemit indirect auch des moralischen) Gebrauchs seiner Kräfte beraubt."

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Unterlaffungen"

Daß ber Mensch sich selbst beleidigen könne, scheint ungereimt zu seine (volenti non fit injuria). Daher sah es ber Stoiker für einen Borzug seiner (des Weisen) Personichteit an, beliebig aus dem Leben, (als aus einem Zimmer, das raucht,) ungedrängt durch gegenwärtige oder besorgliche Uebel, mit ruhiger Seele hinauszugehen; weil er in demselben zu nichts mehr nuten könne. — Aber eben dieser Muth, diese Seelenstärke, den Tod nicht zu fürchten, und etwas zu kennen, was der Mensch noch höher schäßen kann, als sein Leben, hätte ihm ein um noch soviel größerer Bewegungszund sein mussen, sich, ein Wesen von so großer, über die stärkzsten sicht zu bermacht, nicht zu zerzstören, mithin sich des Lebens nicht zu berauben.

Der Personlichkeit kann sich ber Mensch nicht entaußern, so lange von Pslichten bie Rebe ist; folglich so lange er lebt, und es ist ein Wiberspruch, daß er die Befugniß haben solle, sich aller Berbindlichkeit zu entziehen, d. i. frei so zu handeln, als ob es zu dieser Handlung gar keiner Besugniß bedurfte. Das Subject der Sittlichkeit in seiner eigenen Person zernichten, ist ebensoviel, als die Sittlichkeit selbst ihrer Eristenz nach, soviel an ihm ist, aus der Welt vertilgen, welche doch Zweck an sich selbst ist; mithin über sich als bloses Mittet zu einem beliedigen Zweck zu disponiren, heißt die Menschheit in seiner Person (homo noumenon) abwurzbigen, der doch der Mensch (homo phaenomenon) zur Erhaltung anvertraut war.

Sich eines integrirenden Theils als Organs zu berauben (versstümmeln), z. B. einen Jahn zu verschenken ober zu verkaufen, um ihn in die Kinnlade eines Anderen zu pflanzen, oder die Casstration mit sich wornehmen zu lassen, um als Sänger bequemer leben zu können u. dgl., gehört zum partialen Selbstmorde; aber nicht, ein abgestorbenes oder die Absterdung drohendes und hiemis dem Leben nachtheiliges Organ durch Amputation abnehmen zu lassen. Auch kann es nicht zum Verbrechen an seiner eigenen Versson gerechnet werden, sich etwas, das zwar ein Theil, aber kein

Organ des Körpers ift, z. B. die Haare abzuschneiben +); wiewohl ber lehte Fall nicht ganz schuldfrei ift, wenn er zum außeren Erwerb beabsichtigt wird.

# Cafuistifche Fragen.

Ift es Selbstmord, sich (wie Curtius) in ben gewissen Tod zu sturzen, um bas Baterland zu retten? — ober ist bas vorsätzeliche Martyrerthum, sich für bas heil bes Menschengeschlechts übers haupt zum Opfer hinzugeben, auch wie jenes für Heldenthat anzusehen?

Ift es erlaubt, dem ungerechten Lobesurtheile seines Oberen burch Selbstiddtung zuvorzukommen? — selbst wenn dieser es, (wie Rero am Seneca,) erlaubte zu thun?

Kann man es einem großen unlängst verstorbenen Monarchen zum verbrecherischen Borhaben anrechnen, daß er ein behend wirstendes Gift bei sich führte? vermuthlich damit, wenn er in dem Kriege, den er personlich führte, gefangen würde, er nicht etwa genöthigt sei, Bedingungen der Auslösung einzugehen, die seinem Staate nachtheilig sein könnten; denn diese Absicht kann man ihm unterlegen, ohne daß man nothig hat, hierunter einen blosen Stolz zu vermuthen.

Ein Mann empfand schon die Wasserscheu, als Wirkung von dem Biß eines tollen Hundes, und, nachdem er sich darüber so erklart hatte: er habe noch nie erfahren, daß Jemand daran geheilt worden sei, brachte er sich selbst um, damit, wie er in einer himterlassenen Schrift sagte, er nicht in seiner Hundewuth, (zu welcher er schon den Anfall sühlte,) andere Menschen auch unglücklich machte; es fragt sich, ob er damit Unrecht that?

Wer fich die Pocken einimpfen zu laffen beschließt, wagt fein

<sup>†)</sup> Statt ber Worte: "durch Amputation — abzuschneiben" hat die 1. Ausg. Folgendes: "durch Amputation, oder, was zwar ein Theil, aber kein Organ des Körpers ist, z. E. die Haare sich abnehmen zu lassen, kann zum Berbrechen an seiner eigenen Verson nicht gewechnet werden.

Leben aufs Ungewisse, ob er es zwar thut, um fein Leben zu erhalten, und ift fosern in einem weit bebenklicheren Fall bes Pflichtgesetes, als ber Seefahrer, welcher boch wenigstens bon Sturm nicht macht, bem er sich anvertraut, statt bessen jener bie Krankheit, die ihn in Tobesgesahr bringt, sich selbst zuzieht. Ift also bie Pockeninoculation erlaubt?

### 3meiter Artifel.

Bon ber wolluftigen Gelbstichandung.

§. 7.

Sowie bie Liebe jum Leben von ber Ratur jur Erhaltung ber Perfon, fo ift die Liebe jum Gefchlecht von ihr jur Erbaltung ber Art bestimmt; b. i. eine jede von beiben ift Maturamed. unter welchem man biejenige Berknupfung ber Urfache mit einer Mirkung versteht, in welcher jene Ursache, auch ohne' ihr bann einen Berstand beigulegen, boch nach ber Anglogie mit einem folchen, alfo gleichsam, als brachte fie absichtlich bie Wirtung bervor. gebacht wirb. Es fragt fich nun, ob ber Gebrauch bes Bermbgens zur Erhaltung ber Art ober zur Fortpffanzung bes Geschlechts in Ansehung ber Person felbst, die es ausubt, unter einem einfdrimtenben Pflichtgefet flebe, ober ob biefe, auch ohne jenen 3meck au beabsichtigen, ben Gebrauch ihrer Geschlechtseigenschaften ber blasen thierischen Lust zu widmen befugt fei, ohne bamit einer Bflicht gegen fich felbft juwiber ju banbeln. - In ber Rechtslehre wird bewiesen, daß ber Menfch fich einer anderen Derfon biefer Buff in Befallen, ohne befonbere Einschrantung burch einen rechtliden Bertrag, nicht bebienen tome; wo bann zwei Perfonen wechfelfeitig einander verpflichten. hier aber ift die Frage: ob in Unfebung biefes Genuffes eine Pflicht bes Menfchen gegen fich felbft obmalte, beren Uebertretung eine Schanbung, (nicht blos 26: murbigung) ber Menschbeit in seiner eigenen Person fei. Der Trieb su jenem wird Fleischesluft, (auch Bolluft fchlechthin) genannt. Das Lafter, welches baburch erzeugt wirb, heißt Unteufcheit,

bie Sugend aber in Ansehung bieser sinnlichen Antriebe, wirb Keuschheit genannt, die nun hier als Pslicht des Menschen gegen sich seibst vorgestellt werden soll. Unn a turlich heißt eine Wolzlust, wenn der Mensch dazu nicht durch den wirklichen Gegenstand, sondern durch die Eindildung von demselben, also zwedwidrig, ihn sich seibst schaffend gereizt wird. Denn sie bewirkt alsdann eine Begierde wider den Zwed der Natur, und zwar einen noch wichtigeren Zwed, als selbst der ber Liebe zum Leben ist, weil dieser nur auf Erhalznung des Individuums, jener aber auf die der ganzen Species abzielt.

Dag ein folder naturwidriger Gebrauch, (alfo Migbrauch) feiner Geschlechtseigenschaft eine und zwar ber Sittlichkeit im bod: ften Grad widerstreitende Berletzung ber Pflicht wider fich felbft fei, fallt Jebem zugleich mit bem Gebanten von bemfelben fofort auf, erregt eine Ablehrung von biefem Bedanken, in ber Magfe. baß felbst bie Nennung eines folchen gafters bei feinem eigenen Namen für unfittlich gehalten wird, welches bei bem bes Gelbff. morbs nicht gefchiebt; ben man, mit allen feinen Greueln (in einer species facti) ber Belt vor Augen zu legen im Minbesten fein Bebenken tragt; gleich als ob ber Mensch überhaupt fich beschamt fühle, einer folchen ihn felbst unter bas Bieb herabwurdigenden Bebandlung feiner eigenen Perfon fabig zu fein: fo, daß felbft bie eri laubte, (an fich freilich blos thierische) forverliche Gemeinschaft beiber Gefchlechter in ber Che im gefitteten Umgange viel Reinbeit veranlagt und erfordert, um einen Schleier barüber zu werfen! wenn bavon gesprochen werben foll.

Der Bernunftbeweis aber ber Unzulässigkeit jenes unnai kurlichen, und selbst auch bes blos unzwecknäßigen Gebrauchs seiner Geschlechtseigenschaften als Verletung (und zwar, was den ersteren betrifft, im höchsten Grabe) der Pflicht gegen sich selbst, ist nicht so leicht geführt. — Der Beweisgrund liegt freilich darin, bas ber Mensch seine Personlichkeit dadurch (wegwersend) ausgibt, ins dem er sich blos zum Mittel der Befriedigung thierischer Triebe braucht. Aber der hohe Grad der Berletung der Menscheit in seiner eigenen Person durch ein selches Laster in seiner Unnerkelichkeit, da es, der Form (der Gesinnung) nach, selbst das des Gelbste wordes noch zu übergeben scheint, ist dabei nicht erklart. Es sei denn, daß, da die trotige Wegwerfung seiner selbst im letten, als einer Lebenslast, wenigstens nicht eine weichliche Hingebung an thierische Reize ist, sondern Muth erfordert, wo immer noch Achstung für die Menschheit in seiner eigenen Person Platz sindet; jene hingegen, welche sich ganzlich der thierischen Neigung überläßt, den Menschen zur genießbaren, aber hierin doch zugleich naturwidrigen Sache, d. i. zum ekelhaften Gegenstande macht, und so aller Achtung für sich selbst beraubt.

# Cafuiftifche Fragen.

Der Zwed ber Natur ift in ber Beiwohnung ber Geschlechter bie Fortpflanzung b. i. die Erhaltung ber Art; jenem Zwede barf also wenigstens nicht zuwider gehandelt werden. Ift es aber erlaubt, auch ohne auf bie sen Rudsicht zu nehmen, sich, (selbst wenn'es in ber Che geschähe,) jenes Gebrauchs anzumaßen?

Ist es z. B. zur Zeit ber Schwangerschaft, — ist es bei ber Sterilität des Weibes, (Alters oder Krankheit wegen,) oder wenn dieses keinen Unreiz dazu bei sich sindet, nicht dem Naturzwecke und hiemit auch der Pslicht gegen sich selbst, an einem oder dem anderen Theil, ebenso wie bei der unnaturlichen Wollust, zuwider, von seinen Geschlechtseigenschaften Gebrauch zu machen; oder gibt es hier ein Erlaudnißgesetz der moralisch praktischen Vernunft, welches in der Collision ihrer Bestimmungsgründe etwas, an sich zwar Unerlaubtes, doch zur Verhütung einer noch größeren Ueberztretung (gleichsam nachsichtlich) erlaubt macht? — Von wo an kann man die Einschränkung einer weiten Verbindlichkeit zum Pustismus, (einer Pedanterei in Unsehung der Pslichtbeobachtung, was die Weite berselben betrifft,) zählen, und den thierischen Reisgungen, mit Gesahr der Verlassung des Vernunftgesehes, einen Spielraum verstatten?

Die Geschlechtsneigung wird auch Liebe (in ber engsten Bebeutung bes Wortes) genannt und ist in ber That die größte Sinenemust, die an einem Gegenstande möglich ist; — nicht blos sinnt liche Lust, wie an Gegenstanden, die in der blosen Resterion über sie gefallen, (da die Empfänglichkeit für sie Geschma heißt,) fonz dern die Lust aus dem Genusse einer anderen Person, die also zum Begehrungsvermögen und zwar der höchsten Stuse des selben, der Leidenschaft gehört. Sie kann aber weder zur Liebe des Wohlgefallens, noch der des Wohlwollens gezählt werden, (denn beide halten eher vom sleischlichen Genuß ab;) sondern ist eine Lust von besonderer Art (sul generis) und das Brünstigsein hat mit der moralischen Liebe eigentlich nichts gemein, wiewohl sie mit der letzteren, wenn die praktische Bernunft mit ihren einschränkenden Bedingungen hinzukommt, in enge Verbindung treten kann.

### Dritter Artifel.

Bon der Selbstbetäubung durch Unmäßigkeit im Gesbrauch der Genieß= oder auch Nahrungsmittel.

### §. 8.

Das Laster in dieser Art der Unmäßigkeit wird hier nicht aus dem Schaden, oder den körperlichen Schmerzen, selbst Krankheiten, die der Mensch sich dadurch zuzieht, beurtheilt, dem da ware es ein Princip des Wohlbesundens und der Behaglichkeit, (folglich ber Glückeligkeit,) wodurch ihm entgegengearbeitet werden sollte, welsches aber nie eine Psicht, sondern nur eine Klugheitsreget begrüns den kann; wenigstens ware es kein Princip einer directen Pflicht.

Die thierische Unmäßigkeit im Genuß der Nahrung ist der Mißbrauch der Genießmittel, wodurch das Vermögen des intellectuellen Gebrauchs berselben gehemmt oder erschöpft wird. Berzischenheit und Gefräßigkeit sind die Laster, die unter diese Rubrik gehören. Im Zustande der Trunkenheit ist der Mensch nur wie ein Thier, nicht als Mensch, zu behandeln; durch die Ueberskadung mit Speisen und in einem solchen Zustande ist er für Handlungen, wozu Gewandtheit und Ueberkegung im Gedrauch seiner Kräste ersordert wird, auf eine gewisse Zeit gelähmt. — Daß sich Kant f. B. V.

Digitized by Google

in einen folden Buftand zu verfeten, Berletung einer Pflicht wiber fich feibft fet, fallt von felbft in bie Ungen. Die erfte biefer Erniedrigungen, felbft unter die thierifche Ratur, wird gewohnlich burch gegobrene Getrante, aber auch burch andere betaubende Mittel. als ben Mohnfaft und andere Producte bes Gewachereiche, bewirft. und wird baburch verführerisch, bag babei auf eine Beile eine getraumte Gludseligfeit und Sprgenfreiheit, ja wohl auch eingebilbete Starte bervorgebracht; fchablich aber baburch, bag nachher Die-Bergefchlagenheit und Schwache, und, was bas Schlimmfie ift, Nothwendiakeit, diese Betaubungsmittel zu wiederholen, ja wohl gar bawit zu fleigern, eingeführt wirb. Die Gefräßigkeit ift infofern noch unter jener thierischen Sinnenbeluftigung, daß fie blos ben Sinn als paffive Befchaffenheit und nicht einmal bie Ginbilbungsfraft, wobei boch noch ein thatiges Spiel ber Borffellungen Statt findet. wie im vorermabnten Genuß ber Fall ift, beschäftigt; mitbin fich bem viehischen Genuffe +) noch mehr nabert.

# Casuistische Fragen.

Kann man bem Bein, wemngleich nicht als Panegyrist, doch wemigstens als Apologet, einen Gebrauch verstatten, der dis nahe an die Berauschung reicht; weil er doch die Gesellschaft zur Gesprächigkeit belebt, und damit Offenherzigkeit verbindet? — Oder kann man ihm wohl gar das Berdienst zugestehen, das zu beförbern, was Horaz ††) vom Cato rühmt: virtus eins incaluit mero? — Wer kann aber das Maaß für einen bestimmen; der in den Justand, wo er zum Messen keine klaren Augen mehr hat, überzugehen eben in Bereitschaft ist? †††) Der Gebrauch des Opium und Brantweins sind, als Geniesmittel, der Niederträchtigkeit näher, weil sie, bei dem geträumten Wohlbesinden, slumm, zurücks

<sup>+) 1.</sup> Musg.: "bem bes Biehes"

<sup>††) 1.</sup> Ausg : "Seneca"

<sup>†††)</sup> Die Borte: "Ber fann - in Bereitschaft ift?" fteben in ber 1. Ausg. nach bem gunachft folgenden Sage.

haltend und unmittheilbar machen; daher sie auch nur als Arzneismittel erlaubt sind. — Der Mohammedanismus, welcher ben Wein ganz verbietet, hat also sehr schlecht gewählt, bafür das Opium zu erlauben.

Der Schmaus, als formliche Einladung zur Unmäßigkeit im beiderlei Art des Genusses, hat doch, außer dem blos physischen Wohlleben, noch etwas zum sittlichen Zweck Abzielendes an sich, nämlich viel Menschen und lange zu wechselseitiger Mittheilung zussammenzuhalten; gleichwohl aber, da eben die Menge, (wenn sie, wie Chestersield sagt, über die Zahl der Musen geht,) nur eine kleine Mittheilung (mit den nächsten Beisigern) erlaubt, mithin die Veranstaltung jenem Zweck widerspricht, so bleibt sie immer Verleitung zum Unsittlichen, nämlich der Unmäßigkeit, und zur Uebertretung der Pslicht gegen sich selbst; auch ohne auf die physischen Nachtheile der Ueberladung, die vielleicht vom Arzt gehoben werden können, zu sehen. Wie weit geht die sittliche Besugnis, diesen Einladungen zur Unmäßigkeit Gehor zu geben?

# 3meites Pauptftud.

Die Pflicht des Menschen gegen sich selbst, blos-als moralisches Wefen betrachtet +).

Sie ist ben Lastern ber Luge, bes Geizes und ber falfchen Demuth (Kriecherei) entgegengefett.

Erfter Artifel.

Bon ber Lüge.

**§.** 9.

Die größte Berletzung ber Pflicht bes Menschen gegen sich selbst , blos als moralisches Wesen betrachtet (gegen bie Menscheit

<sup>+) 1.</sup> Musg.: "blos als einem moralfichen Befen,"

in feiner Perfon), ift bas Wiberfpiel ber Babrhaftigfeit, ober +) bie Luge (aliud lingua promptum, aliud pectore inclusum gerere). Dag eine jede vorsätliche Unmahrheit in Meugerung feiner Gebanten biefen harten Namen, (ben fie in ber Rechtslehre nur bann führt, wenn fie Underer Recht verlett,) in ber Ethie, Die aus ber Unschadlichkeit tein Befugnig hernimmt, nicht ablehnen konne, ift für fich felbft flar. Denn Chrlofigfeit, (ein Gegenstand ber moralischen Berachtung zu fein,) welche fie begleitet, die begleitet auch ben gugner, wie fein Schatten. - Die guge kann eine außere (mendacium externum), ober auch eine innere fein. Durch jene macht sich ber Mensch in Unberer, burch biese aber, mas noch mehr ift, in feinen eigenen Mugen jum Gegenstande ber Berachtung, und verlett die Burde ber Menschheit in feiner eigenen Verson. Diebei kommt weber ber Schabe, ber anberen Menfchen baraus entsveingen tann, ba er nicht bas Eigenthumliche bes Lasters trifft, (bas alsbann blos in ber Berletzung ber Pflicht gegen Unbere beftanbe,) in Anschlag, noch auch ber Schabe, ben ber Lugner fich -felbst auzieht ++); benn alsbenn murbe es blos, als Rlugheitsfehler, ber pragmatischen, nicht ber moralischen Marime widerstreiten, und Pflichtverletzung angesehen werben können. aar nicht als Die Luge ift Wegwerfung und gleichsam Bernichtung Ein Mensch, ber selbst nicht glaubt, mas Menschenmurbe. er einem Unberen, (wenn es auch eine blos ibealifche Perfon ware, fagt, hat einen noch geringeren Werth, als er blos Sache mare; benn von biefer ihrer Eigenschaft, etwas ju nuten, tann ein Unberer boch irgenb einen Gebrauch machen, weil fie etwas Birkliches und Gegebenes ift; aber bie Mittheilung feiner 'Gebanken an Jemanden durch Worte, Die boch bas Gegentheil von

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: " der Wahrhaftigkeit: de & üge"

<sup>11)</sup> Die Worte: "hiebei - guzieht" find-in ber 1. Ausg. etwas anders gefaßt, namlich fo: " wobei ber Schabe, ber anderen Menfchen baraus ents fpringen tann, nicht das Gigenthumliche des Laftere betrifft, (benn ba beftande es blos in der Berlegung der Pflicht gegen Andere,) und alfo hier nicht in Anschlag tommt, ja auch nicht ber Schabe, ben ber Lugner fich felbft zuzieht;"

dem (absichtlich) enthalten, was der Sprechende dabei denkt, ist ein der natürlichen Zweckmäßigkeit seines Vermögens der Mittheilung seiner Gedanken gerade entgegengesetzer Zweck, mithin Verzichtsthuung auf seine Persönlichkeit, wobei der Lügner sich als eine blostäuschende Erscheinung vom Menschen, nicht als wahren Menschen zeigt  $\dagger$ ). — Die Wahrhaftigkeit in Erklärungen wird auch Ehrlichkeit, und, wenn diese zugleich Versprechen sind, Redlichskeit, überhaupt aber Aufrichtigkeit genannt.

Die Luge (in ber ethischen Bebeutung bes Worts), als vorsätzliche Unwahrheit überhaupt, bedarf es auch nicht, Anderen schäblich zu sein, um für verwerslich erklärt zu werden; benn da wäre sie Verletzung der Rechte Anderer. Es kann auch blos Leichtsinn, oder gar Gutmuthigkeit die Ursache davon sein, ja selbst ein wirklich guter Zweck dadurch beabsichtigt werden; bennoch ist die Urt ihm nachzugehen durch die blose Form ein Verbrechen des Menschen an seiner eigenen Person, und eine Nichtswürdigkeit, die den Menschen in seinen eigenen Augen verächtlich machen muß:

Die Wirklichkeit mancher inneren Luge, welche die Mensichen sich zu Schulden kommen lassen, zu beweisen, ist leicht, aber ihre Möglichkeit zu erklaren, scheint doch schwerer zu sein; weil eine zweite Person dazu erforderlich ist, die man zu hintergehen die Absicht hat, sich selbst aber vorsätzlich zu betrügen, einen Widerspruch in sich zu enthalten scheint.

Der Mensch, als moralisches Wesen (homo noumenon), kann sich selbst, als physisches Wesen (homo phaenomenon), nicht als bloses Mittel (Sprachmaschine) brauchen, das an den inneren 3wed der Gedankenmittheilung nicht gebunden ware, sondern ist an die Bedingung der Uebereinstimmung mit der Erklarung (declaratio) des ersteren gedunden, und gegen sich selbst zur Wahrhaftigkeit verpslichtet. — Wenn er z. B. den Glauben an einen kunftigen Weltrichter lügt, indem er wirklich keinen solchen in sich sindet,

<sup>†)</sup> Statt ber Borte: "wobei — zeigt" fteht in ber 1. Musg.: "und eine blos taufchende Erscheinung vom Menschen, nicht ber Mensch selbst."

aber, indem er sich überredet, es könne doch nicht schaden, wohl aber nuten, einen folchen in Sedanken einem Herzenskundiger zu bekennen, um auf allen Fall seine Gunst zu erheucheln. Oder, wenn er zwar desfalls nicht im Zweisel ist, aber sich doch mit insuerer Berehrung seines Gesetzes schweichelt, da er doch keine andere Exiehseber, als die der Furcht vor Strafe, bei sich fühlt.

Unlauterfeit +) ift blod Ermangelung an Gemiffenhaftigfeit, b. i. an Lauterfeit bes Betenntniffes por feinem inneren Richter, ber als eine anbere Verson gebacht wirb. 3. 23. nach ber größten Strenge betrachtet, ift es icon Unlauterfeit, wenn ein Bunfch aus Selbstliebe für bie That genommen wird ++), weil er einen an fich guten 3weck fur fich bat, und die innere Luge, ob fie zwar ber Pflicht bes Menschen gegen fich selbst zuwider ift, erhalt hier ben Ramen einer Schwachheit, sowie ber Bunsch eines Liebhabers, lauter gute Eigenschaften an feiner Geliebten ju finden, ihm ihre augenscheinlichen Sehler unsichtbar macht. — Indessen verdient biese Unlauterkeit in Erklarungen, die man gegen fich felbft verübt, boch die ernstlichste Rüge; weil von einer folden faulen Stelle aus, (ber Falschheit, welche in ber menschlichen Natur gewurzelt zu fein scheint,) bas Uebel ber Unmahrhaftigkeit fich auch in Beziehung auf andere Menschen verbreitet, nachdem einmal der oberfte Grundsat ber Babrbaftigkeit verlett worben. -

### Anmerkung.

Es ift merkwurdig, daß die Bibel das erfte Berbrechen, wodurch das Bofe in die Welt gekommen ift, nicht vom Brudermorde (Cain's), sondern von der erften Luge datirt, (weil gegen jenen fich doch die Natur emport,) und als den Urbeber alles Bosen den Lugner von Ansang und den Bater der Lugen nennt; wiewohl die Vernunft von diesem Sange der Menschen zur Gleisnerei (esprit fourbe), der doch vorhets

<sup>+) 1.</sup> Musg. : "Unredlichfeit "

<sup>††) 1.</sup> Ausg.: "gebacht wird, wenn biese in ihrer hochsten Strenge bestrachtet wird, wo ein Bunfch (aus Gelbftliebe) fur die That genommen wird " u. s. w.

gegangen fein muß, keinen Grund weiter angeben kann; weil ein Act ber Freiheit nicht, (gleich einer physischen Wirkung,) nach bem Naturgeset bes Zusammenhanges ber Wirkung und ihrer Ursache, welche inegesammt Erscheinungen sind, beducirt und er-klart werden kann.

# Cafuiftifche Fragen.

Rann eine Unwahrheit aus bloser Höslichkeit (3. B. bas ganz gehorsamster Diener am Ende eines Briefes) für Lüge gehalten werden? Niemand wird ja dadurch betrogen. — Ein Autor fragt einen seiner Leser: wie gefällt Ihnen mein Werk? Die Antewort könnte nun zwar illusorisch gegeben werden; da man über die Verfänglichkeit einer solchen Frage spottelte; aber wer hat den Wis immer bei der Hand? Das geringste Zögern mit der Antewort ist schon Kränkung des Versasser; darf er diesem also zum Munde reden?

Muß ich, wenn ich in wirklichen Geschäften, wo es aufs Mein und Dein ankommt, eine Unwahrheit sage, alle die Folgen verantsworten, die daraus entspringen mochten +)? 3. B. ein Hausherr hat befohlen: daß, wenn ein gewisser Mensch nach ihm fragen wurde, er ihn verleugnen solle. Der Dienstdote thut dieses; veranslaßt aber dadurch, daß jener entwischt und ein großes Verbrechen ausübt, welches sonst durch die gegen ihn ausgeschickte Wache ware verhindert worden. Auf wen fällt hier die Schuld nach ethischen Grundsäten? Allerdings auch auf den letzten, welcher hier eine Pflicht gegen sich selbst durch eine Lüge verletzte; deren Folgen ihm nun durch sein eigenes Gewissen zugerechnet werden.

<sup>+) 1.</sup> Ausg,: "In wirklichen Geschäften, wo es aufe Mein und Dein ankommt, wenn ich da eine Unwahrheit fage, muß ich da alle die Folgen" n. f. w.

### 3meiter Artifel.

# Vom Geige.

§. 10.

Ich verftebe bier unter biefem Namen nicht ben habfuchti= gen Geig, (ben Sang gur Erweiterung +) feines Erwerbs ber Mittel jum Bobileben über Die Schranken bes mahren Bedurfniffes;) benn biefer kann auch als blose Berletzung seiner Pflicht (ber Boblthatigkeit) gegen Undere betrachtet werben: fondern ++) ben fargen Beig, welcher, wenn er fchimpflich ift, Aniderei ober Anauserei genannt wird, und zwar nicht insofern er in Bernachlasfigung feiner Liebespflichten gegen Undere besteht; sondern infofern als bie Berengung feines eigenen Genuffes ber Mittel gum Wohlleben unter bas Daaß des mahren Bedurfnisses ber Pflicht gegen fich felbft wiberftreitet +++).

Un ber Ruge biefes gafters tann man ein Beispiel von ber Unrichtigkeit aller Erklarung ber Tugenben somobl, als Laster, burch ben blosen Grab beutlich machen und zugleich bie Unbrauchbarkeit des Aristotelischen Grundsates barthun; daß die Tugend in der Mittelstraße zwischen zwei Lastern bestehe.

Wenn ich namlich zwischen Berschwendung und Beiz bie gute Wirthschaft als das Mittlere ansehe, und dieses das Mittlere des Grabes fein foll; fo wurde ein gafter in bas (contrarie) entges gengefette Lafter ++++), die Lugend, nicht anders übergeben, als burch die Lugend, und so wurde biese nichts Anderes, als ein

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Geig (ber Erweiterung u. f. w.

<sup>11) 1.</sup> Ausg.; "auch nicht"

<sup>+++)</sup> Statt ber Borte: "und zwar nicht - wiberftreitet", hat die 1. Ausg. Folgendes : "aber boch blos Bernachlaffigung feiner Liebespflichten gegen Undere fein tann; fondern die Berengung feines eigenen Genuffes ber Mittel jum Bohlleben unter bas Daag bes eigenen mahren Bedurfniffes, biefer Beig ift es eigentlich, ber hier gemeint ift, welcher ber Pflicht gegen fich felbft widerftreitet."

<sup>††††) 1.</sup> Musg.: "in bas (contrarie) Entgegengefeste"

vermindertes, ober vielmehr verschwindendes Laster sein, und die Volge ware in dem gegenwartigen Fall: daß von den Mitteln des Wohllebens gar keinen Gebrauch zu machen, die achte Augendpflicht sei.

Nicht das Maaß der Ausübung sittlicher Marimen, sondern das objective Princip derselben, muß als verschieden erkannt und vorgetragen werden, wenn ein Laster von der Tugend untersschieden werden soll. — Die Maxime der verschwenderisschen Habsucht ist: alle Mittel des Wohllebens lediglich in der Absicht auf den Senuß anzuschaffen +). — Die des kargen Seizes ist hingegen der Erwerd sowohl, als die Erhaltung aller Mittel des Wohllebens, wobei man sich blos den Besich zum Zwede macht, und sich des Genusses entäußert ++).

Also ist das eigenthumliche Merkmal des letteren Lasters der Grundsatz des Besitzes der Mittel zu allerlei Zwecken, doch mit dem Borbehalt, keines berselben sur sich brauchen zu wollen und sich so des angenehmen Lebensgenusses zu berauben; welches der Psiicht gegen sich selbst in Ansehung des Zwecks gerade entgegengessetzt ist. Berschwendung und Kargheit sind also nicht durch den

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "die Marime des habfuchtigen Geizes (als Berschwenders) ift: alle Mittel des Bohllebens in der Absicht auf den Genuß anzuschaffen und zu erhalten."

<sup>1+)</sup> Statt der Worte: ", wobei man — entaußert" hat die 1. Ausg.: ", aber ohne Absicht auf den Genuß, (d. i. ohne daß dieser, fondern nur der Besig ber 3weck sei.)"

<sup>\*)</sup> Der Sas: man foll keiner Sache zu viel ober zu wenig thun, sagt soviel, als nichte; benn er ist tautologisch. Was heißt zu viel thun? Antw. Mehr, als gut ist; was heißt zu wenig thun? Antw. Meniger thun, als gut ist. Was heißt: ich soll (etwas thun ober unterlassen)? Antw. Es ist nicht gut (wider die Psicht), mehr ober auch weniger zu thun, als gut ist. Menn das die Weisheit ist, die zu erforschen wir zu den Alten (dem Aristoteles), gleich als solchen, die der Quelle näher waren, zurücktehren sollen+); so haben wir schlecht gewählt, uns an ihr Orakel zu wenzben. — Es gibt zwischen Wahrhaftigkeit und Lüge (als contradictorie oppositis) kein Mittleres; aber wohl zwischen Offenherzigkeit und Burückals

<sup>†)</sup> Sier folgen in der 1. Ausg. noch die, ichon oben (S. 231.) angeführeten Sprüche: "virtus consistit in medle, medium tenuere beati, est modus in rebus, quos ultra citraque nequit consistere rectum."

266 Tugenblehre. Eth. Elementaul. I. B. I. Abth. II. Sptft.

Grab, sonbern specifisch burch bie entgegengefetten Marimen von einanber unterschieben.

# Casuistische Fragen:

Da hier nur von Pflichten gegen sich selbst die Rede ist, und Habsucht (Unersättlichkeit im Erwerb), um zu verschwenden, ebensowohl, als Knauserei (Peinlichkeit im Berthun), Selbstucht
(vollpsismus) zum Grunde haben, und beide, die Verschwendung
sowohl, als die Kargheit, blos darum verwerflich zu sein scheinen,
weil sie auf Armuth hinaustausen, bei dem einen auf nicht erwartete, bei dem anderen auf willführliche, (auf den Vorsat, armselig
leben zu wollen;) — so ist die Frage: ob sie, die eine sowohl,
als die andere, überhaupt Laster und nicht vielmehr beide blose
Unklugheit genannt werden sollen, mithin nicht ganz und gar außerhalb den Grenzen der Pflicht gegen sich selbst liegen mögen. Die
Kargheit aber ist nicht blos misverstandene Sparsamkeit, sondern
klavische Unterwerfung seiner selbst unter die Slücksgüter, ihrer

tung (ale contrarie oppositis), ba an bem, welcher feine Meinung erklart, Alles, mas er fagt, mahr ift, er aber nicht bie gange Bahrheit fagt. Run ift boch gang naturlich von bem Tugendlehrer ju fordern, bag er mir biefes Mittlere anweise. Das fann er aber nicht; benn beide Tugendpflich= ten haben einen Spielraum ber Unwendung (latitudinem), und mas ju thun fei, tann nur von der Urtheilefraft, nach Regeln der Klugheit (o.n pragma= tifchen), nicht denen der Sittlichkeit (ben moralischen), d. i. nicht ale enge (officium strictum), fondern nur ale weite Pflicht (officium latum) ent: ichieben werden. Daher ber, welcher die Grundfase ber Tugend befolgt, awar in ber Ausubung im Dehr ober Weniger, als bie Rlugheit vorschreibt, einen Rehler (peccatum) begeben fann, aber nicht barin, bag er biefen Grunbfagen mit Strenge anhanglich ift, ein Lafter (vitium) ausubt; und horazens Bers: insani sapiens pomen ferat, aequus iniqui, ultra, quam satis est, virtutem si petat ipsam, ift, nach bem Buchftaben genommen, grundfalich. Sapiens bedeutet aber hier wohl nur einen gefcheuten Mann (prudens), der fich nicht phantaftisch eine Tugendvollkommenheit benet, die, ale Ideal, zwar die Annaherung zu biefem 3wede, aber nicht bie Bollenbung fordert, als welche Forderung bie menschlichen Rrafte überfeigt und Unfinn (Phantafterei) in ihr Princip hineinbringt. Denn gar au tugenbhaft b. i. feiner Pflicht gar ju anhanglich ju fein, murbe ohn= gefahr foviel fagen, als: einen Birkel gar ju rund, ober eine gerade Linie gar ju gerabe machen.

nicht Herr zu sein, welches Berletzung ber Pflicht gegen sich selbst ist. Sie ist der Liberalitat (liberalitas moralis) der Denkungssart überhaupt, (nicht der Freigebigkeit (liberalitas sumtuosa), welche nur eine Anwendung derselben auf einen besonderen Fall ist,) d. i. dem Princip der Unabhängigkeit von allem Anderen, außer von dem Geseh, entgegengeseht, und Defraudation, die das Subject an sich selbst begeht. Aber was ist das für ein Geseh, dessen innerer Gesetzgeber selbst nicht weiß, wo es anzuwenden ist? Soll ich meinem Munde abbrechen, oder nur dem äußeren Auswande? im Alter, oder schon in der Jugend? oder ist Sparsamkeit überhaupt eine Augend?

# Dritter Artifel.

# Von der Kriecherei.

# §. 11.

Der Mensch im System der Natur (homo phaenomenon, animal rationale) ist ein Wesen von geringer Bedeutung, und hat mit den übrigen Thieren, als Erzeugnissen des Bodens, einen gemeinen Werth (pretium vulgare). Selbst daß er vor diesen den Verstand voraus hat und sich selbst Zwecke setzen kann, das gibt ihm doch nur einen außeren Werth seiner Brauchbarkeit (pretium usus), nämlich eines Menschen vor dem anderen, d. i. einen Preis, als einer Waare, im Berkehr mit diesen Thieren als Sachen, wo er doch noch einen niedrigeren Werth hat, als das allgemeine Tauschmittel, das Geld, dessen Werth daher ausgezeichenet (pretium eminens) genannt wird.

Allein ber Mensch als Person betrachtet, d. i. als Subject einer moralische praktischen Bernunft, ist über allen Preis erhaben; benn als ein solcher (homo noumenon) ist er nicht blos als Mittel zu Anderer ihren, ja selbst seinen eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich selbst zu schätzen, d. i, besitzt eine Würde (einenabsoluten inneren Werth), wodurch er allen anderen vernünstigen

Lugenblehre. Eth. Clementarl. I. B. I Abth. H. Sptft.

Weltwefen Achtung für ihn abnothigt, fich mit jedem Anderen biefer Art meffen und auf ben Sug der Gleichheit schaben kann.

Die Menschheit in feiner Person ift bas Object ber Achtung. bie er von jebem anderen Menschen forbern kann; beren er aber and fich nicht verluftig machen muß. Er tann und foll fich alfo, nach einem kleinen sowohl, als großen Maagstabe schäten, nachbem er fich als Sinnenwesen (seiner thierischen Ratur nach), ober als intelligibles Wefen (feiner moralischen Anlage nach) betrachtet. Da er fich aber nicht blos als Person überhaupt, sondern auch als Menfc, b. i. als eine Perfon, bie Pflichten auf fich hat, bie ibm feine eigene Bernunft auferlegt, betrachten muß, fo tann feine Beringfügigfeit als Thiermenich bem Bewußtsein feiner Burbe als Bernunftmenfc nicht Abbruch thun, und er foll bie moralifche Selbstichatung in Betracht ber letteren nicht verleugnen. b. i. er foll fich um feinen 3wed, ber an fich felbst Pflicht ift, nicht friechend, nicht fnechtisch (animo servili), gleich als sich um Gunft bewerbend, bewerben, nicht feine Burbe verleugnen, sondern immer bas Bewußtsein ber Erhabenheit seiner moralischen Unlage in fich aufrecht erhalten; und biefe Selbftichatung ift Pflicht bes Menschen gegen fich selbft.

Das Bewußtsein und Gefühl der Geringsügigkeit seines mozralischen Werths in Vergleichung mit dem Geset ist die moralische +) Demuth (humilitas moralis). Die Ueberredung von einer Größe dieses seines Werths, aber nur aus Mangel der Verzgleichung mit dem Geseh, kann der Tugendstolz (arrogantia moralis) genannt werden. — Die Entsagung alles Anspruchs auf irgend einen moralischen Werth seiner selbst, in der Ueberredung, sich eben dadurch einen geborgten zu erwerben, ist die falsche moralische Dezmuth (humilitas moralis spuria) oder geistliche Kriecherei ++)

Demuth als Geringschatzung seiner selbst +++) in Ber-

<sup>+) &</sup>quot;moralische" fehlt in der 1. Ausg.

<sup>++) 1.</sup> Ausg.: "ift die fittlich falfche Kriecherei (humilitas spuria)." +++) "ale Geringschägung seiner selbst" Busag ber 2. Ausg.

gleichung mit anderen Menschen, (ja überhaupt mit irgend einem endlichen Wesen, und wenn es auch ein Seraph wäre,) ist gar keine Pflicht; vielmehr ist die Bestrebung, in solcher Demuth Anderen gleichzukommen, oder sie zu übertressen, mit der Ueberresdung, sich dadurch auch einen inneren größeren Werth zu verschaffen, Hochmuth (ambitio), welcher der Pflicht gegen Ansbere gerade zuwider ist. Aber die blos als Mittel, zu Erswerdung der Gunst eines Anderen, (wer es auch sei,) ausgesonsnene Herabsehung seines eigenen moralischen Werths (Heuchelei und Schmeichelei) \*) ist falsche (erlogene) Demuth, und als Abwürdigung seiner Personlichkeit der Pflicht gegen sich selbst entgegen.

Aus unserer aufrichtigen und genauen Bergleichung mit bem moralischen Seset (bessen heiligkeit und Strenge) muß unvermeibslich wahre Demuth folgen; aber baraus, daß wir einer solchen inneren Sesetzgebung fähig sind, daß der (physische) Mensch den (moralischen) Menschen in seiner eigenen Person zu verehren sich gedrungen fühlt, zugleich Erhebung und die höchste Selbstschäung, als Sesuhl seines inneren Werths (valor), nach welchem er sur keinen Preis (pretium) seit ist, und eine unverlierbare Würde (dignitas interna) besith, die ihm Achtung (reverentia) gegen sich selbst einslöst.

§. · 12.

Mehr ober weniger kann man diese Pflicht, in Beziehung auf die Wurde der Menschheit in und, mithin auch gegen und selbst, durch folgende Borschriften +) kennbar machen.

Werbet nicht ber Menschen Knechte. — Laßt euer Recht nicht ungeahndet von Anderen mit Füßen treten. — Macht keine Schulden, für die ihr nicht volle Sicherheit leistet. — Rehmt nicht Wohlthas ten an, die ihr entbehren könnt, und seid nicht Schmarozer, ober

<sup>\*)</sup> Beucheln (eigentlich haucheln) scheint vom achzenben, bie Sprache unterbrechenden Sauch (Stoffeufzer) abgefeitet zu fein; dagegen Schmeischeln vom Schmiegen, welches, als habitus, Schmiegeln und endslich von ben hochdeutschen Schmeicheln genannt worden ift, abzustammen.

<sup>+) 1.</sup> Musg. : " Beifpielen"

Schmeichler, ober gar, (was freilich nur im Grad von dem Borigen unterschieden ist,) Bettler. Daber seid wirthschaftlich, damit ihr nicht bettelarm werdet. — Das Klagen und Winseln, selbst das blose Schreien bei einem körperlichen Schmerz ist euer schon unwerth, am Meisten, wenn ihr euch dewust seid, ihn selbst verschuldet zu haben. Daher die Beredlung (Abwendung der Schmach) des Todes eines Delinquenten durch die Standhaftigkeit, mit der er kirbt. — Das hinknieen oder hinwersen zur Erde, selbst um die Verehrung himmlischer Gegenstände sich dadurch zu versinnlichen, ist der Menschenwürde zuwider, so wie die Amussung derselben in gegenwärtigen Bildern; denn ihr demuthigt euch alsdann nicht unter einem Ideat, das euch eure eigene Vernunft vorstellt, sondern unter einem Ideat, was euer eigene Vernunft vorstellt, sondern unter einem Ideat,

## Casuistische Fragen.

Bestimmung, b. i. die Semuthberhebung (clatio animi) als Schähung seiner selbst, mit bem Eigenbunkel (arrogantia), welcher ber wahren Demuth (humilitas moralis) gerade entgegengesett ift, zu nahe verwandt, als daß zu jener aufzumuntern es rathsam ware; selbst in Bergleichung mit anderen Menschen, nicht blos mit dem Geset? oder wurde biese Art von Selbstverleugnung nicht vielmehr den Ausspruch Anderer die zur Geringschätzung unserer Person steigern, und so der Psiicht (der Achtung) gegen und selbst zuwider sein? Das Bucken und Schmiegen vor einem Menschen scheint in jedem Fall eines Menschen unwürdig zu sein.

Die vorzüglichste Achtungsbezeigung in Worten und Manieten, sethst gegen einen nicht Gebietenden in der bürgerlichen Berfassung, — die Reverenzen, Berbeugungen (Compsimente), hösische, — den Unterschied der Stände mit sorgfältiger Pünctlichkeit bezeichnende Phrasen, — welche von der Hössicheit, (die auch sich gleich Achtensten nothwendig ist,) ganz unterschieden sind, — das Du, Er, Ihr und Sie, oder Ew. Wohleblen, Hochebein, Hochebeigeboren, Wohlzgeboren (ohe, jam satis est!) in der Anrede, — als in welcher

371

Pebanterei die Deutschen unter allen Bollern der Erde, (die indissiden Casten vielleicht ausgenommen,) es am Beitesten gebracht haben, sind das nicht Beweise eines ausgebreiteten Hanges zur Kriecherei unter Menschen? (Has nugas in serte dusunt.) Wert sich aber zum Wurm macht, kann-nachher nicht klagen, daß er mit Füßen getreten wird.

## Drittes Sauptstud.

## Erfter Abfcnitt.

Von der Pflicht des Menschen gegen sich selbst, als ben gebornen †) Richter über sich selbst.

#### §. 13.

Ein jeber 'Pflichtbegriff enthalt objective Rothigung burchs Gefet, (als moralifchen unfere Freiheit einschrankenben Imperativ.) und gehort bem praktischen Berftande zu, ber bie Regel gibt; bie innere Burechnung aber einer That, als eines unter bem Gefes fichenden Kalles (in meritum aut demeritum) gehort gur Ur: theilstraft (judicium), welche, als bas fubjective Princip ber Burechnung ber Handlung, ob fie als That (unter einem Gefet ffebenbe Sandlung) gefchehen fei ober nicht, rechtstraftig urtbeilt; worauf benn ber Schluß ber Bernunft (bie Genteng), b. i. bie Berknupfung ber rechtlichen Birkung-mit ber Sandlung (bie Berurtheilung ober Lossprechung) folgt: welches Alles vor Sericht (coram judicio), als einer bem Gefet Effect verschaffenben moras liden Person, Gerichtshof (forum) genannt, geschieht. — Das Bewußtsein eines inneren Gerichtshofes im Menfchen, ("vor welchem fich seine Gedanken einander verklagen ober entschuldigen".) ift bas Gewiffen.

Beber Mensch hat Gewissen, und findet sich burch einen inneren

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "angebornen"

Richter beobachtet, bebroht und überhaupt im Respect, (mit Furcht verbundener Achtung) gehalten, und diese über die Gesetze in ihm wachende Gewalt ist nicht etwas, was er sich selbst (willführlich) macht, sondern es ist seinem Wesen einverleibt. Es folgt ihm wie sein Schatten, wenn er zu entsliehen gedenkt. Er kann sich zwardurch Lüste und Zerstreuungen betäuben, oder in Schlaf bringen, aber nicht vermeiden dann und wann zu sich selbst zu kommen, oder zu erwachen, wo er alsbald die furchtbare Stimme desselben verzimmt. Er kann es, in seiner außersten Verworfenhelt, allenfalls dahin bringen, sich daran gar nicht mehr zu kehren, aber sie zu hören, kann er doch nicht vermeiden.

Diese ursprüngliche intellectuelle und, (weil sie Pstichtvorstellung ist,) moralische Anlage, Gewissen genannt, hat nun das Besondere an sich, daß, obzwar dieses sein Geschäft ein Geschäft des Mensichen mit sich selbst ist, dieser sich doch durch seine Bernunft gesnöthigt sieht, es als auf das Geheiß einer anderen Person zu treiben. Denn der Handel ist hier die Führung einer Rechtssache (causa) vor Gericht. Daß aber der durch sein Gewissen Angeklagte mit dem Richter als eine und dieselbe Person vorgestellt werde, ist eine ungereimte Vorstellungsart von einem Gerichtshose; denn da würde ja der Ankläger jederzeit verlieren. — Also wird sich das Gewissen des Menschen dei allen Pflichten einen Anderen, als sich selbst, zum Richter seiner Handlungen denken müssen, wenn es nicht mit sich selbst in Widerspruch stehen soll. Dieser Andere mag nun eine wirkliche, oder blos idealische Person sein, welche die Vernunft sich-selbst schafft \*).

<sup>&</sup>quot;) Die zwiefache Personlichkeit, in welcher ber Mensch, ber sich im Gewissen anklagt und richtet, sich selbst benken muß; bieses boppelte Selbst,
einerseits vor ben Schranken eines Gerichtshoses, ber boch ihm selbst anvertraut ist, zitternd stehen zu mussen, andererseits aber das Richteramt aus
angeborner Autorität selbst in Sanden zu haben, bedarf einer Erkauterung,
bamit nicht die Bernunft mit sich selbst gar in Wiberspruch gerathe. — Ich,
ber Kläger und boch auch Angeklagter, bin ebenderselbe Mensch (numero
idem), aber, als Subject ber moralischen, von dem Begriffe der Freiheit
ausgehenden Gesegebung, wo ber Mensch einem Geseg unterthan ist, das
er sich selbst gibt (homo noumenon), ist er als ein Anderer, als der mit

Eine folde ibealifde Perfon (ber autorifirte Bemiffenbrichter) muß ein Bergenstundiger fein; benn ber Gerichtshof ift im Innes ren bes Menichen aufgeschlagen; - jugleich muß er aber auch allverpflichtenb, b. i. eine folche Perfon fein, ober als eine folde gebacht werben, in Berhaltnig auf welche alle Pflichten überbamt auch als ihre Gebote anzusehen find; weil bas Bewiffen über alle freie Sandlungen ber innere Richter ift. - Da num ein foldes moralisches Wefen zugleich alle Gewalt (im himmel-und auf Erben) baben muß, weil es fonft nicht, (was boch jum Richteramt. nothwendig gebort,) feinen Gefeten ben ihnen angemeffenen Effect verschaffen konnte, ein solches über Alles machthabende moralische Wefen. aber Gott beift; fo wird bas Gewiffen als subjectives Princip einer, vor Gott feiner Thaten wegen ju leiftenben Berantwortung. gebacht werben muffen; ja es wird ber lette Begriff, (wenngleich nur auf buntle Art,) in jenem moralifchen Gelbfibewußtfein jebergeit enthalten fein.

Dieses will nun nicht so viel sagen, als: ber Mensch, burch bie Ibee, zu welcher ihn sein Sewissen unvermeidlich leitet, seiberechtigt, noch weniger aber: er sei durch dasselbe verbunden, ein solches höchstes Wesen außer sich als wirklich anzunehmen; benn sie wird ihm nicht objectiv, durch theoretische, sondern blos subjectiv, burch praktische sich selbst verpflichtende Vernunft, ihr angemessen zu handeln, gegeben; und der Mensch erhalt vermittelst dieser, nur nach der Analogie mit einem Gesetzeber aller verzunftsigen Weltwesen, zine blose Leitung, die Gewissenhaftigkeit,

Wernunft begabte Sinnenmensch (specie diversus), aber nur in praftischer Rudficht, zu betrachten, — benn über das Causal-Berhaltniß des Intellizgiblen zum Sensiblen gibt es keine Theorie, — und diese specisische Berschles denheit ist die der Facultaten des Menschen (der oberen und unteren), die ihn charafteristren. Der erstere ist der Ankläger, dem entgegen ein rechtlicher Beistand des Berklagten (Sachwalter desselben) bewilligt ist. Nach Schließung der Acten thut der innere Richter, als machthabende Person, den Aussspruch über Glädseligkeit oder Elend, als moralische Folgen der That; in welcher Qualität wit dieser thre Wacht (als Weltherrschers) durch unsere Bernunft nicht weiter versolgen, sondern nur das unvedingte judes ober veterverhen können.

(welche auch religio genannt wird,) als Verantwortlichkeit vor einem, von und felbst unterschiedenen, aber und doch imigst gegenwärtigen heiligen Besen (ber moralisch zesetzgebenden Bernunst) sich vorzustellen, und bessen Willen sich als Regel der Gerechtigkeit zu unterwersen. Der Begriff von der Religion überhaupt ist hier dem Menschen blos "ein Princip der Beurtheilung aller seiner Psiichten als gottlicher Gebote."

- 1) In einer Gewissenhache (causa conscientiam tangens) benkt sich ber Mensch ein warnendes Gewissen (praemonens) vor der Entschließung; wobei die außerste Bedenklichteit (scrupulositas), wenn es einen Psiichtbegriff (etwas an sich Moralisches) betrifft, in Fällen, darüber das Gewissen der alleinige Richter ist (casidus eonscientize), nicht für Kleinigkeitskrämerei (Mikrologie), und eine wahre Uebertretung nicht für Baggatelle (Peccatillum) beurtheilt, und (nach dem Grundsat: minima non curat Praetor,) einem willtührlich sprechenden Gewissenstath überlassen werden kann. Daher ein weites Gewissen Jemandem zuzuschreiben so viel heißt, als: ihn gewissenstoß nennen.
- 2) Benn die That beschlossen ift, tritt im Gewissen zuerst ber Anklager, aber, zugleich mit ihm, auch ein Anwalt (Abvocat) auf; wobei ber Streit nicht gutlich (per amicabilem compositionem) abgemacht, sondern nach der Strenge des Rechts entschieden werden muß; und hierauf folgt
- 3) ber rechtsträftige Spruch bes Gewissens über ben Menschen, ihm loszusprechen ober zu verdammen, ber ben Beschluß macht; wobei zu merken ist, daß ber erste Spruch nie eine Belohnung (praemium), als Gewinn von etwas, was vorher nicht sein war, beschließen kann, sondern nur ein Frohsein, der Gesahr, strasbar befunden zu werden, entgangen zu sein, enthält, und daher die Seligkeit, in dem trostreichen Zuspruch seines Gewissens, nicht positiv (als Freude), sondern nur negativ (Beruhigung, nach vorhergegangener Bangigkeit) ist; eine Seligkeit, die der Tugend, als einem Kampf gegen die Einslüsse des bosen Princips im Mensschen, allein beigelegt werden kann.

## Bon bem grften Gebot affer Pflichten gegen fich felbft. 6. 15. . 275

## Bweiter Abidnitt.

Bon dem erften Gebot aller Pflichten gegen fich felbft.

## 6. 14.

Dieses ist: Erkenne (erforsche, ergründe) dich selbst, nicht nach beiner physischen Vollkommenheit, (ber Tauglichkeit oben Untauglichkeit zu allerlei dir beliedigen oder auch gebotenen Zwecken,) sondern nach der moralischen, in Beziehung auf deine Psiicht; — prüse dein Herz, — ob es gut oder doss seine Psiicht; beiner Handlungen lauter oder unfauter, und was entweder als ursprünglich zur Substanz des Menschen gehörend, oder als abgeleitet (erworden oder zugezogen) ihm seihst zugerechnet werden könne und zum moralischen Zustande gehören möge.

Diese Selbstprüsung, die +) in die schwerer zu ergründenden Tiefen oder den Abgrund des Herzens zu dringen verlangt, und die dadurch zu erhaltende Selbsterkenntniß +) ist aller menschlichen Weisheit Ansang. Denn die letzte, welche in der Zusammenstimmung des Willens eines Wesenst zum Endzwed besteht, bedarf beim Nenschen zu allererst der Wegraumung der inneren Hindernisse (eines bosen in ihm genistelten Willens), und dann der Bestredung, die nie verlierbare ursprüngliche Anlage eines guten Willens in sich zu entwickeln. Nur die Höllensahrt der Selbsterkenntnis bahnt den Weg zur Vergötterung.

## §. 15.

Diese +++) moralische Selbsterkenntnis wird erftlich die schwär= merische Berachtung seiner selbst, als eines Menschen, oder bes ganzen Menschengeschlechts überhaupt ++++), verbannen; benn biese widerspricht sich selbst. — Es kann ja nur durch die herrliche in

Digitized by Google

18\*

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Das moralische Gelbsterkenntniß, bas"

<sup>1+)</sup> Die Borte: "und die baburch zu erhaltende Gelbfterkenntnif" find Bufat der 2, Ausg.

<sup>111) 1.</sup> Ausg.: "Diefes"

<sup>1111) 1.</sup> Ausg.: "ale Menich (feiner gangen Gattung) überhaupt"

und befindliche Anlage zum Suten, welche den Menschen achtungswürdig macht, geschehen, daß er den Menschen, der dieser zuwider handelt und in einem solchen Falle auch sich selbst der Berachtung würdig sindet +); einer Berachtung, die denn immer nur diesen oder jenen Menschen, nicht die Menschheit überhaupt treffen kann. — Dann aber widersteht sie auch der eigenliedigen Selbstschäumz, blose Wänsche, wenn sie mit noch so großer Schnsucht geschähen, da sie an sich doch thatleer sind und bleiben, sür Beweise eines guten Herzens zu halten. Sebet ist auch nur ein innerlich vor einem Herzens zu halten. Sebet ist auch nur ein innerlich vor einem Herzensklindiger declarieter Wunsch. Unparteilichkeit, in Beurtheilung unserer Selbst, in Bergleichung mit dem Seses und Ausrichtigkeit im Selbstgeständnisse seines inmeren moralischen Werths oder Unwerths sind Pflichten gegen sich selbst, die aus jenem ersten Sebot der Selbsterkemtnis unmittelbar solgen.

## Episobischer Abschnitt.

Von ber' Amphibolie der moralischen Refles zionsbegriffe: das, was Pflicht des Menschen gegen sich oder andere Menschen ist, für Pflicht gegen andere Wesen zu halten 1-1).

## §. 16.

Nach ber blosen Bernunft zu urtheilen, hat der Mensch sonst keine Pflicht, als blos gegen den Menschen (sich selbst oder einen anderen); denn seine Pflicht gegen irgend ein Subject ist die moralische Nothigung durch dieses seinen Willen. Das nothigende (verspslichtende) Subject muß also erstlich eine Person sein, zweitens muß diese Person als Gegenstand der Ersahrung gegeben sein; weil

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "daß er ben Menschen, ber biefer guwiber handelt, (fich selbst, aber nicht die Menschbeit in sich,) verachtungswurdig sindet." Die folgenden Worte: "einer Berachtung — treffen kann" fehlen in der 1. Ausg.

<sup>++) 1.</sup> Ausg.: "bas, was Pflicht bes Menschen gegen fich felbst ift, für Pflicht gegen Andere ju halten."

der Mensch auf den 3wed ihres Willens hinwirken soll, welches nur in dem Berhaltnisse zweier eristirender Wesen zu einander gesschehen kann; denn ein bloses Gedankending kann nicht Ursache von irgend einem Ersolg nach 3weden werden. Run kennen wir aber, mit aller unserer Ersahrung, kein anderes Wesen, was der Verpstichtung (der activen oder passiven) fähig wäre, als blos den Menschen. Also kann der Mensch sonst keine Pflicht gegen irgend ein Wessen haben, als blos gegen den Menschen, und, stellt er sich gleichwohl eine solche zu haben vor, so geschieht dieses durch eine Umphibolie der Resterionsbegriffe und seine vermeinte Psiicht gegen andere Wesen ist blos Psticht gegen sich selbst; zu welchem Misverstande er dadurch verleitet wird, daß er seine Pflicht in Ansehung anderer Wesen mit einer Pslicht gegen diese Wesen verwechselt.

Diese vermeinte Pflicht kann nun auf unpersonliche, ober zwar personliche, aber schlechterdings unsichtbare (ben außeren Sinnen nicht barzustellende) Gegenstände bezogen werden. — Die ersten (außermenschlichen) können der blose Naturstoff, ober ber zur Fortpflanzung organisirte, aber empfindungslose, oder ber mit Empfindung und Willführ begabte Theil der Natur (Mineralien, Pflanzen, Thiere) sein; die zweiten (übermenschlichen) können als geistige Wesen (Engel, Gott) gedacht werden. — Db zwischen Wesen beider Art und ben Menschen ein Pflichtverhältniß, und welsches dazwischen Statt sinde? wird nun gestagt.

## §. 17.

In Ansehung des Schonen, obgleich Leblosen in der Ratur ist ein hang zum blosen Berstoren (spiritus destructionis) der Psiicht des Menschen gegen sich selbst zuwider; weil es daszenige Gefühl im Menschen schwächt oder vertigt, was zwar nicht für sich allein schon moralisch ist, aber doch eine der Moralität günstige Stimmung der Sinnlichteit sehr befördert, wenigstens dazu vorbereitet, nämlich die Lust, etwas auch ohne Absicht auf Rugen zu lieben und z. B. an den schönen Krystallisationen, an der under

278 Tugenblehre. Eth. Elementart. 1. B. III. Sptst. Epis. Abschn. schonheit bes Gewächsreichs ein uninteressitetes Bohl- aefallen zu finden +).

In Anfehung bes lebenben, obgleich vernunftlofen Theils ber Geschöpfe ift bie gewaltsame und jugleich grausame Behandlung ber Thiere ber Pflicht bes Menfthen gegen fich felbft weit inniglicher entgegengesett, weil baburch bas Mitgefiehl an ihrem Leiben im Menschen abgestumpft, und folglich eine ber Moralitat, im Berhaltniffe ju anderen Menschen, sehr bienfame naturliche Unlage geschwächt und nach und nach ausgetilgt wird; obgleich ihre bebende (obne Qual verrichtete) Tobtung, ober auch ihre, nur nicht bis uber Bermogen angestrengte Arbeit, (bergleichen auch wohl Menschen fich gefallen laffen muffen,) unter bie Befugniffe bes Menichen gehoren; ba hingegen die martervollen phyfischen Versuche zum blofen Bebuf ber Speculation, wenn auch ohne fie ber 3wed erreicht werben konnte, zu verabscheuen find. — Gelbft Dankbarkeit fur lang geleistete Dienste eines alten Pferbes ober hundes, (gleich als ob fie Dausgenoffen waren.) gehort in birect jur Pflicht bes Denfchen, namlich in Anfehung biefer Thiere, birect aber betrachtet ift fie immer nur Pflicht bes Menschen gegen fich felbft.

## §. 18.

In An sehung eines Wesens, was ganz über unsere Ersfahrungsgrenze hinaus liegt, aber boch seiner Mbglichkeit nach in unseren Ibeen angetroffen wird, namlich der Gottheit ++), haben wir ebensowohl auch eine Pslicht, welche Religionspflicht genannt wird, die namlich "der Erkenntniß aller unserer Pslichten als (Instar) göttlicher Gebote." Aber dieses ist nicht das Bewußtsein einer Pslicht gegen Gott. Denn da diese Ivee ganz aus unserer eigenen Vernunft hervorgeht und von und, es sei in thevretischer Absicht, um sich die Zweckmäßigkeit im Weltganzen zu erklären, oder auch um zur Triebseder in unserem Berhalten zu dienen, selbst gemacht

<sup>†) 2.</sup> Ausg.: "gu lieben, (4. B. bie ficonu Ruffallfatienen, das uns beschreiblich Schone des Gewächstelches.)"

<sup>11) 1.</sup> Ausg.: "3. B. ber 3bee ber Gottheit"

wird, so haben wir hiebei nicht ein gegebenes Wesen vor une, gegen welches une Verpslichtung obläge; benn da mußte bessen Wirklichkeit allererst durch Ersahrung bewiesen (ober geoffenbart) sein; sondern es ist Pslicht des Menschen gegen sich selbst, diese unzumgänglich der Vernunft sich darbietende Idee auf das moralische Gesetz in une, wo sie von der größten stellichen Fruchtbarkeit ist, anzuwenden. In diesem (praktischen) Sinn kann es also so lauten: Religion zu haben ist Pslicht des Menschen gegen sich selbst.

## Der Pflichten gegen sich selbst zweite Abtheilung.

Von den unvollkommenen Pflichten des Menschen gegen sich selbst (in Ansehung seines Zwecks).

Erfter Abschnitt.

Von der Pflicht gegen sich selbst in Entwidelung und Bermehrung seiner Raturvollkommenheit, d. i. in pragmatischer Absicht.

§. 19.

Der Andau (cultura) seiner Naturkrafte (Geistes:, Seelen: und Leibeskrafte) als Mittel zu allerlei möglichen Zwecken ist Pflicht bes Menschen gegen sich selbst. — Der Mensch ist es sich selbst, (als einem Vernunftwesen) schuldig, die Naturanlagen und Versmögen, von denen seine Vernunft dereinst Gebrauch machen kann, nicht undenutzt und gleichsam rosten zu lassen, sondern, gesetzt daß er auch mit dem angebornen Maaß seines Vermögens für die natürzlichen Bedürsnisse zufrieden sein könne, so muß ihm doch seine Versnunft dieses Zufrieden sein mit dem geringen Maaß seiner Versmügen erst durch Grundsätze anweisen, weil er, als ein Wesen, das Zwecke zu haben, oder Gegenstände sich zum Zweck zu machen sähig ist +), den Gebrauch seiner Kräfte nicht blos dem Instinct der Natur, sondern der Freiheit, mit der er dieses Maaß bestimmt, zu verdanken haben muß: Es ist also nicht Rücksicht auf den Vorztheil, den bie Cultur seines Vermögens (zu allerlei Zwecken) vers

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "ale ein Wefen, bas der 3wede, (fich Gegenftande jum 3wede ju machen) fahig ist,"

schaffen kann; benn bieser wurde vielleicht (nach Rousseau'schen Grundsägen) für die Rohigkeit des Naturbedürsnisses vortheilhaft ausfallen; sondern es ist Gebot der moralisch praktischen Vernunft und Pflicht des Menschen gegen sich selbst, seine Vermögen, (unter benselben eins mehr, als das andere, nach Verschiedenheit seiner Zwede,) anzubauen, und in pragmatischer Rücksicht ein dem Zweck seines Daseins angemessener Mensch zu sein.

Seistedkrafte sind diejenigen, deren Ausübung nur durch die Bernunft möglich ist. Sie sind sofern schöpferisch, als ihr Sebrauch nicht aus Ersahrung gesthöpft, sondern a priori aus Principien abzgeleitet wird. Dergleichen sind Mathematik, Logik und Metaphysik der Natur, welche zwei letzteren auch zur Philosophie, namlich der theoretischen gezählt werden, die zwar alsbann nicht, wie der Buchsstade lautet, Weisheitslehre, sondern nur Wissenschaft bedeutet, aber doch der ersteren zu ihrem Zwecke beförberlich sein kann.

Seelen trafte find biejenigen, welche bem Berftande und ber Regel, die er zu Befriedigung beliediger Absichten braucht, zu Gebote stehen, und sofern an bem Leitfaden ber Erfahrung geführt werden. Dergleichen ist das Gedachtniß, die Einbildungstraft u. dgl., worauf Gelahrtheit, Geschmad (innere und außere Berschönerung) zc. gez grundet werden konnen, welche zu mannigfaltiger Absicht die Werkzeuge barbieten.

Endlich ift bie Cultur ber Leibestrafte (bie eigentliche Symnastif) die Besorgung bessen, was das Zeug (bie Materie) am Menschen ausmacht, ohne welches bie Zwecke bes Menschen unausgeführt bleiben wurden; mithin ist bie fortbauernde absichtliche Belebung bes Thieres am Menschen Pflicht bes Menschen gegen sich selbst.

§. 20.

Welche von biesen physischen Bollkommenheiten vorzüglich, und in welcher Proportion, in Bergleichung gegen einander, fie sich jum 3wed zu machen Pflicht bes Menschen gegen sich selbst seiner eigenen vernünftigen Ueberlegung, in Ansehung ber Luft zu einer gewissen Lebensart und zugleich ber Schäpung feiner bazu

erforderlichen Krafte, überlassen, um daruntet zu mahlen, (3. B. ob es ein Handwerk, poer der Kauschandel, oder die Gelehrsamkeit sein sollte.) Denn abgesehen von dem Bedürfnis der Selbsterhaltung, welches an sich keine Pflicht begründen kann, ist es Pflicht des Menschen gegen sich selbst, ein der Welt nütliches Glied zu sein, weil dieses auch zum Werth der Menschheit in seiner eigenen Person gehört, die er also nicht herabwürdigen soll.

Die Pflicht des Menschen gegen sich selbst in Anschung seiner physischen Bollsommenheit ist aber nur weite und unvollsammene Pflicht; weil sie zwar ein Geset für die Marime der Hand-tungen enthält, in Anschung der Handlungen selbst aber, ihrer Art und ihrem Grade nach, nichts bestimmt, sondern der freien Will-khr einen Spielraum verstattet.

## 3weiter Abschnitt.

Bon der Pflicht gegen sich selbst in Erhöhung seiner moralischen Bollkommenheit, d. i. in blos sitt= licher Absicht.

## §. 21.

Sie besteht erstlich, subjectiv, in der Lauterkeit (puritan moralis) der Pslichtgesinnung; da nämlich, auch ohne Beimischung der von der Sinnlichkeit hergenommenen Absichten, das Geset für sich allein Triebseder ist, und die Handlungen nicht blos pslicht=mäßig, sondern auch aus Pslicht geschehen. — "Seid heisig" ist hier das Gedot. Zweitens, objectiv, in Ansehung des ganzen moralischen Zwecks, der die Bollsommenheit, d. i. seine ganze Pslicht und die Erreichung der Bollständigkeit des moralischen Zwecks in Ansehung seiner selbst betrifft, "seid vollkommen;" die Bestrezdung nach diesem Ziele ist deim Menschen immer nur ein Fortzschreiten von einer Bollsommenheit zur anderen  $\dagger$ ); "ist etwa eine Tugend, ist etwa eine Lob, dem trachtet nach."

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "zu welchem Biele aber hinzustreben beim Menschen . . . zur anderen ift; "

§. 22.

Diese Pflicht gegen sich selbst ist eine ber Qualität nach enge und vollkommene, obgleich bem Grabe nach weite und unvollkommene Pflicht, und das wegen ber Gebrechlichkeit (fragilitas) ber menschlichen Natur.

Diejemige Vollkommenheit namich, zu welcher zwar das Stresben, aber nicht das Erreichen derseiben (in diesem Leben) Pflicht ist, deren Befolgung also nur in continuirlichen Fortschritten bestehen kann, ist in hin sin sicht auf das Object, (die Sdee, deren Aussuhrung man sich zum Zweck machen soll,) zwar enge und vollkommene, in Rücksicht aber auf das Subject weite und nur unvollkommene Pflicht gegen sich selbst.

Die Tiefen bes menschlichen Herzens sind unergrundlich. tennt fich genugfam, wenn bie Briebfeber gur Pflichtbeobachtung von ihm gefühlt wirb, ob fie ganglich aus ber Borftellung bes Besetzes bervorgebe, ober ob nicht manche andere finnliche Untriebe mitwirken, Die auf ben Bortheil ober zur Berhuning eines Rach: theils angelegt find und bei anderer Gelegenheit auch wohl bem Bafter zu Diensten stehen konnten? - Bas aber bie Bollkommenheit als moralischen 3wed betrifft, so gibts gwar in ber Ibee (objectiv) nur eine Tugend (als fittliche Starte ber Marimen), in ber That (subjectiv) aber eine Menge berfelben von heterogener Beschaffenheit, . worunter es unmöglich fein biwfte, nicht frgend eine Untugend, (ob fle gleich eben jetzer Dupenbete wegen ben Namen bes Bafters nicht zu fuhren pflegen,) bei fich aufzufinden, wenn man fie fuchen walte. Gine Gumme von Zugenden aber, beren Bollftanbigfeit ober Mangel Die Gelbsterkenntnig und nie hinreichend einschauen tagt, tann beine andere, als unvollkommene Pflicht, vollkommen zu fein, bentlinden.

Also find alle Pflichten gegen sich selbst in Tusehung bes: Beecks ber Menschelt in unserer eigenen Person nur unvollkommens Michten.

# Der ethischen Elementarlehre zweites Buch.

Bon ben Eugendpflichten gegen Anbere.

Erftes Sauptfiud.

Von den Pflichten gegen Andere, blos als Menschen.

Erfter Abichnitt.

Bon ber Liebespflicht gegen andere Menfchen.

## Eintheilung.

§. 23.

Die oberste Eintheilung kann die sein: in Pflichten gegen Andere, sofern du sie durch Leistung derselben zugleich verbindest, und in solche, deren Beobachtung die Berbindlichkeit Anderer nicht zur Folge hat. — Die erste Leistung ist (respectiv gegen Andere) verdsenstliche; die der zweiten ist schuldige Pflicht. — Liebe und Achtung sind die Gefühle, welche die Ausübung dieser Pflichten begleiten. Sie können abgesondert (jede für sich allein) erwogen werden, und auch so bestehen. (Liebe des Nächsten, ob dieser gleich wenig Achtung verdienen möchte; imgleichen nothwendige Achtung für jeden Menschen, unerachtet er kaum der Liebe werth zu sein beurtheilt würde.) Sie sind aber im Grunde dem Gesetze nach jederzeit mit einander in einer Pflicht zusammen verdunden;

nur so, daß bald die eine Pflicht, bald die andere das Princip im Subject ausmacht, an welche die andere accessorisch geknüpft ist. — So werden wir gegen einen Anderen wohlthätig zu sein, und für verpflichtet erkennen; aber weil diese Gunst doch auch Abhängigkeit seines Wohls von meiner Großmuth enthält, die doch den Anderen erniedrigt, so ist es Pflicht, dem Empfänger durch ein Betragen, welches diese Wohlthätigkeit entweder als blose Schuldigkeit oder geringen Liebesdienst vorstellt, die Demüthigung zu ersparen und ihm seine Achtung für sich selbst zu erhalten.

## §. 24.

Wenn von Pflichtgesetzen (nicht von Naturgesetzen) die Rede ist, und zwar im außeren Verhältniß der Menschen gegen einander, so betrachten wir und in einer moralischen (intelligiblen) Welt, in welcher, nach der Analogie mit der physischen, die Verbindung versnünstiger Wesen (auf Erden) durch Anziehung und Abstoßung bewirkt wird. Vermöge des Princips der Wechselliebe sind sie angewiesen, sich einander beständig zu nähern, durch das der Antung, die sie einander schuldig sind, sich im Abstande von einander zu erhalten; und sollte eine dieser großen sittlichen Kräste sinken, "so wurde dann das Nichts (der Immoralität), mit aufz gesperrtem Schlund der (moralischen) Wesen ganzes Reich, wie einen Aropsen Wasser trinken", (wenn ich mich hier der Worte Haller's, nur in einer anderen Beziehung, bedienen dars.)

## §. 25.

Die Liebe wird hier aber nicht als Gefühl (afthetisch), b. i. als Lust an ber Bollommenheit anderer Menschen, nicht als Liebe des Wohlgefallens genommen +); benn Gefühle zu haben, dazu kann es keine Verpflichtung durch Andere geben; sondern muß Marime des Wohlwollens (als praktisch) gedacht werden, welche das Wohlthun zur Folge hat.

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "verftanden"

Ebendasseite maiß von der gegen Andere zu beweiseiden Mehtung gesagt werden: ba +) nämlich nicht blos das Gefühl aus der Vergleichung unseres eigenen Werths mit dem des Anderen, (bergleichen ein Kind gegen seine Ettern, ein Schüter gegen seinen Beirer, ein Niedriger überhaupt gegen seinen Oberen aus blosen Gewohnheit sühlt,) sondern eine Marime der Einschränkung unserer Sethstschäung durch die Würde der Menschheit in eines Anderen Person, mithin die Achtung im praktischen Sinne (observantia allis praestanda) verstanden wird.

Auch wird die Pflicht ber freien Achtung gegen Andere, weil sie eigentlich nur negativ ist, (sich nicht über Andere zu erheben,) und so der Rechtspflicht, Riemandem das Seine zu schmalern, analog ist, obgleich als blose Tugendpflicht verhaltnisweise gegen die Liebespflicht für enge, die letztere also als weite Pflicht angesehen.

Die Pflicht ber Rachstenliebe kann also auch so ausgebrückt werben: sie ist die Pflicht, Anderer ihre Zwecke, (sofern biese nur nicht unsittlich sind,) zu ben meinen zu machen; die Pflicht der Achtung meines Nächsten ist in der Marime enthalten, keinen ausberen Menschen blos als Mittel zu meinen Zwecken herabzuwürdigen; nicht zu verlangen, der Andere solle sich selbst wegwersen, um meinem Zwecke zu fröhnen.

Daburch, daß ich die erste Pflicht gegen Jemand ausübe, verspflichte ich zugleich einen Anderen; ich mache mich um ihn verdient. Durch die Beobachtung der letzten aber verpflichte ich blos mich selbst, halte mich in meinen Schranken, um dem Anderen an dem Werthe, den er als Mensch in sich selbst zu setzen befugt ist, nichts zu entziehen.

Bon ber Liebespflicht insbesondere.

§. 26.

Die Menschenliebe (Philanthropie) muß, weil sie hier ale praktisch, mithin nicht als Liebe bes Boblgefallens an Menschen

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "baß"

gebacht wird, im thatigen Wohnvollen gefest werden, und betrifft affo die Marime der Handlungen. — Der, welcher am Wohlsin (valus) der Menschen, sofern er sie blod als solche betrachtet, Berguigen sinden, dem wohl ist, wenn es jedem Anderen wohl ergebt, heißt ein Menschenfreund (Philanthrop) überhaupt. Der, welchem nur wohl ist, wenn es Anderen übel ergeht, heißt Menschenschem sind (Misanthrop in praktischem Sinne). Der, welchem es gleichzgültig ist, wie es Anderen ergehen mag, wenn es ihm selbst nur wohl geht, ist ein Gelbstüchtiger (vollzwista). — Derzenige aber, welcher Menschen sieht, weil er kein Wohlgefallen an ihnen sinden kann, ob er zwar allen wohl will, würde menschen Insen säsnen discher Misanthrop), und seine Abkshrung von Menschen Ansthropophobie genannt werden können.

#### §. 27.

Die Marime bes Wohlwollens (Die praftifche Menschenliebe) ift aller Menschen Pflicht gegen einander; man mag biese nur liebenswurdig finden oder nicht, nach dem ethischen Gefet ber Bollkommenbeit: Liebe beinen Mebenmenschen als bich felbft. - Denn alles moralisch : praktische Berhaltniß gegen Menschen ift ein Berbaltnig berfelben in ber Borftellung ber reinen Bernunft, b. i. ber freien Sandlungen nach Marimen, welche fich zur allgemeinen Gefengebung qualificiren, die also nicht felbsifuchtig (ex sollpsismo prodeuntes) sein konnen. Ich will jedes Anderen Boblwollen (benevolentiam) gegen mich; ich foll alfo auch gegen jeden Unberen wohlwollend fein. Da aber alle Undere außer mir nicht Alle find, mithin die Marime nicht die Allgemeinheit eines Gefetes an fich haben murbe, welche boch zur Berpflichtung nothwendig ift; fo wird bas Pflichtgeset bes Wohlwollens mich als Object bestelben im Gebot ber prattifchen Bernunft mit begreifen; nicht als ob ich badurch verbunden murbe, mich felbst zu lieben, (benn bas geschieht ohne bas unvermeiblich, und bagu gibts also feine Berpflichtung,) sondern die gesetgebende Bernunft, welche in ihrer Idee der Mensch: heit überhaupt bie gange Gattung, (mich alfo mit) einschließt, schließt

als allgemein gesetzebend mich in der Pflicht bes wechselseitigen Wohlwollens nach dem Princip der Gleichheit mit allen Anderen neben mir mit ein, und erlaubt es dir, dir seibst wohlzuthun, unter der Bedingung, daß du auch jedem Anderen wohl willst; weil so allein deine Marime (des Wohlthuns) sich zu einer allgemeinen Gestzebung qualiseirt, als worauf alles Pflichtgesetz gegründet ist.

## §. 28.

Das Wohlwollen in der allgemeinen Menschenliebe ift nun zwar dem Umfange nach das größte, dem Grade nach aber das kleinste, und wenn ich sage: ich nehme an dem Bohl dieses Menschen nur nach der allgemeinen Menschenliebe Antheil, so ist das Interesse, was ich hier nehme, das kleinste, was nur sein kann. Ich bin in Ansehung desselben nur nicht gleichgültig.

Aber Einer ift mir boch naber, als ber Andere, und ich bin im Boblwollen mir felbst ber nachste. Bie flimmt bas nun mit ber Kormel: Liebe beinen Rachften (beinen Ditmenschen), als bich fetbit? Wenn Einer mir naber ift (in ber Pflicht bes Wohlwollens), els ber Anbere, ich alfo jum größeren Wohlgefallen gegen Ginert, als gegen ben Underen verbunden, mir felber aber geständlich naber (selbst ber Pflicht nach) bin, als jeder Andere, so tann ich, wie es scheint, obne mir felbst zu wibersprechen, nicht fagen, ich foll jeben Menschen lieben, wie mich selbst; benn ber Maagstab ber Selbstliebe wurde keinen Unterschied in Graben gulaffen, - Dan fieht balb: bag bier nicht blos bas Bohlwollen bes Bunfches, welches eigentlich ein bloses Wohlgefallen am Wohl jedes Underen ift, ohne selbst bazu etwas beitragen zu burfen, (ein Jeber für fich, Gott für uns Mue,) sondern ein thatiges, praktisches Wohlwollen, sich bas Bohl und Seil bes Anderen jum 3med ju machen, (bas Wohlthun) gemeint fei. Denn im Bunfchen tann ich Allen gleich moblwollen, aber im Thun fann ber Grab, nach Berschiebenheit ber Beliebten, (beren Einer mich naber angeht, als ber Anbere,) obne bie Allgemeinheit ber Marime zu verleten, boch fehr verschieben sein.

## Eintheilung ber Liebespflichten.

Sie find: A) Pflichten ber Bohlthatigfeit, B) ber Dants barteit, C) ber Theilnehmung.

#### A.

Bon ber Pflicht ber Boblthatigfeit.

## §. 29.

Sich selber gutlich thun, so weit als nothig ist, um nur am Leben ein Vergnügen zu finden, (seinen Leib, doch nicht bis zur Weichlichkeit zu pflegen,) gehört zu den Pflichten gegen sich selbst; — beren Gegentheil ist: aus Geiz (stlavisch), oder aus übertriesbener Disciplin seiner natürlichen Neigungen. (schwärmerisch) sich bes Genusses der Lebensfreuden zu berauben, welches Beides der Pflicht des Menschen gegen sich selbst widerstreitet.

Wie kann man aber außer dem Wohlwollen des Wunsches in Unsehung anderer Menschen, (welches uns nichts kostet,) auch noch, daß dieses praktisch werde, d. i. wie kann man das Wohlsthunf) in Unsehung der Bedürftigen Jedermann, der das Vermögen dazu hat, als Pflicht ansinnen? — Wohlwollen ist das Vergnügen an der Glückseligkeit (dem Wohlsein) Underer; Wohlthun aber die Marime, sich dasselbe zum Iwed zu machen; und Pflicht dazu ist die Nöthigung des Subjects durch die Vernunft, diese Marime als allgemeines Geset anzunehmen.

Es fällt nicht von felbst in die Augen: daß ein solches Geset überhaupt in der Vernunft liege; vielmehr scheint die Marimes "ein Jeber für sich, Gott (das Schickfal) für uns Alle," die natürzlichste zu sein.

## §. 30.

Wohlthatig b. i. anderen Menschen in Nothen zu ihrer Gludseligfeit, ohne dafür etwas zu hoffen, nach seinem Bermogen beförderlich zu sein, ist jedes Menschen Pflicht.

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: praktisch sei, d. i. das Wohlkhum" ... Kant s. W. V.

Denn jeber Mensch, der sich in Noth befindet, wunscht, daß ihm von anderen Menschen geholsen werde. Wenn er aber seine Maxime, Anderen wiederum in ihrer Noth nicht Beistand leisten zu wollen, laut werden ließe, d. i. sie zum allgemeinen, Erlaubnißgeset machte; so wurde ihm, wenn er selbst in Noth ist, Iedermann gleichfalls seinen Beistand versagen, oder wenigstens zu versagen besugt sein. Also widerstreitet sich die eigennützige Maxime selbst, wenn sie zum allgemeinen Gesetz gemacht wurde, d. i. sie ist pflichtwidig, solglich ist die gemeinnützige Maxime des Wohlthuns gegen Bedurstige allgemeine Pflicht der Menschen, und zwar darum, weil sie als Mitmenschen d. i. als bedürstige; auf einem Wohnplatz durch die Natur zur wechselseitigen Beihülse vereinigte vernünstige Wesen anzusehen sind.

## §. 31.

Wohlthun ift im Fall, daß Jemand reicht) (mit Mitteln gur Gludfeligkeit Underer überfluffig b. i. über fein eigenes Bedurfniß verfeben), ift, von bem Wohlthater felbft faft nicht einmal fur eine verdienstliche Pflicht zu halten; ob er zwar baburch zugleich ben Anderen verbindet. Das Bergnugen, mas er fich hiemit felbst macht, welches ihm keine Aufopferung koftet, ift eine Art, in moralischen Gefühlen zu schwelgen. — Auch muß er allen Schein, als bachte er ben Anderen bamit zu verbinden, forgfältig vermeiben; weil es sonst nicht mabre Wohlthat ware, bie er biesem erzeigte, indem er ihm eine Berbindlichkeit, (bie ben Letten in feinen eigenen Augen immer erniedrigt,) auflegen zu wollen außerte. Er muß fich vielmehr, als burch bie Unnahme bes Unberen felbst verbindlich gemacht, ober beehrt, mithin bie Pflicht blos als feine Schuldigkeit außern, wenn er nicht, (welches beffer ift,) feine Wohlthatigteitgang im Berborgenen ausubt. — Größer ift biefe Tugend, wenn bas Bermogen jum Boblthun beschrankt, und ber Boblthater fark genug ift, Die Uebel, welche er Anderen erspart, flillschweigend über

<sup>†) 1.</sup> Musg.: " fur ben, ber reich"

<sup>++) 1.</sup> Ausg.; "Wohlthatigkeiteact"

sich zu nehmen, wo er alsbann wirklich für moralisch = reich ans zusehen ist.

## Casuistische Fragen.

Wie weit foll man ben Aufwand feines Bermogens im Boblthun treiben? Doch wohl nicht bis babin, bag man zulest felbst Anderer Wohlthatigfeit bedurftig wurde. Wie viel ift die Wohlthat werth, bie man mit kalter Sand (im Abscheiben aus ber Welt burch ein Testament) beweist? - Kann berjenige, welcher eine ibm burchs Landesgesetz erlaubte Obergewalt über einen übt, bem er bie Freiheit raubt, nach feiner eigenen Wahl gludlich ju fein, (feinem Erbunterthan eines Gutes,) kann, fage ich, dieser fich als Boblthater ansehen, wenn er nach feinen eigenen Begriffen von Gludfeligkeit fur ihn gleichsam vaterlich forgt? Ober ift nicht vielmehr bie Ungerechtigkeit, einen feiner Freiheit zu berauben, etwas ber Rechtspflicht überhaupt fo Wiberftreitenbes, bag, unter biefer Bebingung auf die Wohlthatigkeit ber herrschaft rechnend, fich bingugeben, die größte Wegwerfung ber Menschheit fur ben fein wurde, ber fich bazu freiwillig verstande, und die größte Aursorge ber Berrschaft fur ben letten gar teine Wohltbatigfeit fein wurde? Dber kann etwa bas Berbienft mit ber letten fo groß fein, bag es gegen bas Menschenrecht aufgewogen werben konnte? - Ich kann Riemand nach meinen Begriffen von Gludfeligkeit wohlthun, (anger unmundigen Kindern ober Blodfinnigen und Berruckten,) sondern nach Jenes feinen Begriffen, bem ich eine Boblthat zu erweisen benke; bem ich aber wirklich keine Wohlthat erweise, indem ich ihm ein Geschent aufbringe.

Das Vermögen wohlzuthun, was von Glücksgütern abhängt, ist größtentheils ein Erfolg aus ber Begünstigung verschiebener Menschen durch die Ungerechtigkeit der Regierung, welche eine Ungleichheit des Wohlstandes, die Anderer Wohlthätigkeit nothwendig macht, einführt. Verdient unter solchen Umständen der Beistand, den der Reiche den Nothleidenden erweisen mag, wohl überhaupt den Namen der Wohlthätigkeit, mit welcher man sich so gern als Verdienst brüstet?

AR.

## Bon ber Pflicht ber Dantbarteit.

Dankbarkeit ist die Berehrung einer Person wegen einer und erwiesenen Wohlthat. Das Gefühl, was mit dieser Beurtheislung verbunden ist, ist das der Achtung gegen den sihn verpflichztenden) Wohlthater, da hingegen dieser gegen den Empfänger nur als im Verhältniß der Liebe betrachtet wird. — Selbst ein bloses herzliches Wohlwollen des Anderen, ohne physische Folgen, versbient den Namen einer Tugendpflicht; welches dann den Unterschied zwischen der thätigen und blos affectionellen Dankbarkeit begründet.

#### §. .32.

Dankbarkeit ist Pflicht, b. i. nicht blos eine Klugheits= maxime, durch Bezeugung meiner Verbindlichkeit, wegen der mir widerfahrenen Wohlthätigkeit, den Anderen zu mehrerem Wohlz thun zu bewegen (gratiaram actio est ad plus dandum invitatio); benn dabei bediene ich mich dieser blos als Mitttel zu meinen ans berweitigen Absichten; sondern sie ist unmittelbare Rothigung durchs moralische Geset d. i. Psiicht.

Dankbarkeit aber muß auch noch besondets als heilige Pflicht, d. i. als eine solche, deren Verletzung (als standaloses Beispiel) die moralische Triebseder zum Wohlthun in dem Grundsate selbst vernichten kann, angesehen werden. Deun heilig ist derzenige moralische Gegenstand, in Ansehung dessen die Verdindlichkeit durch keinen ihr gemäßen Act völlig getilgt werden kann, (wobei der Verpflichtete immer noch verpflichtet bleibt.) Alle andere ist zem eine Pflicht. — Man kann aber durch keine Vergeltung einer empfanzenen Wohlthat über dieselbe quittiren; weit der Empfanger den Vorzug des Verdienstes, den der Geber hat, nämlich der Erste im Wohlwollen gewesen zu sein, diesem nie abgewinnen kann. — Aber auch ohne einen solchen Act (des Wohlthund) ist selbst das blose herzliche Wohlwollen gegen den Wohlthater schon eine Art von+)

<sup>+) 1.</sup> Musg .: " Grund ber Berpflichtung"

Dankbarkeit. Gine bankbare Gefinnung biefer Art wird Erkennt-

## §. 33.

Was die Extension dieser Dankbarkeit betrifft, so geht sie nicht allein auf Zeitgenossen, sondern auch auf die Vorsahren, selbst diesenigen, die man nicht mit Gewisheit namhaft machen kann. Das ist auch die Ursache, weswegen es für umanständig gehalten wird, die Alten, die als unsere Lebrer angesehen werden können, nicht nach Wöglichkeit wider alle Angriffe, Beschuldigungen und Geringschätzung zu vertheidigen; wobei es aber ein thörichter Wahn ist, ihnen um des Alterthums willen einen Vorzug in Talenten und gutem Willen vor den Neueren, gleich als ob die Wett in continuir-licher Ubnahme ihrer ursprünglichen Vollkommenheit nach Raturgessehen wäre, anzudichten und alles Neue in Vergleichung damit zu verachten.

Was aber die Intension, d. i. den Grad der Verbindlich: keit zu dieser Angend betrifft, so ist er nach dem Nutzen, den der Berpstichtete aus der Wohlthat gezogen hat, und der Uneigennütigskeit, mit der ihm diese ertheilt worden, zu schätzen. Der mindeste Grad ist, gleich e Dienstleistungen dem Wohlthater, deren dieser empfänglich (noch lebend) ist, und, wenn er es nicht ist, Anderen zu erweisen; eine empfangene Wohlthat nicht wie eine Last, deren man gern überhoden sein möchte, (weil der so Begünstigte gegen seinen Gönner eine Stufe niedriger sicht, und dies dessen Stolz kränkt,) anzusehen; sondern selbst die Verantassung dazu als moralische Wohlthat auszunehmen, d. i. als gegebene Gelegenheit, diese Augend, welche mit der Innigkeit der wohlwollenden Gesinnung zugleich Zärtlichkeit des Wohlwollens, (Ausmerksamkeit auf den kleinsten Grad derselben in der Pflichtvorstellung) verbindet, auszusehen und so die Menschenliebe zu cultiviren.

C.

Theilnehmenbe Empfindung ift überhaupt Pflicht.

## §. 34.

Mitfreube und Mitleib (sympathia moralis) find zwar simmliche Gefühle einer (barum afthetisch zu nennenden) Luft ober Unluft an bem Buftande bes Bergnugens fowohl, als Schmerzens Underer (Mitgefühl, theilnehmende Empfindung), wozu schon die Natur in ben Menschen bie Empfänglichkeit gelegt hat. als Mittel ju Beforberung bes thatigen und vernunftigen Bohlwollens zu gebrauchen, ift noch eine besonbere, obzwar nur bedingte Pflicht, unter bem Ramen ber Menschlich teit (humanitas); weil bier ber Menfch nicht blos als vernunftiges Wefen, sonbern auch als mit Bernunft begabtes Thier betrachtet wird. Diefe kann nun in bem Bermogen und Billen, fich einander in Unsehung feiner Gefühle mitzutheilen (humanitas practica), ober blos in ber Empfanglichteit fur bas gemeinsame Gefühl bes Bergnugens ober Schmerzens (humanitas nesthetica), mas die Natur felbft gibt, gefett werben. Das erstere ist frei, und wird baber theils nehmend genannt (communio sentiendi libera) und grundet sich auf praktische Bernunft; bas zweite ift unfrei (communio sentiendi necessaria) und fann mittheilend, (wie bie ber Warme ober anfteckender Krankheiten,) auch Mitleidenschaft heißen; weil sie fich unter nebeneinander lebenden Menschen naturlicher Weise ver-Rur zu bem ersten gibts Berbindlichkeit.

Es war eine erhabene Vorstellungsart bes Beisen, wie ihn sich der Stoiker dachte, wenn er ihn sagen ließ: ich wünsche mir einen Freund, nicht der mir in Armuth, Krankheit, in der Gefangenschaft u. s. w. Hulfe leiste, sondern, damit ich ihm beistehen und einen Menschen retten konne; und gleichwohl spricht ebenderselbe Weise, wenn sein Freund nicht zu retten ist, zu sich selbst: was gehts mich an? d. i. er verwarf die Mitseidenschaft.

In ber That, wenn ein Underer leidet und ich mich burch feisnen Schmerz, bem ich boch nicht abhelfen kann, auch (vermittelft

der Einbildungstraft) anstecken lasse, so leiden ihrer zwei; obzwar das Uebel eigentlich (in der Natur) nur Einen trifft. Es kann aber unmöglich Pflicht sein, die Uebel in der Welt zu vermehren, mithin auch nicht aus Mitleid wohlzuthun; wie dann auch eine beleidigende Art des Wohlthuns, Barmherzigkeit genannt, die ein Wohlwollen ausdrückt, was sich auf den Umwürdigen bezieht, unter Menschen, welche mit ihrer Würdigkeit glücklich zu sein eben nicht prahlen durfen, respectiv gegen einander gar nicht vorkommen sollte +).

## §. 35.

Obzwar aber Mitleid, und so auch Mitfrende mit Anderen zu haben, an sich selbst nicht Pflicht ist, so ist doch thatige Theilmehmung an ihrem Schicksale Pflicht, und zu dem Ende also die mitteidigen natürlichen (afshetischen) Sesühle in und zu cultiviren und sie, als so viele Mittel zur Theilnehmung aus moralischen Grundsächen und dem ihnen gemäßen Gesühl zu benutzen, wenigstens indirecte Pflicht \( ++ \). — So ist es Pflicht: nicht die Stellen, wo sich Arme besinden, denen das Nothwendigste abgeht, zu umgehen, sondern sie aufzusuchen, nicht die Krankenstuben, oder die Sesanginisse der Schuldner und bergl. zu sliehen, um dem schmerzhaften Mitgesühl, dessen man sich nicht erwehren könne, auszuweichen; weil dieses doch einer der in und von der Natur gelegten Antriebe ist, dassenige zu thun, was die Pflichtvorstellung für sich allein nicht ausrichten würde.

## Casuistische Fragen.

Burbe es mit bem Wohl ber Welt überhaupt nicht beffer

thuns scin murde, indem es ein Wohlwollen ... bezieht und Barmherzigkeit genannt wird, unter Menschen, welche ... prablen durfen, und respectiv ... sollte."

<sup>11) 1.</sup> Ausg.: "fo ift es boch thatige Theilnehmung an ihrem Schick- fate und zu dem Ende alfo indirecte Pflicht, die mitleibigen naturuchen ... zu benuben."

sleben, wenn alle Moralität der Menschen nur auf Rechtspflichten, doch mit der größten Gewissenhaftigkeit eingeschränkt, das Wohls wollen aber unter die Abiaphora gezählt wurde? Es ist nicht so leicht zu übersehen, welche Folge es auf die Slückseligkeit der Mensschen haben durfte. Aber in diesem Fall wurde es doch wenigstens an einer großen moralischen Zierde der Welt, nämlich der Menschehen, welche also für sich, auch ohne die Vortheile (der Slückseligkeit) zu berechnen, die Welt als ein schönes moralisches Ganze in ihrer ganzen Vollkommenheit darzustellen ersordert wied.

Dankbarkeit ist eigentlich nicht Gegenliebe bes Verpflichteten gegen ben Wohlthater, sondern Achtung vor demselben. Denn der allgemeinen Nachstenliebe+) kann und muß Gleichheit der Pflichten zum Grunde gelegt werden; in der Dankbarkeit aber steht der Verpflichtete um eine Stufe niedriger, als sein Wohlthater. Sollte also nicht die Ursache so mancher Undankbarkeit der Stolz sein, einen nicht über sich sehen zu wollen++); der Widerwille, sich nicht in völlige Gleichheit, (was die Pflichtverhaltnisse betrifft,) mit ihm sehen zu können?

Bon ben ber Menschenliebe gerade (contrarie) entgegen. gefetten Laftern bes Meufchenhaffes.

## **§.** 36.

Sie machen die abscheuliche Familie, bes Neides, der Uns bankbarkeit und der Schadenfreude aus. — Der Haß ist aber hier nicht offen und gewaltthätig, sondern geheim und versschleiert, welches zu der Pflichtvergessenheit gegen seinen Nächsten noch Niederträchtigkeit hinzuthut, und so zugleich die Pslicht gegen sich selbst verletzt.

a) Der Neib (livor) als Hang, das Wohl Anderer mit Schmerz wahrzunehmen, obzwar dem Seinigen dadurch kein Ab-

t) 1. Ausg.: "ber Machstenliebe"

<sup>11) 1.</sup> Ausg.: "Sollte bas nicht die Ursache jo mancher Undantbarkeit jein, nämlich ber Stolz, einen über fich zu sehen;"

bruch geschieht, ber, wenn er zur That (jenes Wohl zu schmalern) ausschlägt, qualificirter Reib, fonft aber nur Riffqueft (invidentia) heißt, ift boch nur eine indirect : bosartige Gefinnung. namlich ein Unwille, unfer eigenes Wohl durch bas Wohl Unberer in Schatten gestellt zu seben, weil wir ben Maafftab beffelben nicht in bessen innerem Werth, sondern nur in ber Bergleichung mit bem 250bl Anderer ju fchaten und biefe Schatung ju verfinnlichen miffen. - Daber fpricht man auch mabl von einer beneibung 6: wurdigen Gintracht und Gludfeligfelt in einer Che, ober Ramilie e. f. w., gleich als ob es in manchen Fallen erlaubt wave. Jemanden zu beneiden. Die Regungen bes. Neides liegen alfo in ber Natur bes Menschen, und nur ber Tusbruch berselben macht 'fie ju bem scheußlichen Lafter einer gramifchen, fich selbst folternben und auf Berfibrung bes Bludes Anberer, wenigstens bem Wunfche nach gerichteten Leibenschaft, ift mithin ber Pflicht bes Menschen gegen fich felbft forocht, als gegen Unbere entgegengefett.

b) Unbantbarteit gegen feinen Wohlthater, welche, wenn fie gar fo weit geht, feinen Boblthater zu haffen, qualificirte Undankbarteit, fonft aber blot Unerfenntlichfeit beift, if ein amar im öffentlichen Urtheile bochft verabscheutes Lafter, gleichwohl ift ber Mensch beffenwegen so beruchtigt, bag man es nicht für unwohrscheinlich balt, man könne fich burch erzeigte Wohlthaten wohl gar einen Seind machen. - Der Grund ber Mogtichkeit eines folden gaftens liegt in ber migverstandenen Pflicht gegen fich felbit, die Monthadiafeit Anderen, weil fie und Berbindlichkeit gegen fie auferlegt, nicht zu bedürfen und unfaufordern, sondern lieber die Besthmenben bes lebens feibit zu ertragen, als Andere bannit zu beläftigen, mithin baburch bei ihnen in Schulben (Berpflichtung) zu kommen; weil wir daburch auf die niedere Stufe des Beschützten gegen feinen Befchüger jet genothen fürchten ; welches ber achten Selbfthatung, (auf die Burbe ber Menichheit in feiner eigenen Derfem folg ju fein,) zuwiber ift. Daber Dautbarteit gegen bie, bie und im Wohlthun unvermesblich zworkommen mußten, (gegen Borfabren im Angebenten ober gegen Ettern,) freigebig, Die aber gegen Zeitgenoffen nur kärglich, ja, um dieses Verhältnis der Ungteichheit unsichtbar zu machen, wohl gar das Gegentheil derselben bewiesen wird. — Dieses ift aber alsdann ein die Menscheit emporendes Laster, nicht blos des Schadens wegen; den ein solches Beispiel Menschen überhaupt zuziehen muß, von fernerer Wohlthätigkeit abzuschrecken, (denn diese können mit acht moralischer Gesinnung, eben in der Verschmähung alles solchen Lohns ihrem Wohlthun nur einen desto größeren inneren moralischen Werth sehen;) sondern weil die Menschmliebe dier gleichsam auf den Kopf gestellt, und der Mangel der Liebe gar in die Besugniß, den Liebenden zu hassen, verunedelt wird.

c) Die Schabenfreube, welche bas gerabe Umgefehrte ber Theilnehmung ift, ift ber menschlichen Natur auch nicht fremb; wiewohl, wenn fie fo weit geht, das Uebel ober Bofe felbst bewirten zu belfen, fie als qualificirte Schabenfreude ben Denschenhaß fichtbar macht und in ihrer Gräflichkeit erscheint. Bobliein und felbst fein Boblverhalten ftarter zu fublen, wenn Unglud ober Berfall Anderer in Standale gleichsam als bie Folie unferem eigenen Bohlftanbe untergelegt wird, um biefen in ein besto belleres Licht zu ftellen, ift freilich nach Gefeten ber Einbilbungs: kraft, namlich bes Contrastes, in ber Natur gegründet. Aber über bie Eriftent folcher bas allgemeine Beltbefte gerftorenden Enormitaten unmittelbar fich ju freuen, mithin bergleichen Ereigniffe auch wohl zu wunschen, ist ein geheimer Menschenhaß und bas gerabe Biberspiel ber Nachstenliebe, Die und als Bflicht obliegt. - Der Alebermuth Anderer bei ununterbrochenem Boblergeben, und ber Eigenbuntet im Bobwerhalten, (eigentlich aber nur im Glud, ber Berleitung zum öffentlichen Lafter noch- immer entwischt zu fein,) welches beibes ber eigenliebige Menfch fich jum Berbienst anrechnet, bringen biefe feindselige Freude bervor, bie ber Pflicht nach dem Princip ber Theilnehmung, ber Marime bes ehrlichen Chremes beim Tereng: "ich bin ein Mensch; Alles, was Menschen wiberfahrt, das trifft auch mich", gerade entgegengesett ift.

Bon biefer Schabenfreube ift bie fugefte, und woch bagu mit

bem Schein bes größten Rechts, ja wohl gar ber Berbindlichkeit (als Rechtsbegierbe), ben Schaben Anderer auch ohne eigenen Bortheil sich zum Zweck zu machen, die Rachbegierbe.

Eine jebe bas Recht eines Menschen krankende That verbient Strafe; wodurch bas Berbrechen an bem Thater geracht, (nicht blos ber zugefügte Schade ersett) wird. Run ist aber Strafe nicht ein Act ber Privatautoritat bes Beleidigten, sondern eines von ibm unterschiedenen Gerichtshofes, ber ben Gefeben eines Dberen über Mle, bie bemfelben unterworfen find, Effect gibt, und wenn wir bie Menschen, (wie es in ber Cthit nothwendig ift,) in einem rechtlichen Buftanbe, aber nach blofen Bernunftgefegen, (nicht nach burgerlichen) betrachten, fo hat Niemand bie Befugniß, Strafen zu verhangen und von Menfchen erlittene Beleibigung zu rachen, als ber, welcher auch ber oberfte moralifche Gefetgeber ift, und biefer allein, (namlich Gott) kann fagen: "bie Rache ift mein; ich will vergelten." Es ift also Tugendpflicht, nicht allein felbst, blos aus Rache, die Feindseligkeit Underer nicht mit Sag zu erwiedern, fondern felbst nicht einmal den Weltrichter zur Rache aufzufordern; theils weil ber Menfch von eigener Schuld genug auf fich figen bat, um ber Berzeihung felbst fehr zu bedurfen, theils, und zwar vornehmlich, weil keine Strafe, von wem es auch fei, aus Sag verbangt werben barf. — Daher ift Berfohnlich teit (placabilitas) Menschenpflicht; womit boch bie schlaffe Dulbsamkeit ber Beleibigungen (ignava+) injuriarum patientia) nicht verwechselt werben muß, als Bergichtleistung auf harte (rigorosa) Mittel, um ber fortgefetten Beleidigung Underer vorzubeugen; benn biefe mare Wegwerfung feiner Rechte unter Die Fuße Anderer, und Berletung ber Pflicht bes Menschen gegen sich felbft.

Anmerkung.

Alle Lafter, welche felbft bie menschlithe Natut haffenewerth machen wurden, wenn man fie (ale quatificiet) in ber Bebeu-

<sup>†) 1.</sup> Ausgabe: "mitis"

tung bon Grunbfagen nehmen molte, find in human, objectiv betrachtet, aber boch menfchlich, subjectiv expogen; b. i. wie die Erfahrung uns unfere Gattung fennen lehrt. Db man alfo zwar einige berfelben in ber Beftigkeit bes Abicheues teuflisch nennen mochte, fowie ihr Gegenftuck Engeletugenb genannt werben tonnte; fo find beibe Begriffe boch nur Ibeen von einem Marimum, als Maafftab jum Behuf ber Bergleichung bes Grabes ber Moralitat gebacht, indem man bem Menfchen feinen Plat im himmel ober ber bolle anweiset, ohne and ibm ein Mittelmefen , mas meber ben einen biefer Dlage, noch ben anderen einnimmt, ju machen. Db es Saller, mit feinem "aweibeutig Mittelbing von Engeln und von Bieh" beffer getroffen habe, mag hier unausgemacht bleiben. Aber bas Satbiren in einer Bufammenftellung heterogener Dinge fuhrt auf gar feinen bestimmten Begriff, und gu biefem tann uns in ber Ordnung der Wefen nach ihrem uns unbefannten Rlaffenunter-Die erfte Gegeneinanderstellung (von fciede nichts hinleiten. Engeletugend und teuflischem Lafter) ift Uebertreibung. zweite, obzwar Menichen leiber! auch in viehische Lafter fallen, berechtigt boch nicht eine gu ihrer Species gehorige Unlage bagu ihnen beigulegen, somenig, ale bie Bertruppelung einiger Baume im Balbe ein Grund ift, fle gu einer besonden gen Art von Gemachfen zu machen.

Zweiter Abschnitt.

Von den Tugendpflichten gegen andere Menschen aus der ihnen gebuhrenden Alchtnug.

§. 37.

Mäßigung in Ansprüchen überhaupt b. i, freiwillige Einschränkung ber Selbstliebe eines Menschen burch bie Selbstliebe Unsberer heißt Bescheidenheit. Der Mangel bieser Mäßigung ober die Unbescheidenheit in Unsehung ber Forderung, von Anderen geliebt zu werden, die Eigenliebe (philautia). Die Unbescheisbenheit aber in der Forderung, von Anderen geachtet zu werden, ist der Eigendunkel (arrogantia). Achtung, die ich sur Andere trage, oder die ein Angerer von mir sordern kann (obser-

vantin alite praestanda), ift alfo die Anerkennung einer Barbe (dignitas) an anderen Menschen, d. i. eines Werthe, ber keinen Preis hat, kein Aequivalent, wogegen das Object der Werthschäung (aentimit) ausgefauscht werden könnte. — Die Beurtheilung eines Oinges, als eines solchen, das keinen Werth hat, ist die Verachtung.

## §. 38.

Ein seber Mensch hat rechtmäßigen Anspruch auf Achtung von seinen Nebenmenschen, und wech selfeitig ift er dazu auch gegen jeben Anderen verbunden.

Die Menschheit selbst ist eine Wurde; denn der Mensch kamn von keinem Menschen (weder von Anderen, noch sogar von sich selbst) blos als Mittel, sondern muß jederzeit zugleich als Iwed gebraucht werden, und darin besteht eben seine Würde (die Person-lichkeit), dadurch er sich über alle andere Weltwesen, die nicht Menschen sind und doch gebraucht werden können, mithin über alle Sachen erhebt. Gleichwie er also sich selbst für keinen Preis wegz geben kann, (welches der Pslicht der Selbstschaung widerstreiten würde,) so kann er auch nicht der eben so nothwendigen Selbstschaung Anderer, als Menschen, entgegen handeln, d. i. et ist verbunden, die Würde der Menschen an jedem anderen Menschen praktisch anzuerkennen, mithin ruht auf ihm eine Pslicht, die sich auf die jedem anderen Menschen nothwendig zu erzeigende Achtung bezieht.

## §. 39.

Anbere verachten (contemnere), d. i. ihnen die dem Menschen überhaupt schuldige Achtung weigern, ist auf alle Falle pflichtwidig; denn es sind Menschen. Sie vergleichungsweise mit Anderen innerlich geringschätzen (despicatui kabere) ist zwar bisweilen unvermeiblich, aber die außere Bezeigung der Geringschätzung ist boch Beleidigung. — Was gefährlich ist, ist kein Gegenstand der Verachtung und so ist es auch nicht der Sasterhasse; und wenn

die Ueberlegenheit über die Angriffe besselben mich berechtigt zu sagen: ich verachte jenen, so bedeutet das nur soviel, als: es ist, keine Gesahr dabei, wenn ich gleich gar keine Bertheidigung gegen ihn veranstalte, weil er sich in seiner Berworfenheit selbst darstellt. Nichtsbestoweniger kann ich selbst dem Lasterhaften als Menschen nicht alle Achtung versagen, die ihm wenigstens in der Qualität eines Menschen nicht entzogen werden kann; ob er zwar durch seine Shat sich derselben unwürdig macht. So kann es schimpsliche, die Menschheit selbst entehrende Strasen geben, (wie das Viertheilen, von Hunden zerreißen lassen, Nasen und Ohren abschneiden,) die nicht blos dem Bestrasten, (der noch auf Achtung Anderer Anschmed macht, was ein Jeder thun muß,) durch diese Entehrung schmerzhafter sind, als der Verlust der Guter und des Lebens, sons dern auch dem Zuschauer Schamrothe absagen, zu einer Sattung zu gehören, mit der man so versahren darf.

#### Unmerfung.

hierauf grundet fich eine Pflicht ber Achtung fur ben Menichen felbit im logischen Gebrauch feiner Bernunft: bie Fehltritte berfelben nicht unter bem Ramen ber Ungereimtheit, bee abgefomadten Urtheils, u. bgl. gu rugen, fombern vielmehr vorausgufeben, bag in bemfefben boch etwas Babres fein muffe, und biefes berauszufuchen; babei aber auch zugleich ben truglichen Schein , (bas Subjective ber Beftimmungsgrunde bes Urtheils, mas burch ein Berfeben fur objectiv gehalten murbe,) aufgubeden, und fo, indem man bie Doglichfeit ju irren ertlart, ibm noch bie Achtung fur feinen Berftand gu erhalten. fpricht man feinem Begner in einem gewiffen Urtheile burch iene Ausbrucke allen Berftand ab, wie will man ihn dann daruber verftanbigen, bag er geirrt babe? - Ebenfo ift es auch mit bem Bormurf bes Lafters bewandt, welcher nie gur volligen Berachtung bee Lafterhaften ausschlagen, nie ihm allen moralifchen Werth abfprechen muß; weil er, nach biefer Sppothefe, auch nie gebeffert werben tonnte; welches mit der Ibee eines Denfden, ber, ale folder (ale moralifches Wefen), nie alle Anlage jum Guten einbugen fann, unvereinbar ift.

## §. 40.

Die Achtung vor bem Gefete, welche fubjectiv als moralifches Gefühl bezeichnet wird, ift mit bem Bewuftfeint feiner Pflicht einerlei. Gben barum ift auch bie Bezeigung ber Achtung por bem Menfchen als einem moralischen (feine Pflicht bochschätenben) Befen felbst eine Pflicht, die Undere gegen ihn haben, und ein Recht. worauf er ben Anspruch nicht aufgeben kann. - -- Man nennt biefen Unfpruch Chrliebe, beren Phanomen im-außeren Betragen Chrbarfeit (honestas externa), ber Berftog bawider aber Stanbal beifit: ein Beisviel der Nichtachtung berfelben, bas Rachfolge bewirken burfte; welches ju geben bochft pflichtwidrig, bingegen an bem, was blos als Abweichung von der gemeinen Meinung auffallend (paradoxon), fonft aber an fich gut ift, folches zu neh = men +), ein Wahn, (ba man bas Nichtgebrauchliche auch für nicht erlaubt balt.) und ein ber Tugend gefährlicher und verberblicher Rebler ift. - Denn bie ichulbige Achtung fur andere, ein Beispiel gebende Menschen kann nicht bis zur blinden Rachahmung, (ba ber Gebrauch, mos, gur Burbe eines Gefetes erhoben wird,) ausarten; als welche Tyrannei ber Bolkssitte ber Pflicht bes Menschen gegen fich felbst zuwider -fein murbe.

## §. 41. -

Die Unterlassung der blosen Liebespflichten ist Untugend (peccatum). Aber die Unterlassung der Psticht, die aus der schulzdigen Achtung für jeden Menschen überhaupt hervorgeht, ist Lasster (vitium). Denn durch die Verabsaumung der ersteren wird kein Mensch beleidigt; durch die Unterlassung aber der zweiten gesschieht dem Menschen Abbruch in Ansehung seines gesetzmäßigen Anspruchs. — Die erstere Uebertretung ist das Pstichtwidrige des Widerspiels (contrarie oppositum virtutis). Was aber nicht allein keine moralische Zuthat ist, sondern sogar den Werth ders

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "aber am blos Wiberfinnischen (paradoxon), fonft an fich Guten zu nehmen"

304 Tugenblebre. Cth. Ciensentarl. 11. 18. I. Speft. 11. Abichn.

jenigen, die fonft bem Subjett zu Gute tommen wurde, aufhebt, ift Lafter.

Eben darum werden auch die Pflichten gegen den Nebenmenschen aus der ihm gebührenden Achtung nur negativ ausgedrückt, d. i. diese Tugendpflicht wird nur indirect (durch das Berbot des Gegentheils-) ausgedrückt werden.

Von den die Pflichten der Achtung für andere Menschen verlegenden Laftern.

Diese Laster find: A) ber hochmuth, B) bas Afterreden und C) bie Berhohnung.

A.

Der Hochmuth.

§. 42.

Der Hochmuth (euperbia und, wie dieses Wort es austruckt, die Reigung, immer oben zu schwimmen,) ist eine Art von Chrbegierde (ambitio), nach welcher wir anderen Menschen ansinnen, sich selbst in Vergleichung mit uns gering zu schätzen, und ist also ein der Achtung, worauf jeder Mensch gesetzmäßigen Anspruch machen kann, widerstreitendes Laster.

Er ist vom Stolz (animus elatus), als Ehrliebe b. i. Sorgfalt, seiner Menschenwurde in Bergleichung mit Anderen nichts zu vergeben, (der daher auch mit dem Beiwort des edlen belegt zu werden pflegt,) unterschieden; denn der Hochmuth verlangt von Anderen eine Achtung, die er ihnen doch verweigert. — Aber dieser Stolz selbst wird doch zum Fehler und Beleidigung, wenn er auch blos ein Ansinnen an Andere ist, sich mit seiner Wichtigkeit zu beschäftigen.

Daß der Hochmuth, welcher gleichsam eine Bewerbung des Ehrsüchtigen um Nachtreter ift, und denen verächtlich zu begegnen er sich berechtigt glaubt, ungerecht und der schuldigen Achtung für Menschen überhaupt widerstreitend sei; daß er Thorheit d. i. Eitelkeit im Gebrauch der Mittel zu etwas, was in einem gewisen Verhältnisse gar nicht den Werth hat, um Zweck zu sein; ja

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "Biberfpiels"

Bon ben bie Achtung geg. Anbere verlegenben Laftern. §. 43. 305

baß er sogar Narrheit b. i. ein beseidigender Unverstand sei, sich folcher Mittel, die an Underen gerade das Widerspiel seines Zwecks hervordringen mussen, zu bedienen; denn dem Hochmuthigen weigert ein Seder um desto mehr seine Achtung, je bestrebter er sich darnach bezeigt; — dies Alles ist für sich klar. Weniger möchtedoch angemerkt worden sein: daß der Hochmuthige jederzeit im Grunde seiner Seele niederträchtig ist. Denn er wurde Anderen nicht ansinnen, sich selbst in Vergleichung mit ihm gering zu halten, sände er nicht bei sich, daß, wenn ihm das Glück umsschlüge, er es gar nicht hart sinden wurde, nun seinerseits auch zu kriechen und aus alle Achtung Anderer Verzicht zu thun.

B.

#### Das Afterreben.

§. 43.

Die üble Nachrebe (obtrectatio) oder bas Afterreben, worunster ich nicht die Verleumbung (contumelia), eine falsche, vor Recht zu ziehende Nachrebe, sondern blos die unmittelbare, auf keine besondere Absicht angelegte Neigung verstehe, etwas der Achetung für Andere Nachtheiliges ins Gerücht zu bringen, ist der schulz digen Achtung gegen die Menschheit überhaupt zuwider; weil jedes gegebene Standal diese Achtung, auf welcher doch der Antried zum Sittlichguten beruht, schwächt und, soviel möglich, gegen sie unsgläubig macht.

Die gestissentliche Verbreitung (propalatio) bestenigen, was die Ehre eines Anderen schmalert, wenn es auch nicht zur öffentlischen Gerichtsbarkeit gehört, gesetzt, daß es übrigens auch wahr ware, ist Verringerung der Achtung für die Menschheit überhaupt, um endlich auf unsere Gattung selbst den Schatten der Nichtswürsdigkeit zu wersen und Misanthropie (Menschenscheu) oder Verachtung zur herrschenden Denkungsart zu machen, oder sein moralisches Gesühl durch den öfteren Andlick berselben abzustumpfen und sich daran zu gewöhnen. Es ist also Augendpslicht, statt einer Kant s. V.

Digitized by Google

hamischen Lust am ber Blosstellung ber Fehler Anderer, um sich badurch die Meimung, gut, wenigstens nicht schlechter, als alle ansbere Menschen zu sein, zu sichern, den Schleier der Menschenliebe nicht blos durch Misderung unserer Urtheile, sondern auch durch Verschweigung derselben, über die Fehler Anderer zu wersen; weil Beispiele der Achtung, welche wir Anderen geben, auch die Bestrebung rege machen konnen, sie gleichmäßig zu verdienen. — Um beswillen ist die Ausspähungssucht der Sitten Anderer (allotrioepiscopia) auch für sich selbst schon ein beleidigender Vorwis der Menschenkunde, welchem Jedermann sich mit Recht als einer Verletung der ihm schuldigen Achtung widersehen kann.

C

## Die Berhohnung.

### §. 44.

Die leichtfertige Tabelsucht und der Hang, Andere zum Gelächter blodzustellen, die Spottsucht, um die Fehler eines Anderen zum unmittelbaren Gegenstande seiner Belustigung zu machen, ist Bosheit, und von dem Scherz, der Vertraulichkeit unter Freunden, gewisse Sonderbarkeiten nur zum Schein als Fehler, in der That aber als Vorzüge des Muths, bisweilen auch außer der Regel der Mode zu sein, zu belachen, (welches dann kein Hohnlachen ist,) gänzlich unterschieden. Wirkliche Fehler aber, oder, gleich als ob sie wirklich wären, angedichtete, welche die Person ihrer verdienten Achtung zu berauben abgezweckt sind, dem Gelächter blodzustelzlen, und der Hang dazu, die dittere Spottsucht (spiritus caustiens), hat etwas von teussischer Freude an sich, und ist darum eben eine desto härtere Verletzung der Psiicht der Achtung gegen andere Menschen.

Dievon ift boch die scherzhafte, wenngleich spottende Abweisung ber beleidigenden Ungriffe eines Gegners mit Betachtung (retorsio jo-cosa) unterschieden, wodurch der Spotter (oder überhaupt ein schadenfroher, aber fraftloser Gegner) gleichmäßig verspottet wird, und

rechtmäßige Vertheidigung ber Achtung, die er von jenem fordern kann. Wenn aber der Gegenstand eigentlich kein Gegenstand für den Wig, sondern ein solcher ist, an welchem die Vernunft nothwendig ein moralisches Interesse nimmt, so ist es, der Gegner mag noch soviel Spötterei ausgestoßen, hiebei aber auch selbst zugleich noch soviel Blosen zum Belachen gegeben haben, der Würde des Gegenstandes und der Achtung für die Menschheit angemessener, dem Angrisse entweder gar keine, oder eine mit Würde und Ernst geführte Vertheidigung entgegenzusehen.

### Unmerfung.

Man wird mahrnehmen, bag unter bem vorhergehenden Altel nicht fowohl Zugenden angepriefen, als vielmehr bie ihnen entgegenftebenben Laftet getabelt werben; bas liegt aber ichon in bem Begriffe ber Achtung, sowie wir fie gegen andere Menichen au beweifen verbunden find, welche nur eine negative Pflicht ift. - 3ch bin nicht verbunden, Undere (blos als Menfchen betrachtet,) zu verehren b. i. ihnen positive Sochachtung gu Alle Uchtung, gu ber ich von Ratur verbunden bin. ift bie vor bem Gefet übergaupt (reverere legem) und biefes auch in Beziehung auf anbere Denfchen zu befolgen; +) nicht aber andere Menfchen überhaupt ju verehren (reverentia adversus hominem), ober hierin ihnen etwas ju leiften, ift allgemeine und unbedingte Menschenpflicht gegen Andere, welche, als bie ihnen ursprunglich schulbige Achtung (observantia debita) pon Jebem geforbert werben fann.

Die verschiebene, Underen zu beweisende Achtung nach Bersichiebenheit der Beschaffenheit der Menschen, oder ihrer zufälligen Berhältniffe, namlich der des Alters, des Geschechts, der Absstammung, der Starte oder Schwäche, oder gar des Standes und der Murbe, welche zum Theil auf beliedigen Unordnungen beruhen, darf in metaphyfischen Unfangsgründen der Tugendlehre nicht aussuhrlich dargestellt und classificiet werden, da es bier nur um die reinen Bernunftprincipien derfelben zu ehun R.

<sup>†)</sup> Die Borte: "auch in Beziehung auf andere Menschen zu befolgen" find Jusag ber 2. Ausg.

## 3 weites Sauptftud.

Bon ben ethischen Pflichten ber Menschen gegen einander in Unsehung ihres Buffanbes.

§. 45.

Diese Augendpflichten konnen zwar in ber reinen Ethik keinen Unlaß zu einem besonderen Sauptflud im Spftem berselben geben; benn sie enthalten nicht Principien ber Verpflichtung ber Menschen als folder gegen einander, und konnen alfo von ben metaphyfi: ich en Anfangsgrunden ber Tugenblebre eigentlich nicht einen Theil abgeben, sondern find nur, nach Berschiebenheit ber Subjecte ber Unwendung bes Tugenbprincips (bem Formale nach) auf in ber Erfahrung vortommende Falle (bas Materiale) modificitte Regeln, weshalb fie auch, wie alle empirische Gintheilungen, teine gefichertvollftandige Classification zulassen. Indessen, gleichwie von der Metaphysik ber Natur gur Physik ein Ueberschritt, ber feine besonderen Regeln hat, verlangt wird; fo wird ber Metaphpfik ber Sitten ein Uehnliches mit Recht angesonnen: namlich burch Unwendung reiner Pflichtprincipien auf Salle ber Erfahrung jene gleichsam zu ich ematisiren und zum moralisch = praktischen Gebrauch fertig barzulegen. - Belches Berhalten alfo gegen Menschen 3. B. in ber moralischen Reinigkeit ihres Buftanbes ober in ihrer Berborbenheit; welches im cultivirten ober roben Buftande zu beobachten fei; welches Berhalten bem Belebrten ober Ungelehrten gezieme und welches ben im Gebrauch seiner Wiffenschaft als umganglichen (geschliffenen), ober in feinem Fach unumganglichen Gelehrten (Pebanten), ben pragmatischen ober mehr auf Seift und Geschmad ausgehenden Gelehrten charakterifire; melches nach Berichiebenheit ber Stande, bes Alters, bes Geschlechts, bes Gesundheitszustandes, bes ber Wohlhabenheit ober Armuth u. f. m. zu beobachten sei +): das gibt nicht so vielerlei Arten ber ethischen

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "welches im cultivirten oder roben Buffande; was den Gelehrten oder Ungelehrten, und jenen im Gebrauch ihrer Wiffenschaft als

Berpflichtung, (benn es ist nur eine, nämlich die der Zugend überhaupt,) sondern nur Arten der Anwendung (Porismen) ab; die also nicht, als Abschnitte der Sthit und Glieder der Sintheilung eines Systems, (das a priori aus einem Vernunftbegriffe hervorzgehen muß,) ausgeführt, sondern nur angehängt werden können.

— Aber eben diese Anwendung gehört zur Vollständigkeit der Darzstellung besselben.

# Befdluß ber Elementarlehre.

Bon der innigften Bereinigung ber Liebe mit ber Uchtung in ber Freundichaft.

### 6. 46.

Freundschaft (in ihrer Vollkommenheit betrachtet) ist die Vereinigung zweier Personen durch gleiche wechselseitige Liebe und Achtung. — Man sieht leicht, daß sie ein Ideal der Theilnehmung und Mittheilung an dem Wohl eines Jeden dieser, durch den moralisch guten Willen Vereinigten sei, und wenn es auch nicht das ganze Glück des Lebens bewirkt, die Aufnahme desselben in ihre beiderseitige Gesinnung die Würdigkeit enthalte, glücklich zu sein, mithin daß Freundschaft unter Menschen zu suchen Pslicht derselben ist. — Daß aber, obwohl nach Freundschaft als einem Maximum der guten Gesinnung gegeneinander zu streben eine von der Vernunft ausgegebene, nicht etwa gemeine, sondern ehrenvolle Pslicht ist, dennoch eine vollkommene Freundschaft eine blose, aber doch praktisch nothwendige Idee, in jeder Ausübung unerreichdar sei +), ist

umganglichen (geschliffenen) ober in ihrem Fach unumganglichen Gelehrten (Pedanten), pragmatischen ober ... ausgehenden, welches nach Berschiedensheit ... Armuth u. f. w. gufomme : "

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Daß aber Freundschaft eine blose, (aber boch praktisch nothwendige) Ibee, in der Ausübung zwar unerreichbar, aber doch barnach (als einem Marimum der guten Gefinnung gegen einander) zu streben, nicht etwa gemeine, sondern ehrenvolle Pflicht sei,"

leicht zu erseben. Denn wie ift es fur ben Menschen in Berbaltniff zu feinem Nachsten moglich, bie Gleich beit eines ber bazu erforderlichen Stude ebenderfelben Pflicht (3. B. bes wechselfeitigen Wohlwollens) in bem Einen mit ebenberfelben Gefinnung im Anderen auszumitteln, ober, was noch mehr ift, zu erforschen, welches+) Berhaltniß bas Gefühl aus ber einen Pflicht zu bem aus ber anderen, (3. B. bas aus bem Bohlwollen zu bem aus ber Ichtung) in berfelben Person habe, und ob, wenn bie eine in ber Liebe inbrunftiger ift, fie nicht eben baburch in ber Achtung bes Underen etwas einbuge? Wie lagt fich alfo erwarten, bag von beiben Seiten Liebe und Sochschätzung subjectiv in bas Ebenmaaß bes Gleichgewichts gebracht werben folle ++), welches boch jur Freundschaft erforderlich ift? - Denn man fann jene als Unziehung. biefe als' Abstogung betrachten, so bag bas Princip ber erfteren Unnaherung gebietet, bas ber zweiten fich einander in geziemenbem Abstande zu halten forbert; eine Ginschrankung ber Bertraulichkeit, welche burch die Regel: daß auch die besten Freunde sich untereinander nicht gemein mach en follen, ausgebrudt, eine Maxime enthalt, die nicht blos bem Soberen gegen ben Riedrigen, fondern auch umgekehrt gilt. Denn ber Sobere fühlt, ebe man es fich verfieht, seinen Stolz gekrankt, und will bie Achtung bes Riedrigen, etwa für einen Augenblick aufgeschoben, nicht aber aufgehoben wiffen, welche aber einmal verlett, innerlich unwiderhringlich verloren ift; wenngleich bie außere Bezeichnung berfelben (bas Ceremoniel) wieber in ben alten Bang gebracht wirb.

Freundschaft also in ihrer Reinigkeit ober Bouftandigkeit als erreichbar (zwischen Orestes und Polades, Theseus und Pirithous) gedacht, ist das Steckenpferd der Romanenschreiber; wogegen Aristoteles sagt: meine lieben Freunde, es gibt keinen Freund! Auch

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "noch mehr aber welches"

<sup>††) 1.</sup> Ausg.: "so bağ beiderseitige Liebe und Dochschägung subjectiv

tonnen noch folgende Anmertungen auf Die Schwierigkeiten berfelben aufmerklam machen.

Moralisch erwogen, ist es freilich Pflicht, daß ein Freund dem anderen seine Fehler bemerklich mache; denn das geschieht ja zu seinem Besten und es ist also Liebespslicht. Seine andere Halste aber sieht hierin einen Mangel der Achtung, die er von jenem erwartete, und glaubt entweder darin schon gesunken zu sein, oder sürchtet wenigstens, da er von dem Anderen beobachtet und insgesheim kritisirt wird, immer die Gesahr, seine Achtung zu verlieren +); wie dann selbst, daß er beobachtet und gemeistert werden solle, ihm schon sur siehst beleibigend zu sein dunken wird.

Ein Freund in ber Noth, wie erwunscht ift er nicht; wohl gu verstehen, wenn er ein thatiger, mit eigenem Aufwande hulfreicher Freund ift? Uber es ift boch auch eine große gaft, fich an Underer ihrem Schicksal angekettet und mit fremdem Bedurfniß belaben zu fühlen. - Die Freundschaft kann also nicht eine auf wechfelfeitigen Bortheil abgezweckte Berbindung, sondern diese muß rein moralisch sein, und ber Beiftand, auf ben Jeber von Beiben von bem Underen im Falle ber Noth rechnen barf, muß nicht als Bred und Bestimmungsgrund zu berfelben, - baburch murbe er Die Achtung bes anderen Theils verlieren, - fonbern fann nur als außere Bezeichnung bes inneren berglich gemeinten Boblwollens, ohne es boch auf die Probe, als die immer gefährlich ift, ankommen zu laffen, gemeint fein, indem ein Jeder großmuthig ben Underen biefer gaft ju überheben, fie fur fich allein zu tragen, ja ihm fie ganglich zu verhehlen bedacht ift, fich aber immer boch bamit schmeicheln tann, bag im Falle ber Roth er auf ben Beiffand bes Underen ficher wurde rechnen konnen. Wenn aber Giner von bem Anderen eine Wohlthat annimmt, so-kann er wohl viel: leicht auf Gleichheit in ber Liebe, aber nicht in ber Achtung rech.

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "erwartete, und zwar, daß er entweder darin schon gefallen sei, oder, da er von dem Anderen beobachtet und insgeheim tritifirt
wird, Gefahr lauft, in den Berlust seiner Achtung zu fallen;"

nen, benn er fieht fich offenbar eine Stufe niedriger, verbindlich zu sein und nicht gegenseitig verbinden zu können. — Freundschaft ift, bei ber Sugigfeit ber Empfindung bes bis jum Bufammenschmelzen in eine Person sich annahernben wechselseitigen Besites, both zugleich etwas so Zartes (teneritas amicitiae), baß, wenn man fie auf Gefühlen beruhen lagt, und biefer wechselseitigen Mittheilung und Ergebung nicht Grundfate, ober fefte, bas Gemeinmachen verhutende und bie Wechselliebe burch Forberungen ber Achtung einschränkenbe Regeln unterlegt, fie keinen Augenblick vor Unterbrechungen ficher ift; bergleichen unter uncultivirten Dersonen gewöhnlich find, ob fie zwar barum eben nicht immer Erennung bewirken, (benn Pobel ichlagt fich und Pobel verträgt fich;) sie konnen von einander nicht lassen, aber sich auch nicht unter einander einigen, weil bas Banken felbft ihnen Beburfnig ift, um bie Gufiafeit ber Eintracht in ber Berfohnung ju fchmeden. -Auf alle Falle aber kann die Liebe in ber Freundschaft nicht Uf= fect sein; weil biefer in ber Wahl blind und in ber Fortsetzung verrauchend ift.

### 6. 47.

Moralische Freundschaft (zum Unterschiebe von der afthetischen) ist das völlige Vertrauen zweier Personen in mechselseitiger Eröffnung ihrer geheimen Urtheile und Empfindungen, so weit sie mit beiderseitiger Achtung gegen einander bestehen kann.

Der Mensch ist ein für die Gesellschaft bestimmtes, obzwar boch auch ungeselliges Wesen, und in der Cultur des gesellschaftlischen Zustandes fühlt er mächtig das Bedürsniß sich Anderen zu eröffnen, selbst ohne etwas dabei zu beabsichtigen; andererseits aber wird er auch durch die Furcht vor dem Mißbrauch, den Andere von dieser Ausbeckung seiner Gedanken machen dürsten, beengt und gewarnt, und sieht er sich daher genothigt, einen guten Theil seiner Urtheile, vornehmlich über andere Menschen, in sich selbst zu verstallen. Er möchte sich gern darüber mit irgend Jemand unsterhalten, wie er über die Menschen, mit denen er umgeht, wie

er über die Regierung, Religion u. f. w. benkt; aber er darf es nicht wagen; weil Andere, indem fie ihr Urtheil behutsam zurückhalten, davon zu seinem Schaden Gebrauch machen konnten. Er mochte auch wohl Anderen seine Mangel oder Fehler eröffnen; aber er muß fürchten, daß der Andere die seinigen verhehlen, und er so in der Achtung besselben eindußen mochte +), wenn er sich ganz offenherzig gegen ihn darstellte.

Kindet er also einen Menschen, ber gute Gefinnungen und Berftand hat, fo bag er ibm, ohne jene Gefahr beforgen zu burfen, fein Berg mit volligem Bertrauen aufschließen kann, und ber überbem in ber Art die Dinge zu beurtheilen mit ihm übereinftimmt ++), fo fann er feinen Gebanken Luft machen; er ift mit feinen Gebanken nicht vollig allein, wie im Gefängniß, sondern genießt eine Freiheit, die er in bem großen Saufen entbehrt, wo er sich in fich felbst verschließen muß. Ein jeder Mensch hat Geheimnisse und barf-fich nicht blindlings Underen anvertrauen; theils wegen ber unebeln Denkungsart ber Meiften, bavon einen ihm nachtheiligen Gebrauch zu machen, theils megen bes Unverstandes Mancher in ber Beurtheilung und Unterscheibung beffen, mas sich nachsagen läßt, ober nicht; ober ber Inbiscretion +++). Run ift es aber außerft felten, jene Eigenschaften aufammen in einem Subject anzutreffen, (rara avis in terris, nigroque simillima cygno;) zumal da die engste-Freundschaft es verlangt, bag biefer verftanbige und vertraute Freund fich verbunden achte, ein ihm anvertrautes Geheimniß ++++) einem Underen, fur eben fo zuverlaffig gehaltenen, ohne bes Ersteren, ber es ihm anvertraute. ausbruckliche Erlaubniß nicht mitzutheilen.

f) 1. Ausg.: ", nicht magen; theils weil der Andere, der fein Urthell behutsam jurudhalt, bavon ju seinem Schaden Gebrauch machen, theils, was die Eröffnung seiner eigenen Fehler betrifft, der Andere die seinigen... einbufen murde,"

<sup>11) 1.</sup> Ausg.: "Findet er also Ginen, der Berftand hat, bei bem er in Ansehung jener Gefahr gar nicht besorgt sein barf, sondern dem er fich mit volligem Bertrauen eröffnen kann, der überdem auch eine mit der feinigen übereinstimmende Art, die Dinge zu beurtheilen an fich hat,"

<sup>+++) 1.</sup> Ausg. : "(ber Indiscretion,) welche Gigenschaften - anzutref. fen felten ift"

<sup>††††) 1.</sup> Ausg.: "verbunden ift, ebendaffelbe ihm anvertraute Geheimnis"

Indest ist boch die blos moralische Freundschaft kein Ideal +), sondern der schwarze Schwan existiet wirklich hin und wieder in seiner Bollkommenheit; jene aber, mit den Zwecken anderer Menschen sich, obzwar aus Liebe, belästigende (pragmatische) Freundschaft kann weder die Lauterkeit, noch die verlangte Bollständigkeit haben, die zu einer genau bestimmenden Maxime erforderlich ist, und ist ein Ideal des Bunsches, das im Vernunstbegriffe keine Grenzen kennt, in der Erfahrung aber doch immer sehr begrenzt werden muß.

Ein Denfchenfreund überhaupt aber (b. i. ein Freund ber gangen Gattung) ift ber, welcher an bem Bobl aller Menichen afthetischen Untheil (ber Ditfreude) nimmt, und es nie ohne inneres Bedauern ftoren wird. Doch ift ber Musbrud eines Freunbes ber Menschen noch von etwas engerer Bebeutung, als ber bes Philanthropen, die Menschen blos liebenden Menschen. ++) Denn in jenem ift auch die Borftellung und Beherzigung ber Gleich: beit unter Menschen, mithin bie Ibee, baburch selbst verpflichtet zu werden, indem man Undere durch Wohlthun verpflichtet, entbatten; wobei man alle Menschen als Bruber unter einem allgemeinen Bater, ber Aller Gludfeligkeit will, fich vorstellt. — Denn bas Berhaltnig bes Beschützers, als Wohlthaters, au bem Beschütten, als Dankpflichtigen, ift zwar ein Berhaltniß ber Wechfelliebe, aber nicht ber Freundschaft; weil die schuldige Achtung Beiber gegen einander nicht gleich ift. Die Pflicht, als Freund ben Menschen wohlzuwollen (eine nothwendige Berablassung) und bie Beherzigung beffelben, bient bazu, vor bem Stolz zu vermahren, ber bie Gludlichen anzumandeln pflegt, welche bas Bermogen wohlzuthun befigen.

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Diese (blos moralische Freundschaft) ift fein Ideal"

<sup>++) 1.</sup> Ausg.: "als ber bes blos Menschenliebenden (Philantrop)"

## Bufas.

Bon ben Umgangstugenben (virtutes homileticae).

### §. 48.

Es ist Psicht sowohl gegen sich seibst, als auch gegen Andere, mit seinen sittlichen Bolltommenheiten unter einander Berkehr zu treiben (offeinem commercif, sociabilitas); sich nicht zu isoliren (asparatistam agere); zwar sich einen unbewegsichen Mittetpunct seiner Gennbsähe zu machen, aber diesen um sich gezogenen Kreid doch auch als einen Obeil eines allbesassenm Kreised, der welts dürgerlichen Gesinnung anzusehen; nicht eben um das Weltdesste als Zweck zu befördern, sondern nur die Mittel, die indirect dahin sühren, die Annehmlichkeit in der Gesellschaft, die Verträglichkeit, die wechselseitige Liebe und Achtung (Leutseligkeit und Wohlanständigkeit, humanitas aesthetica et decorum) zu cultiviren +), und so der Tugend die Grazien beizugesellen; welches zu bewerkstelligen selbst Tugendpsslicht ist.

Dies sind zwar nur Außenwerke ober Beiwerke (parerga), welche einen schönen tugendahnlichen Schein geben, ber auch nicht betrügt, weil ein Jeder weiß, wosur er ihn annehmen muß. Sie gelten nur als Scheidemunze, befördern aber doch das Tugendgezfühl, selbst durch die Bestrebung, diesen Schein der Wahrheit so nahe wie möglich zu bringen, in der Juganglichkeit, der Gezsprächigkeit, der Höflichkeit, der Gastfreiheit, der Gezlindigkeit im Widersprechen, ohne zu zanken, welche insgesammt als blose Manieren des Verkehrs durch geäußerte Verbindlichkeiten zugleich Andere verbinden ††), also doch zur Tugendgesinnung hinswirken; indem sie die Tugend wenigstens beliebt machen.

Es fragt fich aber hiebei : ob man auch mit Lafterhaften Um=

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "fonbern nur die wechselseitige, die indirect bahin führt, die Annehmlichkeit in derselben, die Berträglichkeit ... cultiviren"

<sup>++) 1.</sup> Ausg.: "mit geaußerten Berbindlichkeiten, baburch man zugleich Andere verbindet"

gang pflegen durfe? Die Ausammenkunft mit ihnen kann man nicht vermeiden; man mußte denn sonst aus der Welt gehen, und selbst unser Urtheil über sie ist nicht competent. — Wo aber das Lasier ein Standal d. i. ein öffentlich gegebenes Beispiel der Verzachtung strenger Pflichtgesetze ist, mithin Ehrlosigkeit bei sich führt, da muß, wenngleich das Landesgesetz es nicht bestraft, der Umgang, der dis dahin Statt sand, abgebrochen, oder soviel möglich gemieden werden; weil die sernere Fortsetzung desselben die Augend um alle Ehre bringt und sie für Jeden zu Kauf stellt, der reich genug ist, um den Schmaroter durch die Vergnügungen der Ueppigkeit zu bestechen.

Zweiter Theil.

Ethische Methodenlehre.

# Der ethischen Methodenlehre

erfter Abichnitt.

# Die ethische Dibaktik.

### §. 49.

Daß Zugend erworben werden musse, (nicht angeboren sei,) liegt, ohne sich deshalb auf anthropologische Kenntnisse aus der Ersahrung berusen zu dursen, schon in dem Begrisse derselben. Denn das sittliche Vermögen des Menschen wäre nicht Augend, wenn es nicht durch die Stärke des Vorsahes in dem Streit mit so machtigen entgegenstehenden Reigungen hervorgebracht wäre. Sie ist das Product aus der reinen praktischen Vernunft, sosern diese im Bewusstsein ihrer Ueberlegenheit, aus Freiheit, über jene die Obermacht gewinnt.

Daß sie könne und musse gelehrt werden, solgt schon barans, baß sie nicht angeboren ist; die Tugendlehre ist also eine Doctrin. Weil aber durch die blose Lehre, wie man sich verhalten solle, um dem Tugendbegriffe angemessen zu sein, die Kraft zur Ausübung der Regeln noch nicht erworden wird, so meinten die Stoiker nur, die Tugend könne nicht durch blose Vorstellungen der Psischt, durch Ermahnungen (paranetisch) gelehrt, sondern sie musse durch Bersuche der Bekännpfung des inneren Feindes im Menschen (ascetisch) cultivirt, geübt werden; denn man kann nicht Alles sosort, was man will, wenn man nicht vorher seine Kräste versucht und geübt hat, wozu aber freilich die Entschließung auf einmal vollständig

genommen werben muß; weil die Gesinnung (animus) sonst bei einer Capitulation mit dem Laster, um es allmählig zu verlassen, an sich unlauter und selbst lasterhaft sein wurde, mithin auch keine Zugend, (als die auf einem einzigen Princip beruht,) hervorbringen könnte.

### §. 50.

Bas nun bie boctrinale Methode betrifft: (benn methobisch muß eine jebe miffenschaftliche Behre sein, sonft ware ber Bortrag tumultuarifch;) fo kann fie auch nicht fragmentarifch, fonbern muß foftematisch fein, wenn bie Tugenblehre eine Wiffenfcaft vorftellen foll. - Der Bortrag aber fann entweber a fro a: matisch, ba alle Undere, an welche er gerichtet wird, blose Buborer find, ober erotematisch fein, wo ber Lehrer bas, mas er feine Junger lehren will, ihnen abfragt; und biefe erotematische Methobe ift wiederum entweder bie, ba er es ihrer Bernunft. bie bialogifche Lehrart, ober blos ihrem Gebachtniffe abfragt, die Fatechetische Lehrart. Denn wenn Jemand ber Bernunft bes Unberen etwas abfragen will, fo fann es nicht anbers, als biglogisch b. i. baburch geschehen, bag Lehrer und Schuler einander wechfelseitig fragen und antworten. Der Lehrer leitet burch Kragen ben Gebankengang feines Lehrjungers baburch, bag er Die Unlage zu gemiffen Begriffen in bemfelben durch vorgelegte Falle blos entwickelt, (er ift die Bebamme feiner Gebanken;) ber Lehrling, welcher hiebei inne wird, daß er felbst zu benten vermoge, veranlaßt burch seine Gegenfragen (über Dunkelheit, ober ben eingeraumten Sagen entgegenstehende Zweifel), bag ber Cehrer, nach bem docendo discimus, felbft lernt, wie er gut fragen muffe. [Denn es ist eine, an die Logit ergebende, noch nicht genugsam beberzigte Forberung: daß sie auch Regeln an die Hand gebe, wie man zwedmagig fuchen folle, b. i. nicht immer blos fur bestimmenbe, sondern auch für vorläufige Urtheile (judicia praevia), burch bie man auf Gebanken gebracht wird; eine Lehre, Die felbst bem

Mathematiker zu Erfindungen ein Fingerzeig sein kann und die von ihm auch oft angewandt wird.

### §. 51.

Das erste und nothwendigste doctrinale Instrument der Tusgendlehre für den noch roben Zögling ist ein moralischer Kateschismus. Dieser muß vor dem Religionstatechismus hergehen und kann nicht blos als Einschiebsel in die Religionslehre mit verzwebt, sondern muß abgesondert, als ein für sich bestehendes Ganzes vorgetragen werden; denn nur durch rein moralische Grundsätze kann der Uederschritt von der Augendlehre zur Religion gethan werden; weil dieser ihre Bekenntnisse sonst unlanter sein würden. — Daher haben gerade die würdigsten und größten Theologen Anstand genommen, für die stautarische Religionslehre einen Katechismus abzufassen und sich zugleich für ihn zu verdürgen; da man doch glauben sollte, es wäre das Kleinste, was man aus dem großen Schatzihret Gelehrsamkeit zu erwarten berechtigt wäre.

Dagegen hat ein rein moralischer Katechismus, als Grundstehre ber Tugendpflichten, keine solche Bedenklichkeit oder Schwiezigkeit, weil er aus der gemeinen Menschwernunft (seinem Inhalte nach) entwickelt werden kann, und nur den didaktischen Regeln der ersten Unterweisung (der Form nach) angemessen werden darf. Das formale Princip eines solchen Unterrichts aber verstattet zu diesem Zweil der Schülernicht einmal weiß, wie er fragen soll; de Lehrart; weil der Schülernicht einmal weiß, wie er fragen soll; der Lehrer ist also allein der Fragende. Die Antwort aber, die er aus der Vernunft des Lehrelings methodisch lockt, muß in bestimmten, nicht letcht zu veränzbernden Ausdräcken abgesaßt und ausbewahrt, mithin seinem Gezdachtniß anvertraut werden; als worin die katechetische Lehrart sich sowohl von der akroamatischen, (da der Lehrer allein spricht,) als auch der dialogischen, (da beide Theile einander fragend und antwortend sind,) unterscheidet.

6. 52.

Das erperimentale (technische) Mittel ber Bilbung ber Ins gend ift bas gute Eremvel +) \*) an bem Lebrer felbft, (von eremplarischer Fuhrung zu fein,) und bas warnenbe an Unberen: benn Rachahmung ift bem noch ungebilbeten Menichen bie erfte Billensbestimmung au Annehmung von Marimen, die er fich in ber Kolge macht. Die Angewohnung ++) ift bie Begrunbung einer bebarrlichen Reigung ohne alle Marimen, burch die oftere Befriebigung berfelben; und ift ein Dechanismus ber Sinnesart, fatt eines Princips ber Denkungsart; wobei bas Berlernen in ber Rolge fewerer wird, als bas Erlernen. - Bas aber bie Kraft bes Erempels, (es fei gum Guten ober Bofen,) betrifft, mas fich bem Sange gur Rachahmung ober Barnung barbietet++), fo fann bas, mas uns Unbere geben, keine Tugendmarime begrunden. Denn Diefe besteht gerade in der subjectiven Autonomie der praktischen Bernunft eines jeben Menschen, mithin, bag nicht anderer Menschen Berhalten, sondern bas Gefet und gur Triebfeber bienen muffe. Daber wird ber Erzieher seinem verunarteten Lehrling nicht fagen: Nimm ein Erempel an jenem guten (orbentlichen, fleißigen) Rnaben! benn bas wird jenem nur zur Ursache bienen, biefen zu haffen, weil er durch ihn in ein nachtheiliges Licht gestellt wird. Das gute Exempel (ber exemplarifche Banbel) foll nicht als Mufter, fonbern nur jum Beweife ber Thunlichkeit bes Pflichtmafigen bienen; alfo nicht die Wergleichung mit irgend einem anderen Menschen, (wie er

<sup>+) 1.</sup> Musg .: "Beifpiel"

<sup>11) 1.</sup> Musg.: "Die Angewohnung ober Abgewohnung"

<sup>\*)</sup> Beispiel, ein beutsches Wort, was man gemeiniglich für Erempel als ihm gleichgeltend braucht, ist mit diesem nicht von einerlei Bedeutung. Woran ein Erempel nehmen und zur Berständlichkeit eines Ausbrucks ein Beispiel ansichten, sind ganz verschiedene Begriffe. Das Erempel ist ein bessouherer Fall pon einer praktischen Regel, sofern diese die Thunlichkit oder Unthunlichkeit einer Handlung vorstellt. Hingegen ein Bespiel ist nur das Besondere (concretum), als unter dem Allgemeinen nach Begriffen (abstractum) enthalten vorgestellt, und blos theoretische Darstellung eines Begriffs +\*).

<sup>†\*)</sup> Die Berweisung auf biese Anmerkung steht in ber 1. Ausg. ba, wo im Serte +++) geset worden ift.

Die ethifdje Dibaftit. - Brudftud eines moral. Ratechismus. 228

ift,) sondern mit der Ibee (ber Menschheit), wie er sein foll, also mit dem Geset, muß dem Lehrer bas nie fehlende Richtmaaß seiner Erziehung an die Hand geben.

# Unmerfung.

Bruchftud eines moralischen Ratechismus.

Der Lehrer fragt der Bernunft feines Schulers basjenige ab, was er ihn lehren will, und wenn diefer etwa nicht die Frage zu beantworten wüßte, so legt er sie ihm (feine Bernunft leitend) in den Mund †).

Der Lehrer. Bas ift bein größtes, ja bein ganges Bere langen im Leben?

Der Schuler, (fcmeigt).

Der Lehrer. Daß es bir in Allem und immer nach Wunsch und Willen gehe. — Wie nennt man einen solchen Bustand?

Der Schuler `(fcmeigt).

Der Lehrer. Man nennt ihn Gludfelig teit (bas beständige Boblergeben, vergnügtes Leben, vollige Bufriedenheit mit feinem Buftande). Wenn bu nun alle Gludfeligkeit, (bie in ber Welt möglich ift,) in beiner Hand hattest, wurdest du sie alle für dich behalten, ober sie auch beinen Rebenmenschen mittheilen?

Der Schuler. Ich murbe fie mitthellen; Unbere auch gludlich und gufrieben machen.

Der Lehrer. Das beweist nun wohl, daß bu noch so ziemlich ein gutes Herz haft; laß aber sehen, ob bu babei auch guten Berstand zeigst. — Burbest bu wohl bem Faullenzer weiche Polster verschaffen, bamit er im sußen Nichtsthun sein Leben bahinbringe, ober bem Trunkenbolbe es an Wein, und was sonft zur Berauschung gehört, nicht ermangeln lassen, dem Betrüger eine einnehmende Gestalt und Manieren geben, um

<sup>†) 1.</sup> Ansg.: "Der Lehrer = 2. fragt ... Schulers = S. dasjenige ... wußte = D. sp legt" u. f. w. Demgemäß wird in ber 1. Ausg. das Schweizgen des Schülers durch = D. bezeichnet; auch find die Fragen des Lehrers in der 1. Ausg. mit Jahlen bezeichnet und etwas anders abgetheilt, als in der zweiten.

Andere zu überliften, oder bem Gewaltthatigen Ruhnheit und ftarte Fauft, um Andere übermaltigen zu konnen? Das find ja so viel Mittel, die ein Jeder sich munscht, um nach seiner Art glucklich zu fein.

Der Schuler. Dein bas nicht.

Der Lehrer. Du siehst also: baß, wenn bu auch alle Gludseligkeit in beiner Hand und dazu ben besten Willen hattest, du jene boch nicht ohne Bedenken Jedem, der zugreift, Preis geben, sondern erst untersuchen wurdest, wiesern ein Jeder der Gludseligkeit wurd ig ware. — Für dich seibst aber wurdest du doch wohl kein Bedenken haben, dich mit Allem, was du zu beiner Gludseligkeit rechnest, zuerst zu versorgen?

Der Schuler. Ja.

Der Lehrer. Aber tommt bir ba nicht auch bie Frage in Gedanten, ob du wohl felbst auch ber Gludseligkeit murbig fein mogeft?

Der Schuler. Allerhings.

Der Lehrer. Das nun in bir, was nur nach Gludfeligfeit ftrebt, ift bie Reigung; basjenige aber, mas beine Reigung auf bie Bebingung einschrantt, Diefer Gludfeligfeit zuvor murbig au fein, ift beine Bernunft, und bag bu burch beine Bernunft beine Reigung einschranten und übermaltigen tannft, bas ift bie Freiheit beines Willens. Um nun zu miffen, wie bu es an= fangit, um ber Gludfeligfeit theilhaftig und boch auch nicht un= murbig zu werben, bagu liegt bie Regel und Anmeisung gang allein in beiner Bernunft; bas heißt fo viel, als: bu haft nicht nothig biefe Regel beines Berhaltens von ber Erfahrung, ober von Anderen burch ihre Unterweifung abzulernen; beine eigene Bernunft lehrt und gebietet bir geradezu, mas du zu thun haft. 3. B. wenn bir ein Fall vortommt, ba bu burch eine fein ausaebachte Luge bir ober beinen Freunden einen großen Bortheil verschaffen fannst, ja noch bagu baburch auch feinen Unberen schadeteft, mas fagt bagu beine Bernunft?

Der Schuler. Ich foll nicht lugen; ber Bortheil fur mich und meinen Freund mag fo groß fein, wie er immer wolle. Lugen ift niederträchtig und macht ben Menschen unwurdig, gludlich zu sein. — Sier ift eine unbedingte Nothigung burch ein Bernunftgebot (ober Berbot), bem ich gehorchen muß; wogegen alle meine Reigungen verstummen muffen. Der Lehrer. Wie nennt man biefe unmittelbar burch bie Bernunft dem Menichen auferlegte Rothwendigkeit, einem Gefete berfelben gemäß zu handeln?

Der Schuler. Sie heißt Pflicht.

Der Lehrer. Also ist dem Menschen die Beobachtung seiner Pflicht die allgemeine und einzige Bedingung der Burdigkeit, gludlich zu sein, und diese ist mit jener ein und dasselbe. — Wenn wir und aber auch eines solchen guten und thatigen Wilslens, durch den wir und würdig, (wenigstens nicht unwürdig) halten, gludlich zu sein, auch bewust sind, können wir darauf auch die sichere Hossung grunden, dieser Gludseligkeit theilhaftig zu werden?

Der Schuler. Rein! barauf allein nicht; benn es fteht nicht immer in unserem Bermögen, sie uns zu verschaffen, und ber Lauf ber Natur richtet sich auch nicht so von selbst nach bem Berbienst, sondern das Gluck des Lebens, (unsere Wohlfahrt überhaupt) hangt von Umständen ab, die bei Weitem nicht alle in des Menschen Gewalt sind. Also bleibt unsere Stuckseligkeit immer nur ein Wunsch, ohne daß, wenn nicht irgend eine andere Macht hinzukommt, dieser jemals hoffnung werden kann.

Der Lehrer. Sat die Bernunft wohl Grunde fur fich, eine folche, die Gludfeligkeit nach Berdienst und Schuld ber Mensichen austheilende, über die ganze Natur gebietende und die Welt mit hochster Weisheit regierende Macht als wirklich anzunehmen, b. i. an Gott zu glauben?

Der Schiler. Ja; benn wir sehen an ben Werken ber Ratur, die wir beurtheilen konnen, so ausgebreitete und tiese Weisheit, die wir uns nicht anders, als durch eine unaussprechlich große Kunst eines Weltschöpfers erklaren konnen, von welchem wir uns benn auch, was die sittliche Ordnung betrifft, in der doch die hochste Zierde der Welt besteht, eine nicht minder weise Regierung zu versprechen Ursache haben: nämlich daß, wenn wir uns nicht selbst der Glückseligkeit unwürdig machen, welches durch Uebertretung unserer Psticht geschieht, wir auch hoffen können, ihrer theilhaftig zu werben.

In biefer Katechefe, welche burch alle Artitet ber Tugend, und bes Lafters burchgeführt werben muß, ift bie größte Aufmerkfamkeit barauf zu richten, bag bas Pflichtgebot ja nicht auf

die aus bessen Beobachtung fur den Menschen, den es verbinden soll, ja selbst auch nicht einmal für Andere fließenden Bortheile oder Nachtheile, sondern ganz rein auf das sittliche Princip gez gründet werde, der letteren aber nur beildusig, als an sich zwar entbehtlicher, aber sur den Gaumen der von Natur Schwachen zu blosen Behiteln dienender Zusäge, Erwähnung geschehe. Die Schändlichteit, nicht die Schädlichteit des Lasters (für den Thater selbst) muß überall hervorstechend dargestellt werden. Denn wenn die Würde der Tugend in Handlungen nicht über Alles erhoben wird, so verschwindet der Pflichtbegriff selbst, und zerrinnt in blose pragmatische Borschriften; da dann der Abel des Menschen in seinem eigenen Bewustsein verschwindet, und er für einen Preis seil ist und zu Kauf steht, den ihm versührerische Neigungen anbieten.

Benn biefes nun weislich und punctlich nach Berichiebenbeit ber Stufen bes Alters, bes Befchlechts und bes Stanbes, bie ber Menich nach und nach betritt, aus ber eigenen Bernunft bes Menfchen entwickelt worben, fo ift noch etwas, was ben Befchluß machen muß, mas bie Seele inniglich bewegt und ben Menfchen auf eine Stelle fett, wo er fich felbft nicht anders. als mit ber größten Bewunderung der ihm beimohnenden urfprung. lichen Unlagen betrachten fann, und wovon der Einbruck nie ertifcht. - Benn ihm namlich beim Schluffe feiner Unterweifung feine Pflichten in ihrer Ordnung noch einmal fummarifch vor: ergablt (recapitulirt), wenn er bei jeder berfelben barauf auf: mertfam gemacht wird, bag alle Uebel, Drangfale und Leiben bes Lebens, felbst Bedrohung mit bem Tobe, bie ihn baruber, baß er feiner Pflicht treu gehorcht, treffen mogen, ibm boch bas Bewußtsein, über fie alle erhoben und Meister zu fein, nicht rauben tonnen, fo light ihm nun bie Frage gang nabe: mas ift bas in bir, was fich getrauen barf, mit allen Rraften ber Ratur in bir und um bich in Rampf zu treten, und fie, wenn fie mit beinen fittlichen Grunbfagen in Streit tommen, 'gu befiegen? Wenn biefe Frage, beren Auflofung bas Bermogen ber fpeculativen Bernunft ganglich überfteigt, und bie fich bennoch von felbit einstellt, ans Berg gelegt wird, fo muß felbft die Unbegreiflichkeit in biefem Gelbftertenntniffe ber Seele eine Erhebung geben, bie fie jum Beilighalten ihrer Pflicht nur besto ftarter belebt, jemehr fie angefochten wirb.

En biefer katecherischen Moralunterweifung würde es gur fitte lichen Bildung von großem Ruben fein, bei jeber Pflichtzerglies beruna einige casuilisiche Fragen aufzuwerfen und bie verfammelten Rinder ihren Berftand versuchen ju laffen, wie ein Seber von ihnen die ihm vorgelegte verfangliche Aufgabe aufzulofen meinte. - Dicht allein, bag biefes eine, ber Rabigeeit bes Un= gebilbeten am Deiften angemeffene Cultur ber Bernunft ift (weil biefe in Rragen, bie, mas Pflicht ift, betreffen, weit leich= ter enticheiben tann, ale in Unfebung ber freculativen,) und fo ben Berftand ber Jugend überhaupt ju icharfen bie ichidlichfte Art ift; fondern vornehmlich besmegen, weil es in ber Ratur bes Denichen liegt, bas ju lieben, worin und in beffen Bearbeitung er es bis ju einer Biffenschaft, (mit ber er nun Befcheid weiß,) gebracht hat, und fo ber Lebeling burch bergleichen Uebungen unvermerkt in bas Intereffe ber Gittlichkeit gegogen wirb.

Von der größten Wichtigkeit aber in der Erziehung ift es, ben moralischen Katechismus nicht mit dem Religionskatechismus vermischt vorzutragen (zu amalgamiren), noch weniger ihn auf den letteren folgen zu lassen; sondern jederzeit den ersteren, und zwar mit dem größten Fleiße und Ausschhrlichkeit zur klarften Einsicht zu bringen. Denn ohne dieses wird nachher aus der Religion nichts, als Heuchelei, sich aus Furcht zu Pflichten zu bekennen und eine Theilnahme an derselben, die nicht im Gerzen ist, zu lügen.

3meiter Abichnitt.

# Die ethische Afcetik.

§. 53.

Die Regeln ber Uebung in ber Augend (exorettorum virtutite) geben auf bie zwei Gemuthöstimmungen hinaus, wackeren und frohbichen Gemuthö (animus strenuus ot hitaris) in Befolgung ihrer Pflichten zu sein. Denn sie hat mit Hindernissen zu kampfen, zu beren Ueberwältigung sie ihre Krafte zusammennehmen 228

muß, und zugleich manche Lebensfreuben aufzuopfern, deren Berluft bas Gemuth wohl bisweilen finster und murrich machen kann; was man aber nicht mit Lust, sondern blos als Frohndienst thut, das hat für den, der hierin seiner Pslicht gehorcht, keinen inneren Werth, und wird nicht gelieht, sondern die Gelegenheit ihrer Ausübung so viel möglich gestohen.

Die Cultur ber Tugend b. i. bie moralische Afcetit bat in Unsehung bes Princips ber ruftigen, muthigen und wackeren Tugenbubung ben Bahlipruch ber Stoiter: gewohne bich, die gufalligen Lebensubel zu ertragen, und bie eben fo überfluffigen Ergoblichkeiten gu enthehren (sustine et abstine +). Es ift eine Art von Diatetit fur ben Menschen, fich moralisch gefund zu erhalten. Gefundheit ift aber nur ein negatives Boblbefinden, fie felber kann nicht gefühlt werben. Es muß etwas dazu kommen, was einen angenehmen Lebensgenuß gewährt und boch blos moralisch ift. Das ift das jederzeit frohliche Berg in der Idee des tugendhaften Epifur. Denn wer follte wohl mehr Urfache haben, froben Muths zu fein und nicht barin felbst eine Pflicht finden, fich in eine frohliche Gemuthoftimmung zu verfeten und fie fich habituell ju machen, als ber, welcher fich teiner vorfanlichen Uebertretung bewußt, und wegen bes Berfalls in eine folche gefichert ift (hic murus aheneus esto etc. Horat.). Die Monchsascetif bingegen, welche aus aberglaubischer Furcht, ober geheucheltem Abscheu on fich felbst, mit Gelbstweinigung ober Fleischeskreuzigung zu Werke geht, zwedt auch nicht auf Tugend, fondern auf ichwarmerische Entsundigung ab, fich felbst Strafe aufzulegen, und anstatt fie moralisch (b. j. in Absicht auf bie Befferung) zu bereuen, fie buffen ju wollen; welches bei einer felbstgewählten und an fich vollstreckten Strafe, (benn bie muß immer ein Anderer auflegen,) ein Widerspruch ift, und kann auch ben Frohfinn, ber die Tugend begleitet, nicht bewirken, vielmehr nicht ohne gebeimen Saß gegen bas Tugendgebot Statt finden. — Die ethische Gymnaftik besteht

<sup>. 1) 1.</sup> Ausg.: "asspesce incommodis et desuesce commoditatibus vitae."

also nur in der Bekämpsung der Naturtriede, die es dahin bringt,+) über sie bei vorkommenden, der Moralität Sesahr drohenden Fällen Meister werden zu können; mithin die wacker und im Bewustssies seiner wiedererwordenen Freiheit fröhlich macht. Stwas bereuen, (welches dei der Rückerinnerung ehemaliger Uedertretungen unversmeidlich, ja wodei diese Erinnerung nicht schwinden zu lassen, es sos gar Pslicht ist,) und sich eine Ponitenz auserlegen, (z. B. das Fasten) nicht in diatetischer, sondern frommer Rücksicht, sind zweisehr verschiedene, moralisch gemeinte Borkehrungen, von denen die letztere, welche freudenlos, sinster und mürrisch ist, die Zugend selbst verhaßt macht und ihre Anhänger versagt. Die Zucht (Disciplin), die der Mensch an sich selbst verübt, kann daher nur durch den Frohsun, der sie begleitet, verdienstlich und eremplarisch werden.

## Befchluß.

Die Religionslehre als Lehre ber Pflichten gegen Gott liegt außerhalb den Grenzen der reinen Moral=
philosophie.

Protagoras von Abdera fing sein Buch mit ben Worten an: "Db Gotter sind, oder nicht sind, davon weiß ich nichts zu sagen"\*). Er wurde deshalb von den Atheniensern aus der Stadt und von seinem Landsitze verjagt und seine Bacher vor der öffentlichen Versammlung verbrannt. (Quinctiliani Inst. Orat. lib. 8. cap. 1.) — Hierin thaten ihm die Richter von Athen als Menschen zwar sehr unrecht; aber als Staatsbeamte und Richter versuhren sie ganz rechtlich und consequent; benn wie hatte man einen Sid schwören können, wenn es nicht öffentlich und

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: " bie bas Daaß erreicht, über fie" u. f. w.

<sup>\*) &</sup>quot;De Diis, neque ut sint, neque ut non sint, haben dicere."

gefetiich, von bober Obrigfeit wegen (do pur le Senat) bes fohlen mare: bag es Gotter gebe\*).

Diesen Stanben aber zugestanden, und, daß Retigionslehre ein integrirender Theil der allgemeinen Pflichtenlehre sei, einges räumt, ist jetzt nun die Frage von der Grenzbestimmung der Wissenschaft, zu der sie gehört; ob sie als ein Theil der Ethik, (denn vom Recht der Menschen gegen sinander kann hier nicht die Rede sein,) angesehen, oder als ganz außerhalb der Grenzen einer reinsphilosoppischen Moral liegend musse derrachtet werden.

Das Formale aller Religion, wenn man sie so erklart: sie sei "ber Inbegriff aller Pflichten als (instar) gottlicher Gebote", gebort zur philosophischen Moral, indem dadurch nur die Beziehung der Bernunft auf die Ides von Gott, welche sie sich selber macht, ausgedrückt wird, und eine Religionspsicht wird alsbann noch nicht zur Pflicht gegen (erga) Gott, als ein außer unserer Idee existizendes Besen gemacht, indem wir hiebei von der Eristenz desselben noch abstrahiren. — Daß alle Menschenpslichten diesem Formatien, (der Beziehung derselben auf einen göttlichen, a priort gegesbenen Willen) gemäß gedacht werden sollen, davon ist der Grund

<sup>-\*) 3</sup>mar hat fpaterbin ein großer morallich : gefeggebender Beife bas Schworen als ungereimt und zugleich beinahe an Blafphemie grenzend gang und gar verboten; allein in politischer Ruckficht glaubt man noch immer bies fes mechanischen, jur Berwaltung ber öffentlichen Gerechtigkeit bienlichen Mittels fchlechterbings nicht entbehren zu konnen, und bat mitbe Mustegun= gen ausgebacht, um jenem Berbot auszuweichen. - Da es eine Ungereimtbeit mare, im Ernft ju fchworen, bag ein Gott fet, (weil man biefen fcon postulirt haben muß, um überhaupt nur schworen gu fonnen,) fo bleibt noch die Frage: ob nicht ein Eib möglich und geltend fei, da man uur auf bem Fall, daß ein Gott, Cobne, wie Protagoras, barüber etwas auszumachen,) schwore. - In der That mogen wohl alle redlich und zugleich mit Befon= nenheit abgelegten Eibe in teinem anderen Sinne gethan worden fein. — Deun bağ einer fich erbote, schiechthin ju befchworen, bag ein Gott fein icheint awar kein bedenkliches Anerhieten zu sein, er mag ihn glauben ober nicht. Ift einer, (wird ber Betruger fagen,) fo habe iche getroffen; ift keiner, fo zieht mich auch keiner zur Berantwortung und ich bringe mich durch fols chen Gid in teine Gefahr. - 3ft benn aber feine Gefahr babei, wenn ein folder ift, auf einer vorfäglichen und, felbft um Gott ju taufchen, angelegten luge betroffen ju merben?

nur subjectiv-logisch. Wir können und nämlich Verpflichtung (moralische Rothigung) nicht wohl anschaulich machen, ohne einen Ansderen und bessen Willen, (von dem die allgemein gesetzebende Vernunft nur der Sprecher ist,) nämlich Gott, dabei zu denken. —— Allein diese Pflicht in Ansehung Gottes, (eigentlich der Idee, welche wir uns von einem solchen Wesen machen,) ist Pflicht des Menschen gegen sich selbst, d. i. nicht objective die Verbindzlichkeit zur Leistung gewisser Dienste an einen Anderen, sondern nur subjective zur Stärtung der moralischen Triebseder in unserer eigenen gesetzebenden Vernunft.

Was aber das Materiale der Religion, den Inbegriff der Psiichten gegen (erga) Gott, d. i. den ihm zu leistenden Dienst (ad praestandum) anlangt, so wurde sie besondere, von der allgemein=gesetzgebenden Vernunst allein nicht ausgehende, von uns also nicht a priori, sondern nur empirisch erkennbare, mithin nur zur geoffenbarten Religion gehörende Psiichten, als göttliche Gebote, enthalten können; die also auch das Dasein dieses Wesens, nicht blos die Idee von demselben, in praktischer Absicht, nicht willkührzlich voraussezen, sondern als unmittelbar oder mittelbar in der Ersahrung gegeben darlegen müßte. Eine solche Religion aber würde, so gegründet sie sonst auch sein möchte, doch keinen Theil der reinen philosophischen Moral ausmachen.

Religion also, als Lehre ber Pflichten gegen Gott, liegt jenseit aller Grenzen ber rein philosophischen Ethik hinaus, und das bient zur Rechtfertigung des Berfassers der gegenwärtigen, daß er zur Bollständigkeit derselben nicht, mie es sonst wohl gewöhnlich war, die Religion, in jenem Sinne gedacht, in die Cthik mit hineinsgezogen hat.

Es kann zwar von einer "Religion innerhalb ber Grenszen ber blosen Bernunft", die aber nicht aus bloser Vernunft absgeleitet, sondern zugleich auf Geschichts und Offenbarungslehren gegründet ift, und die nur die Uebereinstimmung der reinen praktischen Bernunft mit benselben, (daß sie jener nicht widerstreite,) enthalt, die Rede sein. Aber alsbann ist sie auch nicht reine, son-

bern auf eine vorliegende Gefchichte angewandte Religionslehre, für welche in einer Ethit, als reiner praftifchen Philosophie, tein Plat ift.

### Schlußanmerkung.

Alle moralische Berhaltnisse vernünftiger Wesen, welche ein Princip ber Uebereinstimmung bes Willens bes Einen mit bem bes Ansberen enthalten, lassen sich auf Liebe und Achtung zurucksführen, und, sofern bies Princip praktisch ist, geht ber Bestimmungsgrund bes Willens in Ansehung ber ersteren auf den 3 weck, in Ansehung bes zweiten auf das Recht des Anderen.—Ist eines blefer Wesen ein solches, was lauter Rechte und keine Pstichten gegen das andere hat (Gott), hat mithin das andere gegen das erstere lauter Pstichten und keine Rechte, so ist das Princip des moratischen Verhältnisses zwischen ihnen erans fcendent, dagegen das der Menschen gegen Wenschen, deren Wille gegen einander wechselseitig einschränkend ist, ein im mannentes Princip hat.

Den gottlichen 3med in Unfebung bes menfchlichen Befcblechte, (beffen Schopfung und Leitung) tann man fich nicht andere benten, ale nur ale 3weck ber Liebe, b. i. bag er die Gl uch feligkeit ber Menfchen fei. Das Princip bes Billens Gottes aber in Unfehung ber ichulbigen Uch tung (Chefurcht), welche bie Birtungen bes erfteren einschräntt, b. i. bes gottlichen Rechts, tonn tein anderes fein, als das der Gerechtigfeit. Man tonnte fich (nach Menschenart) auch fo ausbruden: Gott hat vernunftige Befen erichaffen, gleichfam aus bem Bedurfniffe etwas außer fich zu haben, was er lieben tonne, ober auch von bem er geliebt merbe. Aber nicht allein eben fo groß, fonbern noch größer, (weil bas Princip einschrantend ift,) ift ber Unfpruch, ben bie gottliche Berechtigteit, im Urtheile unferer eigenen Bernunft, und gwar ale ftrafenbe an une macht. - Denn Belohnung (praemium, remuneratio gratuita) lagt fich von Seiten Des hochften Wefens gar nicht aus Gerechtigkeit gegen Befen, bie lauter Pflichten und feine Rechte gegen jenes haben, -fondern blos aus Liebe und Bohlthatigfeit (benignitas) ableis tent); - noch weniger tann sin Anspruch auf Lohn (merces)

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "Denn Belohnung bezieht fich gar nicht auf Gerechtigfeit gegen Befen, bie ... Rechte gegen bas andere haben, fondern blod auf Liebe" u. f. w.

bei einem folchen Wefen Statt finden, und eine betobnenbe Gerechtigkeit (justitia brabeutica) ift im Berhaltnif Gottes gegen Menschen ein Widerspruch.

Es ift aber boch in der 3bee einer Gerechtigkeitsausubung eines Wefens, was über allen Abbruch an feinen 3meden erbas ben ift, etwas, mas fich mit bem Berbaltnif bes Menfchen gu Gott nicht wohl vereinigen lagt: namlich ber Begriff einer La-Sion, welche an bem unumidrantten und unerreichbaren Belts berricher begangen werben tonne; benn bier ift nicht von ben Rechteverfegungen, bie Menfchen gegen einander verüben, und woruber Gott als ftrafenber Richter entscheide, fondern von ber Berlegung, die Gott felber und feinem Recht wiberfahren folle. bie Rebe, wovon ber Begriff transfeenbent ift, b. i. uber ben Begriff aller Strafgerechtigfeit, wovon wir irgend ein Beis fpiel aufstellen tonnen, (b. i. wie fie unter Menfchen vortommt,) gang bingus liegt und überfcwengliche Principien enthalt, bie mit benen, welche wir in Erfahrungefallen gebrauchen murben, gar nicht in Bufammenftimmung gebracht werben tonnen, folglich für unfere prattifche Bernunft ganglich leer fiub:

Die Ibee einer gottlichen Strafgerechtigkeit wird hier personisficiet; es ist nicht ein besonderes richtendes Wesen, was sie ausäubt, (benn da wurden Widerspruche desselben mit Rechtsprincispien vorkommen,) sondern die Gerechtigkeit, gleich als Subsstam, (sonst die ewige Gerechtigkeit genannt,) die, wie das Fatum (Berhängnis) der alten philosophirenden Dichter, noch über dem Jupiter ist, spricht das Recht nach der eisernen unablentbaren Rothwendigkeit aus, die für uns weiter unersprschlich ist. - hievon jest einige Beispiele.

Die Strafe last (nach dem Horaz) ben vor ihr stolz schreis tenden Verbrecher nicht aus den Augen, sondern hinkt ihm uns ablässig nach, die sie ihn ertappt. — Das unschuldig vergoffene Blut schreit um Rache. — Das Verbrechen kann nicht unges rächt bleiben; trifft die Strafe nicht den Verbrecher, so werden es seine Nachkommen entgelten mussen; oder geschiehts nicht bei seinem Leben, so muß es in einem Leben (nach dem Tode\*)

<sup>\*)</sup> Die Sypothese von einem tunftigen Leben barf hier nicht einmal eingemischt werden, um jene brobende Strafe als vollständig in der Bollziehung vorzustellen. Denn ber Menich, feiner Moralität nach betrachtet, wird, als

gefcheben, welches ausbrucklich barum auch angenommen und gern geglaubt wird, bamit ber Unfpruch ber emigen Gerechtigfeit ausgeglichen werbe. - 36 will feine Blutich ulb auf mein Land tommen laffen, baburch, baf ich einen bobbaft morbenben Duellanten, fue ben ihr Furbitte thut, begnabige, fagte einmal ein wohlbentenber Lanbesberr. - Die Gundenfoulb muß bezahlt werben, und follte fich auch ein vollig Unfchulbiger jum Subnopfer bingeben, (wo bann freilich bie von ihm übernommenen Leiben eigentlich nicht Strafe, - benn er bat felbft nichts verbrochen, - beifen tonnten ;) aus welchem Allen gu erfeben ift, bag es nicht eine bie Gerechtigfeit verwaltenbe Perfon ift, ber man biefen Berurtheilungespruch beilegt, (benn bie murbe nicht fo fprechen tonnen, ohne Unberen Unrecht ju thun,) fonbern bag bie blofe Gerechtigfeit, als überfcmengliches, einem überfinnlichen Subject angebachtes Princip, bas Recht biefes Wefens bestimme; welches gwar bem Formalen biefes Princips gemaß ift, bem Materialen beffelben aber, bem 3med, welder immer bie Gludfeligfeit ber Menfchen ift, wiberftreitet.-Denn bei ber etwanigen großen Menge ber Berbrecher, die ibr Schulbenregifter immer fo fortlaufen Laffen, murbe bie Strafges rechtigfeit ben 3wed ber Schopfung nicht in ber Biebe bes Belturbebere, (wie man fich boch benten muß,) fonbern in bet ftrengen Befolgung bes Rechts feten, (bas Recht felbft jum Bwed machen, ber in ber Chre Gottes gefest wird,) welches, ba bas Lettere (bie Gerechtigkeit) nur bie einschränkenbe Bebins gung bes Erfteren (ber Gutigfeit) ift, ben Principien ber prattifchen Bernunft gu widerfprechen fcheint, nach welchen eine Weltschöpfung batte unterbleiben muffen, Die' ein, ber Abficht ihres Urhebers, bie nur Liebe jum Grunde haben tann, fo mis berftreitenbes Product geliefert haben murbe.

aberfinnlicher Gegenstand vor einem überfinnlichen Richter, nicht nach Zeitbesdingungen beurtheilt; es ist nur von seiner Erstenz die Rebe. Sein Erbensleben, es sei fuzz, ober lang, ober gar ewig, ist nur das Dasein desselben in der Erscheinung und der Begriff der Gerechtigkeit bedarf keiner naheren Bestimmung; wie denn auch der Glaube am ein kunftiges Leben eigentlich nicht vorausgeht, um die Strafgerechtigkeit an ihm ihre Wirkung sehen zu lassen, sondern vielmehr umgekehrt aus der Nothwendigkeit der Bestrafung auf ein kunftiges Leben die Folgerung gezogen wird.

Man sieht hieraus: baß in ber Sthit, als reiner praktischer Philosophie ber inneren Geseigebung, nur die moralischen Berbaltniffe des Menschen gegen den Menschen für uns begreiflich sind; was aber zwischen Gott und dem Menschen hierüber für ein Berbaltniß obwalte, die Grenzen berselben ganzlich überssteigt und uns schlechterdings unbegreistich ist; wodurch dann berstätigt wird, was oben behauptet ward: daß die Sthit sich nicht über die Grenzen der Menschenpflichten gegen sich selbst und ans bere Menschen ber werieten könne.

<sup>†) 1.</sup> Ausg.: "über bie Grengen ber wechselseitigen Menschenpflichten"

Ш.

# Recenfion

von

Schulz's

Versuch einer Anleitung zur Sittenlehre für alle Menschen ohne Unterschied der Religion.

Theil 1.

1783.

Rant f. 2B. V.

Dieser erste Theil soll nur als Einleitunng zu einem (neuen) moralischen System die psychologischen Grundsäte, auf die in der Folge gebaut werden soll, von der Stelle, die der Mensch in der Stusenleiter der Wesen einnimmt, von seiner empfindenden, denkenz den und durch Willen thatigen Natur, von Freiheit und Nothwenz digkeit, vom Leben, dem Tode und einem kunstigen Leben vor Ausgen stellen; — ein Werk, das durch seine Freimuthigkeit, und nach mehr durch die, aus den vielen sehr auffallenden Paradopen bennoch hervorleuchtende gute Absicht des selbstdenkenden Versassers bei gedem Leser ungeduldige Erwartungen erregen muß, wie doch eine auf derzeleichen Prämissen gegründete Sittenlehre ausfallen werde. — Recensent wird erstlich den Gang der Gedanken des Versassers kürzelich versolgen, und zum Schlusse sein Urtheil über das Ganze beifügen.

Gleich zu Anfange wird ber Begriff ber Lebenstraft fo ermeitert, daß er auf alle Geschopfe ohne Unterschied geht, namlich: blos als ber Inbegriff aller in einem Gefchopfe vorhans benen und gu feiner Ratur geborigen Rrafte. Daraus folgt benn ein Gefet ber Stetig feit aller Befen, wo auf ber großen Stufenleiter ein jebes feinen Rebenmann über fich und unter fich bat, boch fo, bag jebe Gattung von Gefchopfen zwischen Grenzen fteht, bie biefe nicht überschreiten konnen, fo lange fie Mitglieber berfelben Gattung bleiben. Daber gibt es eigentlich - nichts Leblofes, fondern nur ein kleineres Leben, und die Sattungen unterscheiben fich nur burch Grabe ber Lebensfraft. Seele, als ein vom Rorper unterschiedenes Wesen, ift ein bloses Geschopf ber Einbilbung; ber erhabenfte Seraph und ber Baum find beibe funftliche Maschinen. So viel von der Natur ber Seele. — Ein abnlicher fiufenartiger Busammenhang finbet fich in aller Erkenntnig. thum und Wahrheit find nicht ber Species nach unterschieben, fon-

bern nur wie bas Rleinere vom Größeren; tein absoluter Irrthum findet Statt, fondern jede Erkenntnig, ju ber Beit, ba fie beim Menschen entsteht, ift fur ibn mabr. Burechtweisung ift nur Sinzuthuung ber Borftellungen, Die vordem noch fehlten, und vormalige Bahrheit wird in ber Folge burch ben blosen Fortgang ber Erkenninif in Srrthum verwandelt. Unfere Erkenninif ift, gegen Die eines Engels, lauter Grrthum; Die Bernunft tann nicht irren; ieber Kraft ift ihr Geleise vorgezeichnet. Die Berurtheilung ber Bernunft burch fich felbst geschieht auch nicht alsbann, wenn man urtheilt, sonbern hinterher, wenn man schon auf einer anderen Stelle ift und mehr Renntniffe fich erworben hat. Ich foll nicht fagen, ein Rind - irrt, - fonbern es versteht es noch nicht fo gut, als es funftig verfteben wird; es ift ein fleineres Urtheil. Beisheit und Thorbeit, Wiffenschaft und Unwiffenheit verdienen also nicht Cob, nicht Label; fie find blos als allmählige Fortschritte ber Natur anzusehen, in Ansehung beren ich nicht frei bin. — Bas ben Willen betrifft, fo find alle Reigungen und Triebe in einem einzigen, namlich ber Gelbftliebe enthalten, in Anfehung beren aber ein jeber Mensch seine besondere Stimmung hat, die doch auch von einer allgemeinen Stimmung niemals abweichen kann. Die Selbstliebe wird jedesmal burch alle Empfindungen zusammen bestimmt, boch fo, bag entweber bie bunklere ober bie beutlichere baran ben größten Untheil haben. Es gibt alfo teinen freien Billen, fonbern Diefer fteht unter dem ftrengen Gefete ber Nothwendigkeit; boch menn die Gelbftliebe burch gar teine beutlichen Borftellungen, fonbern blos burch Empfindung bestimmt wird, fo nennt man bies unfreie Sandlungen. Alle Reue ift nichtig und ungereimt; benn ber Berbrecher beurtheilt feine That nicht aus feiner vorigen, fonbern gegenwartigen Stimmung, bie zwar freilich, wenn fie bamals Statt gefunden hatte, die That wurde verhindert haben, wovon aber falfchlich vorausgefest wird, daß fie folche auch batte verbinbern follen, ba fie im vorigen Bustande wirklich nicht anzutreffen war. Die Reue ift blos eine migverstandene Borftellung, wie man funftia beffer handeln konne, und in der That hat die Ratur biebei

keine andere Absicht, als ben 3med ber Befferung. — Auflofung ber Schwierigkeit, wie Gott ber Urheber ber Sunbe fein konne. — Sugend und gafter find nicht mefentlich unterichieben. (Dier ift wieder ber fonft angenommene fpecifif de Unterfchied in blofen Unterschied ben Graben nach vermandelt.) Augend ohne gafter kann nicht bestehen, und biefe find nur Gelegenheitsgrunde, beffer zu werben, (also eine Stufe bober zu kommen.) Die Menschen können sich über bas, was sie Tugend nennen, nicht vergleichen, außer über bie, ohne welche keine menschliche Wohlfahrt moglich ift, bas ift bie allgemeine Tugend; aber von biefer abzuweichen, ift ben Menschen schlechterbings unmöglich, und ber, fo bavon abweicht, ist nicht lasterhaft, sondern aberwißig. Der Mensch, ber ein allgemeines Lafter beginge, murbe wiber bie Selbstliebe handeln, welches unmöglich ift. Kolglich ift die Bahn ber allgemeinen Tugend so eben, fo gerade und an beiden Seiten fo verzäunt, bag alle Menschen schlechterbings barauf bleiben muffen. Es ift nichts, als bie besondere Stimmung jebes Menschen, welche unter ihnen hierin einen Unterschied macht; wenn fie ihre Standorte verwechselten, fo wurde einer ebenso handeln, wie der andere. Moralisch aut und bose bebeuten nichts weiter, als einen boberen ober niedrigeren Grad von Bollfommenheit. Menichen find in Bergleichung gegen Engel, und biefe gegen - Gott lafterhaft. Daber, weil keine Freiheit ift, find alle rachenden Strafen ungerecht, vorzüglich Tobesstrafen, an beren Stelle nichts, als Erstattung und Besserung, keinesweges aber blose Warnung bie Absicht ber Strafgesete ausmachen muffe. Lob wegen einer erfprießlichen That ertheilen, zeigt wenig Menschenkennt: niß an; ber Mensch war eben so gut bazu bestimmt und aufgezogen, als ber Mordbrenner ein Saus anzugunden. Lob hat nur die Absicht, um den Urheber und Andere zu ahnlichen guten Thaten aufzumuntern.

Diese Lehre von der Nothwendigkeit nennt der Verfasser eine selige Lehre, und behauptet, daß durch sie die Sittenlehre allerserst ihren eigentlichen Werth erhalte, wobei er gelegentlich anmerkt, daß gewisse Lehrer, die es so leicht vormalen, bei Verbrechen sich

mit Sott zu verfohnen, in Anspruch genommen werben follten. - Man tann bie gute Absicht bes Berfaffers biebei nicht verkennen. — Er will bie blos buffenbe und fruchtlose Reue, Die boch so oft als an sich versohnend empfohlen wird, weageschafft wiffen, und an beren Statt feste Entschließungen jum befferen Lebenswandel eingeführt haben; er fucht bie Beisheit und Gutiafeit Gottes burch ben Fortschritt aller feiner Geschopfe zur Bollkommenbeit und emigen Gludfeligkeit, obgleich auf verschiedenen Begen, als sonst geschieht, zu vertheibigen, — die Religion vom Glauben zur That jurudjuführen, endlich auch die burgerlichen Strafen menschlicher und fur bas besondere sowohl, als allgemeine Befte ersprießlicher zu machen. — Auch wird die Ruhnheit seiner fpeculativen Behauptungen bemjenigen nicht fo ichrechaft auffallen, dem bekannt ift, mas Prieftlen, ein eben fo fehr wegen feiner Frommigfeit, als Einficht bochgeachteter englischer Gottesgelehrte, mit unferem Berfaffer einflimmig behauptet, ja noch mit mehr Ruhnheit ausgebrudt hat, und mas nun ichon mehrere Beiftliche in England, obgleich weit unter ihm an Salenten, ihm ohne Burudhaltung nachfprechen; ja mas nur neuerlich Serr Prof. Chlers von ber Freiheit des Willens fur einen Begriff gab, namlich: als einem Bermogen bes bentenben Wefens, feiner jebesmaligen Ibeenlage gemaß zu handeln.

Gleichwohl wird jeder unbefangene und vornehmlich in dieser Art von Speculation genugsam geübte Leser nicht unbemerkt lassen, daß der allgemeine Fatalismus, der in diesem Werke das vornehmste, alle Moral afficirende, gewaltsame Princip ist, (da er alles menschliche Thun und Lassen in ein bloses Marionettenspiel verwanz delt,) den Begriff von Verbindlichkeit ganzlich aushebe, — daß dagegen das Sollen oder der Imperativ, der das praktische Seles vom Naturgeset unterscheidet, und auch in der Idee ganzlich außerzhalb der Naturkette setze, indem er, ohne unseren Willen als frei zu denken, unmöglich und ungereimt ist, vielmehr und alsdann nichts übrig bleibt, als abzuwarten und zu beobachten, was Gott vermittelst der Naturursachen in uns für Entschließungen wirken

werde, nicht aber mas wir von felbft als Urbeber thun tonnen und follen; moraus bann bie grobfte Schmarmerei entspringen muß, bie allen Einfluß ber gefunden Bernunft aufhebt, beren Rechte gleichwohl ber Berfaffer aufrecht zu erhalten bemuht gewesen. - Der praktische Begriff ber Freiheit bat in ber That mit bem specialatis ven, ber ben Metaphyfifern ganglich überlaffen bleibt, gar nichts gu thun. Denn woher mir ursprunglich ber Zustand, in welchem ich jest handeln foll, gekommen fei, kann mir gang gleichgultig fein; ich frage nur, mas ich nun zu thun babe, und ba ift bie Areibeit eine - nothwendige praktische Boraussehung und eine Ibee, unter ber allein ich Die Gebote ber Bernunft als gultig ansehen tann. Gelbft ber bartnadigfte Steptifer gefteht, bag, wenn es jum Sandeln kommt, alle sophistische Bedenklichkeiten wegen eines allgemein tauschenden Scheins wegfallen muffen. Ebenso muß ber entschlossenste Katalist, ber es ift, so lange er sich der blosen Speculation ergibt, bennoch, sobald es ihm um Beisheit und Pflicht zu thun ift, jederzeit fo handeln, als ab er frei mare, - und diese Ibee bringt auch wirklich bie damit einstimmige That hervor, und kann fie auch allein bervorbringen. Es ift ichwer, ben Menschen gang abzulegen. Der Berfaffer, nachdem er jedes Menschen Handlung, so abgeschmackt fie auch Unberen erscheinen mag, aus bem Grunde seiner besonderen Stimmung gerechtfertigt hatte, fagt S. 137: "Ich will Alles schlechterbings und ohne Ausnahme, Alles, was mich zeitlich und ewig gludlich machen kann, verloren haben, (ein vermeffener Ausbrud!) wenn bu nicht ebenso abgeschmackt gehandelt hatteft, als ber Unbere, wenn bu nur in seinem Standorte gewesen warst." Allein ba boch nach seinen eigenen Behauptungen die größte Ueberzeugung in einem Beitpuncte bavor nicht fichern fann, bag nicht in einem anderen Beitpuncte, wenn die Erkenntnig weiter fortgeruckt ift, die vorige Wahrheit hintennach Irrthum werde: wie wurde es bann mit jener außerst gewagten Betheurung aussehen? - Er hat aber im Grunbe seiner Seele, obgleich er es sich felbst nicht gestehen wollte, vorausgelett, daß der Berffand nach objectiven Grunden, die jederzeit gul; tig find, fein Urtheil zu bestimmen bas Bermogen habe, und nicht

## 844 Recension von Schulz's Bersuch einer Anleitung ic.

unter dem Mechanismus der blos subjectiv bestimmenden Ursachen, die sich in der Folge andern können, steht; mithin nahm er immer Freiheit zu denken an, ohne welche es keine Vernunft gibt. Ebenso muß er auch Freiheit des Willens im Handeln voraussetzen, ohne welche es keine Sitten gibt, wenn er in seinem, wie ich nicht zweiste, rechtschaffenen Lebenswandel den ewigen Sesehen der Pslicht gemäß versahren, und nicht ein Spiel seiner Instincte und Neigungen sein will, ob er schon zu gleicher Zeit sich selbst diese Freiheit abspricht, weil er seine praktischen Grundsähe mit den speculativen sonst nicht in Einstimmung zu bringen vermag, woran aber, wenn es auch Niemandem gelänge, in der That nicht viel verloren sein wurde.

IV.

Bon ber

Unrechtmäßigteit

bes

Bűchernachbrucks.

1785.

Diesenigen, welche ben Berlag eines Buches als ben Sebrauch bes Eigenthums an einem Eremplare, (es mag nun als Manuscript vom Berfasser, oder als Abdruck desselben von einem schon vorhandenen Berleger auf ben Besitzer gekommen sein,) ans sehen und alsdann doch, durch den Borbehalt gewisser Rechte, es sei des Berfassers, oder des von ihm eingesetzen Berlegers, den Gesbrauch noch dahin einschränken wollen, daß es unerlaubt sei, es nachzudrucken,—können damit niemals zum Zwecke kommen. Denn das Eigenthum des Verfassers an seinen Gedanken, (wenn man gleich einräumt, daß ein solches noch äußeren Rechten Statt sinde,) bleibt ihm ungeachtet des Nachdrucks; und da nicht einmal süglich eine ausdrücktiche Einwilligung der Käuser eines Buches zu einer solchen Einschränkung ihres Eigenthums Statt sinden kann \*), wieviel weniger wird eine blos prasumirte zur Berbindlichkeit derselben zureichen?

Ich glaube aber Urfache zu haben, ben Berlag nicht als bas Berkehr mit einer Waare in feinem eigenen Namen, sonbern als die Führung eines Geschäftes im Namen eines Ansberen, namlich bes Berfassers, anzusehen, und auf diese Beise bie Unrechtmäßigkeit des Nachdruckens leicht und beutlich barftellen zu können. Mein Argument ist in einem Bernunftschlusse enthalten,

<sup>\*)</sup> Burbe es wohl ein Berleger wagen, Jeben, bei bem Ankaufe feines Berlagswerks, an die Bedingung zu binden, wegen Beruntreuung eines fremden ihm anvertrauten Guts angeklagt zu werden, wenn mit seinem Borssat, oder auch durch seine Unvorsichtigkeit das Eremplar, das er verkauft, zum Nachdrucke gebraucht wurde? Schwerlich wurde Jemand dazu einwilligen; weil er sich dadurch allerlei Beschwerlichkeit der Nachforschung und Verzantwortung aussehen wurde. Der Verlag wurde jenem also auf dem halse bleiben.

ber bas Recht bes Berlegers beweifet; bem ein zweiter folgt, welcher ben Unfpruch bes Rachbruders wiberlegen foll.

#### T.

Deduction des Rechts des Berlegers gegen den Nach-

Ber ein Geschäft eines Anderen in deffen Ramen und bennoch wider den Billen deffelben treibt, ift gehalten, diesem oder seinem Bevollmächtigten allen Rugen, der ihm daraus erwachsen möchte, abzutreten, und allen Schaben zu verguten, ber jenem oder diesem baraus entspringt.

Run ift ber Nachbruder ein folder, ber ein Geschäft eines Anderen (bes Autors) u. f. w. Alfo ift er gehalten, biefem ober seinem Bevollmächtigten (bem Berleger) u. f. w.

## Beweis bes Dberfages.

Da der sich eindringende Geschäftsträger unerlaubter Weise im Namen eines Underen handelt, so hat er keinen Unspruch auf den Bortheil, der aus diesem Geschäfte entspringt; sondern der, in dessen Namen er das Geschäft führt, oder ein anderer Bevollmächtigter, welchem jener es anvertraut hat, besitzt das Necht, diesen Bortheil, als die Frucht seines Eigenthums, sich zuzueignen. Weil serner dieser Geschäftsträger dem Nechte des Besitzers durch undefugte Einmischung in fremde Geschäfte Abbruch thut, so muß er nothwendig allen Schaden vergüten. Dieses liegt ohne Zweisel in den Elementarbegriffen des Naturrechts.

# Beweis bes'Untersages.

Der erfte Punct bes Untersates ift: bag ber Berleger burch ben Berlag bas Geschaft eines Unberen treibe. hier kommt Alles auf ben Begriff eines Buchs ober einer Schrift überhaupt, als einer Arbeit bes Berfassers, und auf ben Begriff bes Verlegers überhaupt, (er sei bevollmächtigt ober nicht,) an. Ob nämlich ein Buch eine Baare sei, die der Autor, es sei mittelbar oder vermittelst eines Anderen, mit dem Publicum verkehren, also, mit oder ohne Borbehalt gewisser Rechte, veräußern kann; oder od es vielmehr ein bloser Gebrauch seiner Kräfte (apera) sei, den er Anderen zwar verwilligen (concedere), niemals aber veräußern (alienare) kann? Ferner: ob der Berleger sein Geschäft in seinem Namen, oder ein fremdes Geschäft im Namen eines Anderen treibe?

In einem Buche als Schrift rebet ber Autor zu feinem Lefer; und ber, welcher fie gebrudt bat, rebet burch feine Eremplare nicht fur fich felbst, sondern ganz und gar im Namen bes Berfaffers. Er ftellt ihn als rebend offentlich auf, und vermittelt nur die Ueberbringung biefer Rebe ans Publicum. Das Eremplar biefer Rebe, es fei in ber Sanbichrift ober im Drud, mag geboren. wem es wolle: so ift boch, biefes fur fich zu brauchen ober bamit Bertehr au treiben, ein Geschaft, bas jeber Gigenthumer beffelben in feinem eigenen Namen und nach Belieben treiben fann. Allein Jemand offentlich reben ju laffen, feine Rebe als folche ins Publicum zu bringen, bas beißt, in jenes Namen reben und gleichsam jum Publicum fagen: "burch mich lagt ein Schriftsteller euch diefes ober jenes buchftablich hinterbringen, lehren u. f. w. Ich verantworte nichts, felbst nicht die Freiheit, die jener fich nimmt, offentlich burch mich zu reben; ich bin nur ber Bermittler ber Gelangung an euch;" bas ift ohne Zweifel ein Geschäft, welches man nur im Namen eines Anderen, niemals in feinem eigenen (als Berleger) verrichten kann. Dieser schafft zwar in seinem eigenen Namen bas ftumme Werkzeug ber Ueberbringung einer Rebe bes Autors ans Publicum \*) an, aber bag er gebachte Rebe burch ben

<sup>\*)</sup> Ein Buch ist das Werkzeug ber Ueberbringung einer Rede ans Publicum, nicht blos ber Gedanken, wie etwa Gemalbe, symbolische Borstellung irgend einer Ibre oder Begebenheit. Davan liegt hier das Wesentlichste, daß es keine Sache ist, die dadurch überbracht wird; sondern eine opera. namlich Rede, und gwar buchstäblich. Dadurch, daß es ein stummes Werkzeug

Druck ins Publicum bringt, mithin, baß er fich als benjenigen zeigt, burch ben ber Autor zu biefem rebet, bas kann er nur im Namen bes Anderen thun.

Der zweite Punct bes Untersages ift: bag ber Rachbruder nicht allein ohne alle Erlaubniß bes Eigenthumers bas Geschäft (bes Autors), fondern es fogar wider feinen Billen übernehme. Denn ba er nur barum Nachbrucker ift, weil er einem Anberen. ber gum Berlage vom Autor felbft bevollmachtigt ift, in fein Geschäft greift; so fragt sich, ob ber Autor noch einem Anderen biefelbe Befugniß ertheilen und bagu einwilligen tonne. Es ift aber flar: bag, weil alsbann Jeber von Beiben, ber erfte Berleger, und ber fich nachher bes Berlags anmagende (ber Nachbrucker), bes Autors Geschäft mit einem und bemselben gangen Dublicum führen wurde, die Bearbeitung bes Ginen die bes Underen unnut, und fur jeden berfelben verberblich machen muffe; mithin ein Bertrag bes Autors mit einem Berleger, mit bem Borbehalt, noch außer biefem einem Unberen ben Berlag feines Berte erlauben zu burfen, un: moglich fei; folglich ber Autor die Erlaubniß bazu keinem Anderen (als Rachbrucker) zu ertheilen befugt gewesen, diese alfo vom Letteren auch nicht einmal hat prafumirt werben burfen; folglich ber Nachbruck ein ganglich wiber ben erlaubten Billen bes Gigenthumers, und bennoch ein in beffen Namen unternommenes Geschäft fei.

Aus diesem Grunde folgt auch, daß nicht der Autor, sondern sein bevollmächtigter Berleger lädirt werde. Denn weil jener sein Recht wegen Berwastung seines Geschäftes mit dem Publicum dem Berleger ganzlich und ohne Borbehalt, darüber noch anderweitig zu disponiren, überlassen hat; so ist dieser allein Eigenthumer dieser Geschäftsführung, und der Nachdrucker thut dem Berleger Abbruch an seinem Rechte, nicht dem Berfasser.

genannt wird, unterscheibe ich es von bem, mas bie Rebe burch einen gaut überbringt, wie 3. B. ein Sprachrohr, ja felbft ber Dund Anderer ift.



Well aber blese Recht ber Führung eines Seschäftes, welches mit punctlicher Genauigkeit eben so gut auch von einem Anderen geführt werden kann, — wenn nichts besonders darüber verabredet worden, für sich nicht als unveräußerlich (jus personalissimum) anzusehen ist; so hat der Berleger Besugniß, sein Berlagsrecht auch einem Anderen zu überlassen, weil er Eigenthümer der Bollmacht ist; und da hiezu der Berfasser einwilligen muß, so ist der, welcher aus der zweiten Hand das Geschäft übernimmt, nicht Nachbrucker, sondern rechtmäßig bevollmächtigter Berleger, b. i. ein solcher, dem der vom Autor eingesetzte Berleger seine Bollmacht abgetreten hat.

#### H.

Widerlegung des vorgeschütten Rechts des Nachdruckers gegen den Berleger.

Es bleibt noch die Frage zu beantworten übrig: ob nicht daburch, daß der Verleger das Werk seines Autors im Publicum veräußert, mithin aus dem Eigenthum des Exemplars, die Bewilligung des Verlegers, (mithin auch des Autors, der ihm dazu Vollmacht gab.) zu jedem beliebigen Gebrauch desselben, folglich auch zum Nachdrucke, von selbst fließe, so unangenehm solcher jenem auch sein möge? Denn es hat jenen vielleicht der Vortheil angelockt, das Geschäft des Verlegers auf diese Gefahr zu übernehmen, ohne den Käuser durch einen ausdrücklichen Vertrag davon auszusschließen, weil dieses sein Geschäft rückgängig gemacht haben möchte.

— Daß nun das Eigenthum des Exemplars dieses Recht nicht versschaffe, beweise ich durch folgenden Vernunstschluß:

Ein personliches bejahendes Recht auf einen Anberen kann aus dem Eigenthum einer Sache allein niemals gefolgert werden.

Nun ift bas Recht zum Berlage ein perfonliches bejahendes Recht. Folglich tann es aus bem Eigenthum einer Sache (bes Eremplars) allein niemals gefolgert werben.

### Beweis bes Dberfages.

Mit bem Eigenthum einer Sache ist zwar bas verneinende Recht verbunden, Jedermann zu widerstehen, der mich im beliedigen Gebrauch derselben hindern wollte; aber ein bejahendes Recht auf eine Person, von ihr zu fordern, daß sie etwas leisten, oder mir worin zu Diensten sein solle, kann aus dem blosen Eigenthum keiner Sache sließen. Zwar ließe sich dieses Lestere durch eine besondere Verabredung dem Vertrage, wodurch ich ein Eigenthum von Jemand erwerbe, beisügen; z. B. daß, wenn ich eine Waare kaufe, der Verkäuser sie auch posifrei an einen gewissen Drt hinschieden solle. Aber alsdann solgt das Recht auf die Person, etwas sur mich zu thun, nicht aus dem blosen Eigenthum meiner erkausten Sache, sondern aus einem besonderen Vertrage.

## Beweis bes Unterfages.

Borüber Jemand in feinem eigenen Namen nach Belieben bisponiren kann, baran bat er ein Recht in ber Sache. Bas er aber nur im Namen eines Anderen verrichten barf, bies Geschäft treibt er fo, bag ber Undere badurch, als ob es von ihm selbst geführt mare, verbindlich gemacht wird. (Quod quis facit per alium, ipse feciese putandus est.) Alfo ist mein Recht gur Rubrung eines Gefchaftes im Namen eines Underen ein verfonliches bejahendes Recht, namlich ben Autor bes Geschaftes ju nothi= gen, baß er etwas praftire, namlich fur Alles flehe, mas er burch mich thun lagt, ober wozu er fich burch mich verbindlich macht. Der Berlag ift nun eine Rebe ans Publicum (burch ben Druck) im Ramen bes Berfaffers, folglich ein Geschäft im Ramen eines Anberen. Alfo ift bas Recht bagu ein Recht bes Berlegers an eine Person: nicht blos sich im beliebigen Gebrauche feines Eigenthums gegen ihn ju vertheibigen, sonbern ihn ju nothigen, bag er ein gewiffes Geschäft, welches ber Berleger auf feinen Ramen führt, fur fein

eigenes erkenne und verantworte, — mithin ein perfonliches bejahens bes Recht.

Das Eremplar, wornach ber Verleger bruden läßt, ist ein Werk bes Autors (opus), und gehört bem Verleger, nachdem er es im Manuscript oder gebruckt erhandelt hat, ganzlich zu, um Alles damit zu thun, was er will, und was in seinem eigenen Namen gethan werden kann; benn das ist ein Ersordernis des vollständigen Rechtes an einer Sache b. i. des Eigenthums. Der Gebrauch aber, den er davon nicht anders, als nur im Namen eines Anderen (nämlich des Versasser) machen kann, ist ein Geschäft (opera), das dieser Andere durch den Eigenthumer des Eremplars treibt, wozu außer dem Eigenthum noch ein besonderer Vertrag ersordert wird.

Nun ist der Buchverlag ein Geschäft, das nur im Namen eines Anderen (nämlich des Versassers) geführt werden darf, (welchen Versassers) des Versassers geführt werden darf, (welchen Versassers) als durch sich zum Publicum redend, aufführt;) also kann das Recht dazu nicht zu den Rechten gehören, die dem Eigenthum eines Eremplars anhangen, sondern kann nur durch einen besonderen Vertrag mit dem Versasser rechtmäßig wersden. Wer ohne einen solchen Vertrag mit dem Versasser (oder, wenn dieser schon einem anderen, als eigentlichen Verleger, dieses Recht eingewilligt hat, ohne Vertrag mit diesem) verlegt, ist der Nachdrucker, welcher also den eigentlichen Verleger lädirt und ihm allen Nachtheil ersehen muß.

## Allgemeine Anmertung.

Daß ber Berleger sein Geschaft bes Werlegers nicht blos-in seinem eigenen Namen, sondern im Namen eines Underen\*) (namelich bes Bersassers) führe und ohne bessen Ginwilligung gar nicht

<sup>\*)</sup> Wenn ber Berleger auch zugleich Berfasser ift, so find beibe Geschäfte boch verschieben; und er verlegt in der Qualität eines Sandelsmanns, was er in der Qualität eines Gelehrten geschrieben hat. Allein wir können diesen Fall bei Seite segen, und unfere Erörterung nur auf den, da der Berleger nicht zugleich Berfasser ift, einschränken; es wird nachher leicht sein, die Folgerung auch auf den erften Fall auszudehnen.

führen konne, bestätigt fich aus gewiffen Berbinblichkeiten, bie bemfelben nach allgemeinem Geftandniffe anbangen. Bare ber Berfaffer, nachbem er feine Sanbichrift bem Berleger jum Drude übergeben, und biefer fich bazu verbindlich gemacht bat, geftorben, fo fleht es bem letteren nicht frei, fie als Eigenthum zu unterbruden; sondern bas Publicum hat, in Ermangelung ber Erben, ein Recht, ihn jum Berlage gu nothigen; ober bie Sanbichrift an einen Anderen, ber fich jum Berlage anbietet, abzutreten. Denn einmal mar es ein Geschäft, bas ber Mutor burch ibn mit bem Dublicum treiben wollte, und wozu er fich als Beschaftstrager er-Das Publicum hatte auch nicht nothig, biefes Beriprechen bes Berfassers zu wiffen, noch es zu acceptiren; es erlangt bieses Recht an ben Berleger (etwas zu praffiren) burche Gefen allein. Denn jener besitt bie Sanbichrift nur unter ber Bebingung, fie au einem Geschafte bes Autors mit bem Publicum gu gebrauchen; biefe Berbindlichkeit gegen bas Publicum aber bleibt, wenngleich bie gegen ben Berfaffer burch beffen Tob aufgebort bat. Sier wird nicht ein Recht bes Publicums an ber Sanbichrift, sonbern an einem Geschäfte mit bem Autor jum Grunde gelegt. Benn ber Berleger bas Werk bes Autors nach bem Tobe beffelben verftummelt ober verfalfcht herausgabe, ober es an einer fur bie Rachfrage nothigen Babl Eremplare mangeln ließe; fo wurde bas Publicum Befugnif baben, ihn zu mehrerer Richtigkeit ober Bergrößerung bes Berlags ju nothigen, widrigenfalls aber biefen anderweitig ju beforgen. Welches Alles nicht Statt finden konnte, wenn bas Recht bes Berlegers nicht von einem Geschäfte, bas er zwischen bem Autor und bem Dublicum im Ramen bes erfteren führt, abgeleitet wurde.

Diefer Berbindlichkeit des Berlogers, die man vermuthlich zugestehen wird, muß aber auch ein darauf gegründetes Recht entsprechen, nämlich das Recht zu Allem dem, ohne welches jene Verbindlichkeit nicht erfüllt werden könnte. Dieses ist: daß er das Verlagsrecht ausschließlich ausübe, weil Anderer Concurrenz zu seinem Geschäfte die Zührung desselben für ihn praktisch unmöglich machen wurde.

Runftwerte, ale Sachen, tonnen bagegen nach einem Grem-Diar berfelben, welches man rechtmäßig erworben hat, nachgegbmt, abaeformt und die Covien berfelben öffentlich verkehrt werden, obne dan es ber Einwilligung bes Urhebers ihres Originals, ober berer, welcher er fich als Wertmeister feiner Ibeen bedient hat, bedürfe. Eine Beichnung, Die Jemand entworfen, ober burch einen Underen bat in Rupfer ftechen, ober in Stein, Metall ober Bins bat ausführen laffen, kann von bem, ber diese Producte kauft, abgebruckt, ober abgegoffen und fo offentlich verkehrt werben; fomie Alles. mas Jemand mit feiner Gache in feinem eigenen Ramen verrichten kann, ber Einwilligung eines Anderen nicht bebarf. Linnert's Daktwliothek fann von jedem Befiger berfelben, ber es verfieht, nachgeahmt und jum Vertauf ausgestellt werben, ohne baß ber Erfinder berfelben über Eingriffe in feine Geschäfte flagen konne. Denn fie ift ein Werk (opus, nicht opera alterius), weldes ein Jeber, ber es befitt, ohne einmal ben Ramen bes Urbebers zu nennen, veräußern, mithin auch nachmachen und auf feinen eigenen Namen als bas Seinige zum öffentlichen Berkehr brauchen tann. Die Schrift aber eines Anderen ift die Rebe einer Derfon (opera); und ber, welcher fie verlegt, kann nur im Ramen biefes Anderen gum Dublicum reben, und von fich nichts weiter fagen. als daß ber Berfaffer burch ihn (impensis bibliopalae) folgende Rebe ans Publicum halte. Denn es ift ein Biberfpruch : eine Rebe in feinem Ramen zu halten, die boch, nach feiner eigenen -Anzeige und gemäß ber Rachfrage bes Publicums die Rebe eines Anderen fein foll. Der Grund alfo, marum alle Runftwerfe Unberer znm offentlichen Bertrieb nachgemacht, Bucher aber bie fcon ihre eingefetten Berleger haben, nicht nachgebruckt merben burfen, liegt barin : bag bie erfteren Berte (opera), bie zweiten Sanb: lungen (operae) find, bavon jene als fut fich felbft eriftirende Dinge, biefe aber nur in einer Perfon ihr Dafein haben konnen. Rolalich tommen biefe letteren ber Perfon bes Berfaffere ausschließlich ju \*);

<sup>\*)</sup> Der Autor und ber Eigenthumer bes Eremplare tonnen beibe mit gleichem Rechte von bemfelben fagen: es ift mein Buch! aber in verschiebes

und berfelbe bat baran ein umberaußerliches Recht (jus personslissimum), burch jeben Unberen immer felb ft zu reben, b. i. bag Niemand biefelbe Rede zum Dublicum anders, als in feines (bes Urhebere) Namen halten barf. Wenn man inbeffen bas Buch eines Unberen fo verandert, (abgefürzt oder vermehrt ober umarbeitet,) daß man sogar Unrecht thun wurde, wenn es nunmehr auf ben Namen bes Autors bes Driginals angegeben wurde; fo ift bie Umarbeitung in bem eigenen Ramen bes Berausgebers tein Nachdruck, und also auch nicht unerlaubt. Denn bier treibt ein anderer Autor durch feinen Berleger ein anderes Geschäft, als ber erftere, und greift biefem alfo in fein Geschaft mit bem Publicum nicht ein; er stellt nicht jenen Autor, als burch ihn rebend, vor, fondern einen anderen. Auch kann die Uebersetzung in eine andere Sprache nicht fur Nachbruck genommen werben; benn fie ift nicht biefelbe Rebe bes Berfaffers, obgleich bie Gebanken genau biefelben fein mogen.

Wenn die hier zum Grunde gelegte Idee eines Bucherverlages überhaupt wohlgefaßt und, (wie ich mir schmeichle, daß es möglich sei,) mit der erforderlichen Eleganz der romischen Rechtsgelehrsamzeit bearbeitet wurde; so konnte die Klage gegen den Nachdrucker wohl vor die Gerichte gebracht werden, ohne daß es nothig ware, zuerst um ein neues Geset beshalb anzuhalten.

nem Sinne. Der Erstere nimmt das Buch als Schrift oder Rebe; der Bweite blos als das stumme Instrument der Ueberbringung der Rede an ihn oder das Publicum, d. i. als Eremplar. Dieses Recht des Verfassers ist aber tein Recht in der Sache, nämlich dem Eremplar, (denn der Sigensthumer kann es vor des Verfassers Augen verbrennen,) sondern ein angeborsnes Recht in seiner eigenen Person, nämlich zu verhindern, daß ein Anderer ihn nicht ohne seine Einwilligung zum Publicum reden lasse, welche Einwilligung gar nicht präsumirt werden kann, weil er sie schon einem Anderen aussschließlich ertheilt hat.

V.

Recension

von

Gottl. Hufeland's

Bersuch über den Grundsas

bes Raturrechts.

1786.

Leipzig bei G. J. Gofchen. Bersuch uber ben Grundfat bes Naturrechts nebst einem Anhange, von Gottlieb hufeland, ber Beltweisheit und beiber Rechte Doctor. 1785.

In Biffenschaften, beren Gegenstand burch lauter Bernunft= beariffe gebacht werden muß, wie die es find, welche die praktifche Weltweisbeit ausmachen, nicht blos zu ben erften Grundbegriffen und Grundfaten gurudgeben, fonbern, weil es biefen leicht an Bulaffigkeit und objectiver Realitat fehlen konnte, die felbft burch ibre Bulanglichkeit für einzelne vorkommende Ralle noch nicht hinreichend bewiesen ift, ibre Quellen in bem Bernunftvermogen felbft auffuden, ist ein rubmliches Unternehmen, welchem fich Gr. Sufeland bier in Ansehung bes Naturrechts unterzogen bat. Er ftellt in zehn Abschnitten ben Gegenstand bes Naturrechts, bie Entwickelung bes Begriffs vom Recht, bie nothwenbigen Gigenschaften bes Grundfabes beffelben, bann bie verschiedenen Spfteme bierüber und bie Prufung berfelben, jene mit biftorischer Ausführlichkeit, Diefe mit fritischer Genauigkeit bar, mo man bie Grunbfate eines Grotius, Sobbes, Pufendorf, Thomasius, Beinrich und Sam. von Cocceji, Bolf, Gundling, Beper, Treuer, Kohler, Claproth, Schmauß, Achenwall, Sulger, Feber, Eberhard, Platner, Menbelssohn, Garve, Bopfner, Ulrich, Bollner, Damann, Selle, Flatt, Schlettwein antrifft, und nicht leicht einen vermiffen wird, welches bem, welcher gerne bas Gange alles bisber in biefem Rache Geschenen überfeben und die allgemeine Mufterung beffelben anftellen möchte, eine angenehme Erleichterung ift. Er fucht bie Urfachen biefer Berfoiebenheit in Grundfaben auf; fest barauf bie formalen Bedingungen des Naturrechts fest, leitet ben Grundsat beffelben in einer von ihm felbst ausgebachten Theorie ab, bestimmt die Berbindlichkeit im Naturrecht naber, und vollendet bieses Werk burch

bie baraus gezogenen Folgerungen; bem im Anhange noch einige besondere Anwendungen jener Begriffe und Grundsate beigefügt find.

In einer fo großen Mannigfaltigkeit ber Materien über einzelne Puncte Anmerkungen zu machen, wurde ebenso weitschweifig, als unamedmäßig fein. Es mag alfo genug fein, ben Grundfat ber Errichtung eines . eigenen Systems, ber biefes Wert charafterifirt, pom achten Abschnitte an auszuheben, und feine Quelle sowohl, als bie Bestimmung anzuzeigen. Der Berfasser halt namlich Principien, Die blos bie Korm bes freien Willens, unangefeben alles Objects, bestimmen, nicht fur hinreichend jum praktischen Gefete, und. alfo, um Berbindlichkeit bavon abzuleiten. Daber fucht er zu jenen formalen Regeln eine Materie, b. i. ein Object, welches, als ber bochfte 3med eines vernünftigen Befens, ben ihm bie Ratur ber Dinge vorschreibt, als ein Poftulat angenommen werben tonne, und fest es in ber Bervollfommnung beffelben. Daber ber oberfte praktische Grunblat: beforbere bie Bollfommenheit aller empfindenben, porzuglich ber vernunftigen Wefen, - alfp auch beine eigene: woraus benn ber Sat: verhindere bie Berminderung berfelben an Unberen, - vorzüglich an bir selbst, (sofern Unbere bavon bie Urfache fein mochten,) welches Lettere einen Widerstand, mithin . einen 3mang offenbar in fich schließt.

Das Eigenthümliche des Spstems unseres Verfassers besteht nun darin, daß er den Grund alles Naturrechtes und aller Besugsniß in einer vorhergehenden natürlichen Berbindlichkeit setzt, und daß der Mensch darum besugt sei, Andere zu zwingen, weil er hiezu (nach dem letzten Theile des Grundsates) verbunden ist; anders, glaubt er, könne die Besugniß zum Zwange nicht erklärt werden. Ob er nun gleich die ganze Wissenschaft natürlicher Rechte auf Berbindlichkeiten gründet, so warnt er doch, darunter nicht die Berbindlichkeit Anderer, unserem Rechte eine Genüge zu leisten, zu versstehen; (Hobbes merkt schon an, daß, wo der Zwang unsere Ansprücke begleitet, keine Verbindlichkeit Anderer, sich diesem Bwange zu unterwerfen, mehr gedacht werden könne.) Hieraus schließt er, daß die Lehre von den Verbindlichkeiten im Naturrecht überstüssig

fei und oft migleiten tonne. hierin tritt Recensent bem Berfaffer gerne bei. Denn bie Frage ift hier nur, unter welchen Bebingun= gen ich ben Zwang ausüben konne, obne ben allgemeinen Grund: faben bes Rechts zu wiberftreiten; ob ber Undere nach ebenbenfelben Brundfagen fich paffiv verhalten ober reagiren burfe, ift feine Sache ju untersuchen, fo lange namlich Alles im Naturgustande betrachtet wird; benn im burgerlichen ift bem Richterspruche, ber bas Recht bem einen Theile zuerkennt, jederzeit eine Berbindlichkeit bes Gegners correspondirend. Auch hat biese Bemerkung im Naturrecht ihren gro: Ben Ruben, um ben eigentlichen Rechtsgrund nicht burch Ginmenaung ethischer Fragen zu verwirren. Allein, bag bie Befugniß ju zwingen fogar eine Berbindlichkeit bagu, welche und von ber Ratur felbft auferlegt fei, burchaus jum Grunde haben muffe, bas scheint Recensenten nicht klar zu sein; vornehmlich weil ber Grund mehr enthalt, als zu jener Folge nothig ift. Denn baraus scheint ju folgen, bag man von feinem Rechte fogar nichts nachtaffen konne, wozu und ein 3wang erlaubt ift, weil biefe Erlaubniß auf einer inneren Berbindlichkeit beruht, fich burchaus, und mithin allenfalls mit Gewalt, die unbestrittene Bollfommenheit zu erringen. Es scheint auch: bag, nach bem angenommenen Richtmaage ber Befugnif, die Beurtheilung beffen, wozu ich ein Recht habe, felbft in ben gemeinsten Sallen bes Lebens fo kunftlich ausfallen muffe, baß felbft ber geubtefte Berftand fich in continuirlicher Berlegenheit, wo nicht gar in ber Unmöglichkeit befinden murbe, mit Gewißheit auszumachen, wie weit sich fein Recht erfirede. - Bon bem Rechte jum Erfan behauptet ber Berfaffer, bag es im blofen Naturstande als 3wangsrecht nicht Statt finde; boch gesteht er, baß er es blos barum aufgebe, weil er es nicht beweisen zu konnen glaubt. In ebenbemfelben Buftanbe raumt er auch keine Burechnung ein, weil ba kein Richter angetroffen wird. — Ginige Fingerzeige zur Unwendung gibt ber Herfaffer im Anhange: wo er von ber erften Erwerbung, von ber burch Bertrage, vom Staats : und Bolfer. rechte handelt, und zulet eine neue nothwendige Wissenschaft vor= schlägt, welche die Lude zwischen bem Ratur : und positiven Rechte

ansfüllen konne. Man kann nicht in Abrebe gieben, bag in biefem. Berte viel Neues, Diefgebachtes und-augleich Bahres enthalten fei, überall aber etmas, bas zur Entbedung bes Kriterii ber Wahrheit in Saben bes Raturrechts und ber Grenzbestimmung bes eigenthumlichen Bobens beffelben verbereitet und Anleitung gibt. Doch rechnet Recensent noch febr auf ben fortgesetten Gebrauch, ben ber Berfasser noch funftig in feinen Lebrstunden von feinem Grundfate machen wirb. Denn biefe Art von Erperiment ift in feiner Art bon Erkenntniff aus blofen Begriffen nothiger, und babei boch fo thunlich, als in Rragen über bas Recht, bas auf bloser Bernunft berubt; Niemand aber kann bergleichen Bersuch mannigfaltiger und ausführlicher anstellen, als ber, welcher fein angenommenes Princip an fo viel Folgerungen, als ibm bas gange Spftem, bas er bfters burchgeben muß, barbietet, ju prufen Gelegenheit bat. Es mare unschicklich, Einwurfe wider eine Schrift aufzustellen, Die fich auf bas besondere Spfiem grimben, bas fich ber Recensent über ebenbenselben Gegenftand gemacht hat; seine Befugniß erftredt fich nicht weiter, als nur auf bie Prufung ber Busammenflimmung ber vorgetragenen Sate untereinander, ober mit folden Bahrheiten, bie er als vom Berfaffer jugeftanben annehmen tann. Daber tonnen wir nichts weiter hinzusugen, als baß gegenwartige Schrift ben lebhaften und forschenden Geift bes Berfassers, von welchem fich in ber Folge viel erwarten läßt, beweise, und eine ahnliche Bearbeitung, in dieser sowohl, als in anderen Bernunftwiffenschaften, die Princi= pien forgfaltig zu berichtigen, bem Geschmade, und vielleicht auch bem Berufe biefes Beitalters angemeffen, und baber allgemein anaupreifen fei.

# VI.

Ueber

ben Gemeinspruch:

Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Prazis.

1793.

Digitized by Google

Man nennt einen Inbegriff felbst von praktischen Regeln ats. bann Theorie, wenn diese Regeln, als Principien, in einer gewiffen Allgemeinheit gedacht werden, und dabei von einer Menge Bedingungen abstrahirt wird, die doch auf ihre Ausübung nothwendig Einfluß haben. Umgekehrt, heißt nicht jede Handthierung, som bern nur diesenige Bewirkung eines Zwedes Praxis, welche als Befolgung gewisser im Allgemeinen vorgestellten Principien des Bersfahtens gedacht wird.

Daß zwischen ber Theorie und Praris noch ein Mittelalieb ber Berknüpfung und bes Ueberganges von ber einen zur anderen erfordert warde, die Theorie mag auch fo vollständig fein, wie ffe wolle, fallt in bie Augen; bem gu bem Berftanbesbegriffe, welcher bie Regel enthalt, muß ein Actus ber Urtheilsfraft bingufommen, woburch ber Praktiker unterscheibet, ob etwas ber Kall berRegel sei ober nicht; und da für die Urtheilstraft nicht immer wiederum Regeln gegeben werden konnen, wornach fie fich in ber Subsumtion zu richten babe. (weil bas ins Unendliche geben wurde,) fo kann es Theoretiker geben, die in ihrem Leben nie praktisch werden konnen, weil es ihnen an Urtheilstraft fehlt: z. B. Aerzte ober Rechtsgelehrte, bie ibre Schule aut gemacht haben, bie aber, wenn fie ein Confilium au geben haben, nicht wiffen, wie fie fich benehmen follen. - 200 aber biefe Naturgabe auch angetroffen wird, ba kann es boch noch einen Mangel an Pramissen geben; b. i. die Theorie kann unvoll= flandig, und die Erganzung berfelben vielleicht mur burch noch anauftellende Berfuche und Erfahrungen geschehen, von benen ber aus feiner Schule kommende Arzt, Landwirth, ober Cameralift fich neue Reaeln abstrabiren und feine Abeorie vollständig machen kann und

foll. Da lag es bann nicht an ber Theorie, wenn fie jur Praris noch wenig taugte, sondern baran, daß nicht genug Theorie ba mar, welche ber Mann von ber Erfahrung batte lernen sollen: unb welche mabre Theorie ift, wenn er fie gleich nicht von fich zu geben und, als Lebrer, in allgemeinen Gaben fostematisch vorzutragen im Stande ift, folglich auf ben Ramen eines theoretischen Arztes, gandwirths und bergleichen teinen Anspruch machen tann. - Es fann alle Riemand fich für praftisch bewandert in einer Biffenschaft aus: " geben, und boch bie Theorie vergebten, obne fich blos zu geben. baf er in seinem Rache ein Janorant sei; indem er glaubt, burch Berumtappen in Berfuchen und Erfahrungen, ohne fich gewiffe Beincipien, (bie eigentlich bas ausmachen, was man Theorie nennt,) gu fammeln und ohne fich ein Sames, (welches, wenn babei methobifch verfahren wirb, Spftem beift;) über fein Gefchaft gebacht au baben, weiter tommen zu konnen, als ihn bie Theorie zu beingen vermag.

Indes ift boch noch eber zu buiden, baf ein Unwissender bie Theorie bei feiner vermeinflichen Pratis für unmothig und entbebrlich ausgebe, als bag ein Rlugling fie und ihren Berth fur bie Schule, (um etwa nur ben Ropf zu aben,) eintaumt, babei aber qualeich behauptet: bag es in ber Praris ganz anders laute; bag, wenn man aus ber Schule fich in bie Belt begibt, man inne werbe, leeren Spealen und philosophischen Traumen nachgegangen ju fein: mit Ginem Bort, bag, was in ber Theorie fich aut boren laßt, für die Praris von keiner Gultigkeit fei. (Man brudt biefes oft auch fo aus: biefer ober jener Gas gilt gwar in thesi, aber nicht in hypothesi.) Run wurde man ben empirischen Dafchiniften, wels der über die allgemeine Dechanit, oder ben Artilleriften, welcher über die mathematische Lehre vom Bombenwurf so absprechen wollte, baß bie Theorie bavon awar fein ausgebacht, in ber Praris aber gar nicht gultig fei, weil bei ber Musubung bie Erfahtung gang andere Resultate gebe, ale bie Wheorie,-nur belachen; (benn wenn au ber erften noch bie Theorie ber Reibung, gur zweiten die bes Biberftanbes ber Luft, mithin überhaupt nur noch mehr Theorie binzukame, so würden sie mit der Erfahrung ganz wohl zusammen, stimmen.) Allein es hat doch eine ganz andere Bewandniß mit einer Theorie, welche Gegenstände der Anschauung betrifft, als mit derzienigen, in welcher diese nur durch Begriffe vorgestellt werden, (mit Objecten der Mathematik, und Objecten der Philosophie;) welche letzteren vielleicht ganz wohl und ohne Tadel (von Seiten der Bernunst) gedacht, aber vielleicht gar nicht gegeben werden können, sondern wohl blose leere Ideen sein mogen, von denen in der Praxis entweder gar kein, oder sogar ein ihr nachtheiliger Gebrauch gemacht werden würde. Mithin könnte jener Gemeinspruch doch wohl in solchen Fällen seine gute Richtigkeit haben.

Allein in einer Theorie, welche auf bem Pflichtbegriff gegrundet ift, fallt die Beforgniß wegen der leeren Idealität dieses Begriffes gang weg. Denn es wurde nicht Pflicht fein, auf eine gemiffe Wirtung unferes Willens auszugehen, wenn biefe auch nicht in ber Erfahrung, (fie mag nun als vollendet, ober ber Bollendung fich immer annahernb gebacht werben,) moglich mare; und von biefer Art ber Theorie ift in gegenwartiger Abhandlung nur bie Rebe. Denn von ihr wirb, jum Standal ber Philosophie, nicht felten vorgeschutt, bag, was in ihr richtig sein mag, boch fur bie Praxis ungultig fei; und awar in einem vornehmen wegwerfenden Zon, voll Unmaßung, die Wernunft selbst in bem, worin sie ihre bochke Ebre fett, burch Erfahrung reformiren zu wollen, und in einem Beisheitsbunkel, mit Maulmurfsaugen, Die auf die lettere geheftet find, weiter und ficherer feben ju konnen, als mit Augen, welche einem Wefen zu Theil geworben, bas aufrecht zu fiehen und ben himmel anzuschauen gemacht war.

Diese, in unseren spruchreichen und thatleeren Zeiten sehr gemein gewordene Maxime richtet nun, wenn sie etwas Moralisches (Tuzgend – oder Rechtspflicht) betrifft, den gebsen Schaden an. Denn hier ist es um den Kanon der Bernunft (im Praktischen) zu thun, wo der Werth der Praxis ganzlich auf ihrer Ungemessenheit zu der ihr untergelegten Theorie beruht, und Alles verloren ist, wenn die empirischen, und daher zufälligen Bedingungen der Aussührung des

Gefetzes zu Bedingungen des Gefetzes felbst gemacht, und so eine Praris, welche auf einen nach bisheriger Ersahrung wahrscheinlichen Ausgang berechnet ist, die für sich selbst bestehende Theorie zu meistern berechtigt wird.

Die Eintheitung biefer Abhandlung mache ich nach ben brei verschiebenen Standpuncten, aus welchen der über Theorien und Systeme so ked absprechende Ehrenmann seinen Gegenstand zu beurtheilen pflegt; mithin in dreifacher Qualität: 1) als Privat= aber doch Geschäftsmann, 2) als Staatsmann, 3) als Welt= mann (oder Weltdurger überhaupt). Diese drei Personen sind nun darin einig, dem Schulmann zu Leibe zu gehen, der für sie Alle und zu ihrem Besten Theorie bearbeitet; um, da sie es besser zu verstehen wähnen, ihn in seine Schule zu weisen, (illa se jactet in aula!) als einen Pedanten, der, für die Praris verdorben, ihrer erfahrenen Weisheit nur im Wege steht.

Wir werden also das Verhältnis der Theorie zur Praris in drei Rummern: exstlich, in der Moral überhaupt (in Absicht auf das Bohl jedes Menschen), zweitens in der Politik (in Bezieshung auf das Bohl der Staaten), drittens in kosmopolitizicher Betrachtung (in Absicht auf das Bohl der Menschengatzung im Ganzen, und zwar sofern sie im Fortschreiten zu demzelben in der Reihe der Zeugungen aller kunstigen Zeiten begriffen ist,) vorstellig machen. — Die Betitelung der Nummern aber wird, aus Gründen, die sich aus der Abhandlung selbst ergeben, durch das Verhältnis der Theorie zur Praris in der Moral, dem Staatstecht, und dem Volkerrecht ausgedrückt werden.

Von dem Berhaltniß der Theorie zur Praxis in der Moral überhaupt.

(Bur Beantwortung einiger Ginwurfe bes frn. Prof. Garve\*).)

Ehe ich zu dem eigenklichen Streitpuncte über das, was im Gebrauche eines und desselben Begriffs blos für die Abeorie, oder für die Praris gustig sein mag, komme; muß ich meine Theorie, so wie ich sie anderwärts vorgestellt habe, mit der Borstellung zusammenhalten, welche Herr Garve davon gibt, um vorher zu seben, ob wir uns einander auch verstehen.

A. Ich hatte die Moral, vorläufig, als zur Einleitung, für eine Wiffenschaft erklart, die da lehrt, nicht wie wir gludlich, son-bern ber Gludseitet wurdig werben sollen \*\*). Diebei hatte ich

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Bersuche über verschied ene Gegenstände aus ber Moral und Literatur, von Ch. Garve. Erster Theil, S. 111—116. Ich nenne die Bestreitung meiner Säge Cinwürfe dieses würdigen Mannes gegen das, worüber er sich mit mir, (wie ich hosse,) einzuverstehen wünscht; nicht Angrisse, die als absprechende Behauptungen zur Bertheibigung veizen sollten; wozu weder hier der Ort, noch bei mir die Neigung ist.

<sup>\*\*)</sup> Die Burbigkeit gludlich zu sein ist biejenige, auf dem selbsteigenen Willen des Subjects beruhende Qualität einer Person, in Gemäsheit mit welcher eine allgemeine (der Natur sowohl, als dem freien Willen) gesehgesbende Vernunft zu allen Zweden dieser Person zusammenstimmen wurde. Sie ist also von der Geschicklichkeit, sich ein Glud zu erwerden, ganzlich untersschieden. Denn selbst dieser und des Talents, welches ihm die Natur dazu verliehen hat, ist er nicht werth, wenn er einen Willen hat, der mit dem, welcher allein sich zu einer allgemeinen Gesehgebung der Vernunft schickt, nicht zusammenstimmt und darin nicht mit enthalten sein kann, (d. i. welcher der Noralität widerstreitet.)

nicht verabsaumt anzumerken, daß dadurch dem Menschen nicht angessonnen werde, er solle, wenn es auf Pflichtbesolgung ankommt, seinem natürlichen Zwecke, der Slückseligkeit, entsagen; denn das kann er nicht, so wie kein endliches vernünstiges Wesen überhaupt; sondern er müsse, wenn das Gebot der Pflicht eintritt, gänzlich von dieser Rücksicht ab strahiren; er müsse sie durchaus nicht zur Bedingung der Wesolgung des ihm durch die Vernunft vorgeschriedenen Gesetzes machen; ia kogar, so viel ihm möglich ist, sich bewust zu werden suchen, daß sich kelne von jener hetzeleitete Triebseder in die Pflichtbestimmung undemerkt mit einmische; welches dadurch dewirkt wird, daß man die Pflicht lieber mit Ausopferungen verbunden vorsstellt, welche ihre Beodachtung (die Tugend) kostet, als mit den Bortheilen, die sie uns einbringt: um das Pflichtgebot in seinem ganzen, undedingten Gehorsam sordernden, sich selbst genugsamen und Leines anderen Einflusses bedürftigen Anschen sich vorstellig zu machen.

- Diesen meinen Sat brieft Hr. Garve nun so aus: "ich hatte behauptet, daß die Beobachtung des moralischen Gesehes, ganz ohne Rücksicht auf Glückseligkeit, der einzige Endzweck für den Menschen sei, daß sie als der einzige Zweck des Schöpsers angessehen werden musse." (Rach meiner Kheorie ist weder die Moralität des Menschen für sich, noch die Glückseligkeit sur sich allein, sondern das höchste in der Welt mögliche Gut, welches in der Vereinigung und Zusammenstimmung beider besteht, der einzige Zweck des Schöpsers.)
- b) Ich hatte ferner bemerkt, daß biefer Begriff von Pflicht teinen besonderen Zwed zum Grunde zu legen nothig habe, vielmehr einen anderen Iwed für den Willen des Menschen her beistühre, namlich: auf das höchste in der Welt mögliche Gut, (die im Weltganzen mit der reinsten Gittlichkeit auch verdundene, allgemeine, jener gemäße Glütseitigkeit) nach allem Vermögen hinzuwirken; welches, da es zwar von einer, aber nicht von beiden Seiten zusammenzenommen, in unserer Sewald ift, der Verneinft den Skutten an einen moralischen Weltbeherrscher und an ein kunftiges Leben in praktischer Absicht abnöthigt. Nicht als ob unter der Bor-

subseigung beider der allgemeine Pflichtbegriff allererft "halt und Festigkeit," d. i. einen sicheren Grund und die ersorderliche Stänke einer Ariebseder, sondern damit er nur an jenem Ideal der reinent Bernunft auch ein Object bekomme\*). Denn an sich ist Pslicht nichts Anderes, als Einsch ränkung des Willens auf die Bedingung einer allgemeinen, durch eine angenommene Marime möglichen Gesehzgebung, der Gegenstand besselben, oder der Zweck mag sein, welcher er wolle, (mithin auch die Glückseitz) von welchem aber, und

<sup>\*)</sup> Das Bedarfnig, ein bochftes auch burch unfere Mitwirtung mogliches Gut in ber Belt, ale den Gndgived aller Dinge, angunehmen, ift nicht ein Bedürfniß aus Mangel an moralischen Triebfebern, sondern an außeren Berhaltniffen, in benen allein, biefen Triebfebern gemag, ein Dbject, als 3med an fich felbft (als motalifcher En bawed) hervorgebracht werden tann. Denn ohne allen Bweck tann tein Bille fein; obgleich man, wenn es blos auf gesegliche Nothigung der handlungen ankömmt, von ihm abstrahiren muß, und bas Gefet allein ben Beftimmungsgrund beffetben gusmacht. Aber nicht jeber 3weit ift moralisch, (3. B. uicht der ber eigenen Gtacfeligfeit,) fondern biefer muß uneigennusig fein; und bas Bedurfnig eines durch reine Bernunft aufgegebenen, bas Bange aller Brede unter einem Princip befaffenden End= gwede, (eine Belt als bas hochfte, auch burch unfere Mitwirtung mogliche Gut,) ift ein Bedürfniß bes fich noch über die Bevbachtung ber formalen Gefege ju Dervorbringung eines Dbiecte (bas hochfte Gut) erweiternben uneigennutigen Billens. - Diefes ift eine Billensbestimmung bon befonberer Art, namlich burch bie Ibee bes Gangen aller Swede, wo jum Grunde gelegt wird: bag, wenn wir ju Dingen in ber Belt in gewiffen meralifchen Berg haltniffen fteben, wir allerwarts bem moralifchen Gefes gehorchen muffen, und über bas noch bie Pflicht hingufommt, nach allem Bermogen es ju bewirfen, bag ein folches Berhaltniß, (eine Belt, ben fittlichen bochfien amger meffen,) eriftire. hiebei bentt fich ber Menfch nach ber Anglogie mit ber Gottheit, welche, obzwar fubjectiv teines augeren Dinges bedarftig, gleichwohl nicht gebacht werben tann, bas fie fich in fich fetoft verfchloffe, fontern, bus hochfte Gut außer fich hervorzubringen, felbft burch bas Bewußtsein ihrer Allgenugsamfeit bestimmt fei; welche Rothwendigfeit, (die beim Menschen Pflicht ift,) am höchsten Wesen von und nicht anders, als moralisches Bedürf: nis vorgeftellt werden tann. Beim Menichen ift baber bie Triebfeber, welche in der Idee des hochften, burch feine Ditwirfung in der Belt moglichen Guts fiegt, auch nicht die eigene babei beabfichtigte Gludfeligfeit, fonbern nur biefe ats Bwect an fich felbft, mithin ihre Berfolgung als Pflicht. Denn fie enthatt nicht Aussicht in Gladfeligkeit schlechtbin, sondern nur einer Proportion awis fthen ihr und ber Burdigkeit bes Subjects, welches es auch fei. Eine Billenebeftimmung aber, die fich felbft und ihre Abficht, gu einem folden Gungen au gehören, auf biefe Bedingung einschränkt, ift nicht eigen wühlig.

einch von jedem Zweck, ben man haben mag, hiebei ganz abstrahirt wird. Bei der Frage vom Princip der Moral kann also die Betre vom hochsten Gut, als letten Zweck eines, durch sie bestimmten und ihren Gesetzen angemessenen Willens (als episodisch) ganz übergangen und bei Seite gesetzt werden; wie sich auch in der Folge zeigt, daß, wo es auf den eigentlichen Streitpunct ankömmt, darauf gar nicht, sondern blos auf die allgemein e Moral Rücksicht genommen wird.

e) Br. Garve bringt biefe Sage unter folgenbe Musbrude: "baß ber Tugenbhafte jenen Gesichtspunct (ber eigenen Gluckfeligkeit) nie aus ben Augen verlieren konne, noch burfe, - weil er fonft ben Uebergang in bie unfichtbare Belt, ben zur Ueberzeugung vom Dasein Gottes und von ber Unsterblichkeit ganglich verlore; die boch nach biefer Theorie burchaus nothwendig ift, bem Syftem Salt und Reftigfeit ju geben;" und befchließt bamit, Die Gumme ber mir zugeschriebenen Behauptung furz und gut fo zusammenzufaffen: "ber Tugenbhafte ftrebt jenen Principien zu Folge unaufborlich barnach, ber Bludfeligkeit murbig, aber, infofern er mabrhaftig tugendhaft ist, nie barnach, glucklich zu fein." (Das Wort infofern macht hier eine Zweideutigkeit, bie vorher ausgeglichen werben muß. Es tann fo viel bebeuten, als: in bem Actus, ba er fich als Tugendhafter seiner Pflicht unterwirft; und ba flimmt biefer Sat mit meiner Theorie vollkommen zusammen. wenn er überhaupt nur tugendhaft ift, und alfo felbst ba, wo es nicht auf Pflicht antommt und ihr nicht widerstritten wird, solle ber Zugendhafte auf Gludfeligkeit boch gar keine Rudficht nehmen; und ba wiberspricht bas meinen Behauptungen ganglich.)

Diese Einwurfe sind also nichts, als Migverstandnisse, (benn für Mißbeutungen mag ich sie nicht halten;) beren Möglichkeit befremden mußte, wenn nicht der menschliche hang, seinem einmal gewohnten Gedankengange auch in der Beurtheilung fremder Gedanten zu folgen und so jenen in diese hineinzutragen, ein solches Phanomen hinreichend erklarte.

Auf biefe polemische Behandlung bes obigen moralischen Princips

folat nun eine bogmatifche Behauptung bes Segentheils. Gr. Garve folieft namlich anachtifch fo: "In ber Ordnung ber Beariffe muß bas Wabenehmen und Unterscheiben ber Buftanbe, woburch einem vor dem anderen ber Borgug gegeben wirb, vor ber Bahl eines unter benfelben, und also vor ber Borausbestimmung eines gewiffen 3wed's vorhergeben. Gin Buftand aber, ben ein mit Bewuftfein- feiner felbft und feines Buftanbes begabtes Befen bann, wenn biefer Buftand gegenwartig ift und von ihm mabrgenommen wird, anderen Arten zu fein vorgieht, ift ein auter Buffand; und eine Reihe folder guten Buftanbe ift ber allgemeinfte Begriff, ben bas Bort Gludfelig feit ausbrudt." - Ferner: "Ein Gofet fett Motive, Motive aber feten einen vorher mabrgenommenen Unterfdied eines ichlechteren Buftanbes- von einem befferen voraus. mahrgenommene Unterschied ift bas Clement bes Begriffs ber Glud: feligteit u. f. m." Rerner: "Aus ber Gludfeligfeit, im allgemeinsten Sinne bes Borts, entspringen bie Motive gu jebem Bestreben; also auch zur Befolgung bes moralischen Gefetes. 30 muß erft überhaupt wiffen, bag etwas gut ift, ebe ich fragen kann, ob bie Erfüllung ber moralischen Pflichten unter bie Rubrit bes Guten gebore; ber Menfch muß eine Eriebfeber haben, bie ihn in Bewegung fest, ehe man ihm ein Biel vorfieden fann\*), wohin biefe Bewegung gerichtet werben foll."

Dieses Argument ift nichts weiter, als ein Spiel mit ber Zweis beutigkeit bes Worts bas Gute; ba bieses entweber, als an sich und unbedingt Gut, im Gegensatz mit dem an sich Bosen; oder; als immer nur bedingter Weise Gut, mit dem schlechteren oder besser ven Guten verglichen wird, da der Zustand der Mahl bes letzteren

<sup>\*)</sup> Das ist ja gerade dasjenige, worauf ich bringe. Die Trickfeber, welche det Mensch vorher haben kann, ehe ihm ein Biel (Bwed) vorgestedt wird, kann doch offenbar nichts Anderes sein, als das Geset selbst, durch die Achtung, die es (unbestimmt, welche Zwede man haben und durch dessen Befolgung erreichen mag,) einstäßt. Denn das Geset in Ansehung des Formalen der Willtig ist ja das einzige, was übrig bleibt, wann ich die Materie der Willz-khr, (das Ziel, wie sie Dr. Garne nennt,) aus dem Spiel gelassen habe.

nur ein comparativ : befferer Buftanb, an fich felbft aber boch bofe fein tann. - Die Marime einer unbedingten, auf gar teine jum Grunde gelegten 3wede Rudficht nehmenben Beobachtima eines kategorisch gebietenben Gesethes ber freien Billhubr (b. i. ber DRicht) ift von ber Maxime, bem, als Motiv zu einer gewiffen Bunblungeweise, und von ber Ratur selbst untergelegten Bweft, (ber im Allgemeinen Glüdfeligkelt beißt,) sachaugeben, wefentlich b. i. ber Mrt nt a ch unterschieben. Denn bie erfte ift an fich felbft gut, bie wooite keinesmeges; fie tann, im Hall ber Collifion mit ber Pflicht, febr hingegen, wenn ein gewiffer 3weft jum Grunde gelegt wird, mithin tein Gefet unbebingt, ( fondern nur unter ber Bebingung biefes Bweds) gebietet, fo tonnen zwei entgegengefeste Sandlungen beide bedingter Beife gut fein, nur eine beffer, als die andere, (welche lettere baber comparativ bofe beifen;) benn fie find nicht ber Art. fonbern blod bem Grabe nach von einenber unterfcbieben: Und fo ift es mit allen Sandlungen beschaffen, deren Motiv nicht das unbebingte Bermunftgeset (Pflicht), sondern ein von uns will: führlich jum Grunde gelegter 3wed ift; benn biefer gebort gur Summe aller 3wedt, beren Erreichung Gludfeligfeit genannt wirb; und rine Sandlung tann mehr, die andere weitiger ju meiner Bludfeligkeit beitragen, mithin beffer ober feblechter fein, als bie andere. -Das Borgieben aber eines Buftanbes ber Billensbeftimmung por bem anderen ift bios ein Actus der Freiheit, (res morae faguitatis. wie die Juriften fagen ;) bei welchem, ob biefe (Willensbestimmung) an fich gut ober bofe ift, gar nicht in Betrachtung gezogen wird. mithin in Ansehung beiber gleichgeltenb.

Ein Bustand, in Nerknupfung mit einem gewissen gegebenen Bwede zu sein, ben ich jedem anderen von derfelben Art vorziehe, ist ein comparative besserer Bustand, namlich im Felde der Glückseitz, (die nie anders, als blos bedingter Beise, sofern man ihrer wurdig ist, von der Pernunft als Gut anerkannt wird.) Derjenige Bustand aber, da ich, im Falle der Collision gewisser meisner Zwede mit dem moralischen Gesetz der Pflicht, diese vorzuziehen mir dewust dim, ist nicht blos ein besserer, sondern der allein en

sich gute Bustand; ein Gutes aus einem ganz anderen Felde, wo auf Bwecke, die sich mir andieten mögen, (mithin auf ihre Summe, die Glückseit) gar nicht Rücksicht genommen wird, und wa nicht die Materie der Willkühr, (ein ihr zum Grunde gelegtes Object,) sondern die diese Form der allgemeinen Gesesmäßigkeit ihrer Marime den Bestimmungsgrund derselben ausmacht. — Also kann keinest weges gesagt werden, daß jeder Justand, den ich jeder anderen Art zu sein vorziehe, von mir zur Gräckseligkeit gerechnet werde. Denn zuerst muß ich sicher sein, daß ich meiner Pflicht nicht zuwider handlez nachber allererst ist es mir erlaubt, mich nach Glückseligkeit umzussehen, wie viel ich deren mit jenem meinem moralisch », (nicht physsis) guten Zustande vereinigen kann\*).

Allerdings muß der Wille Motive haben; aber diese sind nicht gewisse vorgesetzte, aufs physische Gefüht bezogene Objecte, als Zwicke, sondern nichts, als das unbedingte Gesuchtstellt; für welches die Empfünglichkeit des Willens, sich unter ihm, als unbedingter Röttigung, zu besinden, das moralische Gesühl heiße, welches also nicht Ursache, sondern Wirkung der Willensbestimmung ist, von welchem wir nicht die mindeste Wahrnehmung in und haben wurden, wonn jene Nothigung in ums nicht vorherginge. Daher das alte Lied: daß dieses Gesühl, mithin eine Lust, die wir und zum Zweck machen, die erste Ursach ber Willensbestimmung, solglich die Glücksseit, (wozu jene als Element gehore,) dach dem Grund aller objectiven Nothwendigkeit zu handeln, solglich aller Berpflichtung

<sup>\*)</sup> Gludseligkeit enthalt Alles (und auch nichts mehr, als) was uns die Ratur verschaffen, Zugend aber das, was Niemand, als der Wensch seicht sich geben ober nehmen kann. Wolkte man dagegen sagen, daß durch die Abweitchung von der letzteren der Mensch sich von wenigstens Borwurfe und reinen moralischen Selbstadel, mithin Unzufriedenheit zuziehen, folglich sich ungläcktich machen könne; so mag das allenfalls eingeräungt werden. Aber dieser reinen moralischen Unzufriedenheit, (nicht aus den für ihn nachtheiligen Folgen der handlung, sondern aus ihrer Gesewidrigkeit selbst,) ist nur der Augendshafte oder der der dem Wege ist, es zu werden, fähig, Folglich ist sie nicht die Ursache, sondern nur die Wirkung davon, daß er tugendhaft ist; und der Bewegungsgrund tugendhaft zu sein, konnte nicht von diesem Unglück, (wenn man den Schmerz aus einer Unthat so nennen will,) hergenommen seine.

ausmache, unter bie vernünsteinden Tandeleien gehört. Kann man namlich bei Anführung einer Ursache zu einer gewissen Wirkung nicht aufhören zu fragen, so macht man endlich die Wirkung zur Ursache von sich selbst.

Setzt komme ich auf ben Punct, ber uns hier eigentüch beschäftigt: nämlich das vermeintlich in der Philosophie sich widerstreitende Interesse ber Theorie und der Praris durch Beispiele zu belegen und zu prüsen. Den besten Beleg hiezu gibt Hr. Garve in seiner genannsten Abhandlung. Zuerst sagt er, (indem er von dem Unterschiede, dem ich zwischen einer Lehre sinde; wie wir glücklich, und derjenigen, wie wir der Glückseligkeit würdig werden sollen, spricht:) "Ich für mein Theil gestehe, daß ich diese Theilung der Iden meinem Kopse sehr wohl begreise, daß ich aber diese Theilung der Winsche und Bestredungen in meinem Herzen nicht sinde; daß es mir sogar unbegreissisch ist, wie irgend ein Mensch sich bewust werden kann, sein Verlangen nach Slückseligkeit selbst rein abgesondert, und also die Pslicht ganz uneigennützig ausgeübt zu haben."

: 3ch antworte juvorberft auf bas Lettere. Namlich ich raume gern ein, bag fein Mensch fich mit Gewißbeit bewußt werben tonne, feine Pflicht gang uneigennutig ausgeubt gu haben; benn bas gehort zur inneren Erfahrung, und es murbe zu biefem Bewußfein feines Seelenzustandes eine burchgangig flare Worftellung aller fich bem Pflichtbegriffe burch Einbildungskraft, Gewohnheit und Reigung beigesellenben Rebenvorstellungen und Rucksichten geboren, die in feinem Falle gefordert werden fann; auch überhaupt fann bas Nicht= fein von Etwas, (mithin auch nicht von einem in Gebeim gebachten Bortheil) tein Gegenstand ber Erfahrung fein. Dag aber ber Mensch feine Pflicht gang uneigennutig ausuben folle, und fein Berlangen nach Gludfeligfeit vollig vom Pflichtbegriffe absondern muffe, um ihn gang rein zu haben, beffen ift er fich mit ber größten Rlarbeit bewußt; ober, glaubte er nicht es ju fein, fo tann von ihm geforbert werben, bag er es fei, fo weit es in feinem Bermogen ift; weil eben in dieser Reinigkeit der mahre Werth der Moralität anzutreffen ift, und er muß es also auch konnen. Bielleicht mag nie

ein Mensch seine erkannte und von ihm auch verehrte Psischt ganz uneigennütig (ohne Beimischung anderer Triebsedern) ausgeübt haben; vielleicht wird auch nie einer bei der größten Bestredung so weit gelangen. Aber, so viel er bei der sorgfältigsten Selbsiprüsung in sich wahrnehmen kann, nicht allein keiner solchen mitwirkenden Motive, sondern vielmehr der Selbsiverleugnung in Ansehung vieler der Idee der Pslicht entgegenstehenden, mithin der Marime, zu jener Reinigkeit hinzustreben, sich bewußt zu werden: das vermag er; und das ist auch für seine Pslichtbeobachtung genug. Hingegen die Begünstigung des Einslusses solcher Motive sich zur Marime zu machen, unter dem Vorwande, daß die menschliche Natur eine solche Reinigkeit nicht verstatte, (welches er doch auch nicht mit Gewisheit behaupten kann,) ist der Tod aller Moralität.

Was nun das turz vorhergehende Bekenntnis des Hrn. Garve betrifft, jene Theilung (eigentlich Sonderung) nicht in seinem Herzen zu sinden; so trage ich kein Bedenken, ihm in seiner Selbstebschuldigung geradezu zu widersprechen und sein Herz wider seinen Kopf in Schutz zu nehmen. Er, der rechtschaffene Mann, fand sie wirklich jederzeit in seinem Herzen, (in seinen Willensbestimmungen;) aber sie wollte sich nur nicht zum Behus der Speculation und zur Begreisung dessen, was unbegreislich (unerklärlich) ist, nämlich der Möglichkeit kategorischer Imperative, (dergleichen die der Pslicht sind,) in seinem Kopf mit den gewohnten Principien psychologischer Erklärungen, (die insgesammt den Mechanismus der Naturnothwendigkeit zum Grunde legen,) zusammenreimen\*).

<sup>\*)</sup> or. Pr. Garve thut (in feinen Anmerkungen zu Cicero's Buch von ben Pflichten S. 69, Ausg. von 1783) bas merkwurdige und seines Scharffinns werthe Bekenntnis: "Die Fretheit werde, nach seiner innigsten Ueberzzeugung, immer unauslöslich bleiben und nie erklart werden." Ein Beweis von ihrer Wirklichkeit kann schlechtetdings nicht, weder in einer unmittelbaren, noch mittelbaren Ersahrung angetroffen werden; und ohne allen Beweis kann man sie doch auch nicht annehmen. Da nun ein Beweis derselben nicht aus blos theoretischen Gründen, (benn diese wurden in der Ersahrung gesucht werden mufsen,) mithin aus blos praktischen Vernunftsägen, aber auch nicht aus technisch praktischen, (benn die wurden wieder Ersahrungsgründe erfarz

Wenn aber Dr. Garve zulett fagt: "Solche feine Unterschiebe ber Ibeen verdunkeln sich schon im Rachbenken über particutie Gegenstände; aber sie verlieren sich gänzlich, wenn est aus Handeln ankömmt, wenn sie auf Begierden und Absichten angewandt werden sollen. Je einfacher, schneller und von klaren Borstellungen entblößter der Schritt ist, durch den wir von der Betrachtung der Motive zum wirklichen Handeln übergehen; desto weniger ist es möglich, das bestimmte Gewicht, welches sebes Motiv hinzugethan hat, den Schritt so und nicht anders zu leiten, genau und sicher zu erkennen," — so muß ich ihm laut und eistig widersprechen.

Der Begriff ber Pflicht in seiner gangen Reinigkeit ift nicht allein ohne allen Bergleich einfacher, flarer, fur Jebermann jum praftischen Bebrauch faglicher und naturlicher, als jebes von ber Gludfeligfeit hergenonimene, ober bamit und mit ber Rudficht auf fie vermengte Motiv, (welches jeberzeit viel Runft und Ueberlegung erfordert;) fondern auch in bem Urtheile felbft ber gemeinften Menschenvernunft, wenn er nur an bieselbe, und zwar mit Absonderung, ja fogar in Entgegensehung mit biefem an ben Willen ber Menschen gebracht wird, bei Weitem fraftiger, einbringender und Erfolg versprechender, als alle von dem letteren eigennützigen Princip entlehnte Bewegungsgrunde. — Es sei z. B. ber Kall: daß Jemand ein anvertrautes fremdes But (depositum) in Sanden babe, beffen Eigenthumer tobt ift, und bag bie Erben beffelben bavon nichts wiffen, noch je etwas erfahren tonnen. Man trage biefen gall felbft einem Rinde von etwa acht ober neun Jahren vor; und zugleich, baß ber Inhaber bieses Depositums (ohne fein Berschulden) gerabe um biefe Beit in ganglichen Berfall feiner Gludbumftanbe gerathen, eine traurige, burch Mangel niebergebruckte Familie von Frau und Rinbern um fich febe, aus welcher Roth er fich augenblidlich ziehen

bern,) folglich nur aus moralisch = prattischen geführt werben kann; fo muß man sich wundern, warum or. Garve nicht zum Begriffe der Freiheit seine Bustucht nahm, um wenigstens die Möglichteit solcher Imperativen zu retten.

wurde, wenn er jenes Pfand fich zweignete; jugleich fei er Menfichen: freund und wohlthatig, jene Erben aber reich, lieblos, und babei im bochften Grad unvig und verschwenderisch, so daß es ebenso aut ware, als ob biefer Bufat zu ihrem Bermogen ins Deer geworfen wurde. Und nun frage man, ob es unter biefen Umftanben fur erlandt gehalten werben tonne, biefes Depofitum in eigenen Ruben sa permenden? Done 3weifel wird ber Befragte antworten: Rein! und fatt gller Grimbe nur blos fagen tonnen: es ift unrecht, b. i. es widerftreitet ber Pflicht. Richts ift klarer, als biefes; aber wahrlich nicht fo, daß en feine eigene Gludfeligkeit burch bie Berausgebe beforbere. Denn wenn er von ber Abficht auf bie lettere bie Bestimmung feiner Entschiegung erwartete, fo tonnte er 2. 25. fo benfen : "Gibft bu bas bei bir befindliche frembe Gut unaufgefordert ben wahren Eigenthumern bin, fo werben fie bich vermutblich fur beine Chrlichkeit belohnen; ober, geschieht bas nicht, fo wirst bu bir einen ausgebreiteten guten Ruf, ber bir febr eintragtieb merben fann, erwerben. Aber Alles biefes ift febr -ungewif. Bingegen treten freilich auch manche Bebenklichkeiten ein: wenn bu bas Anvertraute unterschlagen wolltest, um bich auf einmal aus beinen bebrangten Umflanden zu gieben, fo wurdest bu, wenn bu geschwine ben Gebrauch bavon machtest, Berbacht auf bich ziehen, wie und burch welche Bege bu fo bald ju einer Berbefferung beiner Umftanbe gekommen mareft; wollteft bu aber bamit langfam ju Berke geben. fo wurde die Noth mittler Weile so boch steigen, daß ihr gar nicht mehr abzuhelfen mare." - Der Wille also nach ber Marime ber Gludfeligfeit schwantt zwischen feinen Triebfebern, mas er beschlie fen folle; denn er fieht auf ben Erfolg, und ber ift febr ungewiß; es erforbert einen guten Ropf, um fich aus bem Gebrange pon Grunden und Gegengrunden herauszuwideln und fich in ber Bufammenrechnung nicht zu betrügen. Dagegen, wenn er fich fragt, mas hier Pflicht sei, so ift er über die sich felbst zu gebende Antwort gar nicht verlegen, fondern auf ber Stelle gewiß, mas er ju thun habe. Sa, er fühlt fogar, wenn ber Begriff von Pflicht bei ihm etwas nilt, einen Abscheu, fich auch nur auf ben Ueberfchlag pon Wortheilen, die ihm aus ihrer Uebertretung erwachsen konnten, einzulaffen, gleich als ob er hier noch die Wahl habe.

Daß also biefe Unterschiebe, (bie, wie eben gezeigt worben, nicht fo fein find, als herr Garve meint, fonbern mit ber grobften und leferlichften Schrift in ber Seele bes Menschen geschrieben find,) sich, wie er fagt, ganglich verlieren, wenn es aufs Sanbein ans tommt, widerspricht felbst ber eigenen Erfahrung. 3mgr nicht berienigen, welche bie Gefchichte ber aus bem einen ober bem anderen Princip geschöpften Marimen barlegt; benn ba beweifet fie leiber, baf fie größtentheils aus ben letteren (bes Gigennutes) fliegen: sondern der Erfahrung, die nur innerlich fein tann, baf teine Ibee bas menschliche Gemuth mehr erhebt und bis gur Begeisterung belebt, als eben die von einer, bie Pflicht über Alles verehrenden, mit zahllosen Uebeln des Lebens und felbst ben verführerischen Unlockungen beffelben ringenben, und bennoch, (wie man mit Recht annimmt, bag ber Menfch es vermoge,) fie besiegenben reinen moralischen Gefinnung. Menfch fich bewußt ift, er konne biefes, weil er es foll: bas eroffnet in ihm eine Tiefe gottlicher Unlagen, Die ihn gleichsam einen beitigen Schauer - über bie Große und Erhabenheit feiner mahren Bestimmung fublen lagt. Und wenn ber Menfch ofters barauf aufmerklam gemacht und gewöhnt wurde, bie Tugend von allem Reichthum ihrer aus ber Beobachtung ber Pflicht zu machenben Beute von Bortheilen ganglich zu entlaben, und fie in ihrer gangen Reinigkeit fich vorzustellen; wenn es im Privat = und offentlichen Unterricht Grundsat murbe, bavon beständig Gebrauch zu machen, (eine Methode, Pflichten einzuscharfen, die fast jederzeit verfaumt worden ift;) so mußte es mit ber Sittlichkeit ber Menschen balb Dag bie Geschichtberfahrung bisher noch nicht ben beffer fteben. guten Erfolg ber Tugenblebren bat beweisen wollen, baran ift wohl eben die falsche Boraussetzung Schuld: daß bie von ber Ibee ber Pflicht an fich felbst abgeleitete Briebfeber fur ben gemeinen Begriff viel zu fein fei, wogegen die grobere, von gewissen in biefer, jawohl auch in einer funftigen Welt aus ber Befolgung bes Ge-

fetes, (ohne auf baffelbe als Triebfeber Acht zu haben,) zu erwartenben Bortheilen bergenommene fraftiger auf bas Gemuth wirken wurde; und bag man bem Trachten nach Gludfeligfeit por bem, mas bie Bernunft gur oberffen Bedingung macht, name lich ber Burbigkeit glucklich ju fein, ben Borgug ju geben, bisher jum Grundsat ber Erziehung und bes Kanzelvortrages gemacht hat. Denn Boridriften, wie man fich gludlich machen, wenigstens seinen Nachtheil verhuten tonne, find keine Gebote; fie binden Riemanden schlechterbings; und er mag, nachdem er gewarnt worden, mahlen, mas ihm gut bunkt, wenn er sich lagt, zu leiben, mas ihn trifft. Die Uebel, bie ihm alsbann aus ber Berabfaumung bes ihm gegebenen Raths entspringen barften. bat er nicht Urfache fur Strafen anzusehen; benn biefe treffen nur ben freien, aber gefehwidrigen Billen; Ratur aber und Reigung konnen ber Freiheit nicht Gefete geben. Gang anbers ift es mit ber Ibee ber Pflicht bewandt, beren Uebertretung, auch ohne auf bie ihm baraus erwachsenden Nachtheile Rucksicht gu nehmen, unmittelbar auf bas Gemuth wirkt und ben Menschen in feinen eige= nen Augen verwerflich und ftrafbar macht.

Hier ist nun ein klarer Beweis, daß Alles, was in der Mozral für die Theorie richtig ist, auch für die Praris gelten musse. — In der Qualität eines Menschen, als eines durch seine eigene Verznunft gewissen Psichten unterworfenen Wesens, ist also Jedermann ein Geschäftsmann; und da er doch, als Mensch, der Schule der Weisheit nie entwächst, so kann er nicht etwa, als ein verzmeintlich durch Ersahrung über das, was ein Mensch ist und was man von ihm fordern kann, besser Belehrter, den Anhänger der Theorie mit stolzer Verachtung zur Schule zurückweisen. Denn alle diese Erzsahrung hilft ihm nichts, um sich der Vorschrift der Theorie zu entziehen, sondern allenfalls nur zu lernen, wie sie besser und allgemeiner ins Werk gerichtet werden könne, wenn man sie in seine Grundsfäse ausgenommen hat; von welcher pragmatischen Geschicklichkeit aber hier nicht, sondern nur von letzteren die Rede ist.

Vom Berhaltniß ber Theorie zur Praxis im Staatsrecht.

(Gegen Dobbes.)

Unter allen Bertragen, woburch eine Menge von Menfchen fich zu einer Gesellschaft verbinden (pactum sociale), ift ber Bertrag ber Errichtung einer burgerlich en Berfaffung unter ihnen (pactum unionis civilis) von so eigenthumlicher Art, daß, ob er amar in Ansehung ber Ausführung Bieles mit jedem anderen, (ber ebensowohl auf irgend einen beliebigen, gemeinschaftlich ju beforbernben 3wed gerichtet ift,) gemein hat, er fich boch im Princip feiner Stiftung (constitutionis civilis) von allen anderen wefent: Berbindung Bieler zu irgend einem '(gemeinlich unterscheibet. famen) 3mede, (ben Alle haben,) ift in allen Geschäftsvertragen angutreffen; aber Berbindung berfelben, die an fich felbft 3med ift, (ben ein Jeber haben foll,) mithin bie in einem jeben außeren Berhaltniffe ber Menfchen überhaupt, welche nicht umbin tonnen, in wechselseitigen Ginfing auf einander zu gerathen, unbedingte und erfte Pflicht ift: eine folche ift nur in einer Gefellschaft, fofeen fie fich im burgerlichen Buftanbe befindet, b. i. ein gemeines Befen ausmacht, anzutreffen. Der 3med nun, ber in falchem außeren Berhaltniß an fich felbst Pflicht und felbst die oberfte formale Bedingung (conditio nine qua non) aller übrigen außeren Pflicht ift, ift bas Recht ber Menfchen unter offentlichen 3mangsgefeten, burch welche Jebem bas Seine bestimmt und gegen jebes Underen Gingeiffe gefichert werben tann.

Der Begriff aber eines außeren Rechts überhaupt geht ganglich

aus bem Beeriffe ber Areibeit im außeren Berhaltniffe ber Denfchen zu einander bervor; und bat gar nichts mit bem Bwede, ben alle Menfchen naturlicher Beife baben (ber Abficht auf Gludfeligfeit), und ber Borschrift ber Mittel, bagu gu gelangen, gu thun; fo bağ auch baber biefer lettere fich in jenes Befes ichkechterbinas nicht ale Bestimmungegrund berfelben' mifchen muß. Recht if bie Ginfchränkung ber Freiheit eines Jeden auf die Bedingung ihrer Aufammenflimmung mit ber Kreibeit von Jebermann, insofern biefe nach einem allgemeinen Gefete moglich ift; und bas offentliche Recht ift ber Inbegriff ber außeren Gefete, welche eine folde burchgangige Bufammenftimmung moglich machen. Da nun jebe Einschränkung ber Freiheit burch bie Willführ eines Anderen 3 mana beifft; fo folgt, daß bie burgerliche Berfaffung ein Berhaltniß freier Menschen ift, die (unbeschabet ihrer Rreibeit im Gangen ihrer Ber: bindung mit Underen) boch unter Bwangsgefeten fleben; weil die Bernunft felbft es fo will, und gwar die reine a priori gesetgebente Bernunft, bie auf teinen empirifchen 3wed, (bergleichen alle unter bem allgemeinen Ramen Gludfeligkeit begriffen werben.) Rudficht mimmt; als in Ansehung beffen, und worin ihn ein Jeber seben will, die Menschen gar verschieben benten, so bag ihr Bille unter fein gemeinschaftliches Princip, folglich auch unter fein außeres, mit Sebermanne Areibeit gufammenflimmenbes Gefet gebracht werben tann.

Der bürgerliche Zustand alfo, blos als rechtlicher Zustand betrachtet, ift auf folgende Principien a priori gegründet:

- 1. Die Freiheit jebes Gliebes ber Gocietat, ats Denfchen.
- 2. Die Steichheit beffelben mit jedem Anderen, als Un-
- 3. Die Selbstftanbigfeit jebes Gliebes eines gemeinen Befend, als Burgers.

Diese Principien sind nicht sowohl Gefete, die der schon errichtete Staat gibt, sondern nach denen allein eine Staatbeinrichtung, reinen Bernunftprincipien des außeren Menschenrechtes iberhaupt gemüß, möglich ift. Also:

1. Die Freiheit 418 Mensch, deven Peincip für die Constitution

eines gemeinen Wefens ich in ber Kormel ausbrucke: Riemand fann mich zwingen, auf eine Art, (wie er fich bas Wohlfein anberer Menschen bentt,) gludlich zu fein, sonbern ein Jeber baef seine Bindfeligkeit auf bem Bege fuchen, welcher ihm fetteft gut buntt, wenn er nur ber Areibeit Anberer, einem abnlichen Zwecke nachau: fireben, bie mit ber Areibeit von Sebermann nach einem moglichen allgemeinen Gesetz zusammen bestehen tann (b. i. biesem Rechte bes Anderen), nicht Abbruch thut. - Gine Regierung, die auf bem Princip des Wohlwollens gegen bas Bolk als eines Baters gegen seine Rinder errichtet ware, d. i. eine vaterliche Regierung (imperium paternale), wo also bie Unterthanen als unmundiae Rinder, die nicht unterscheiben konnen, mas ihnen mahrhaftig nutlich ober schablich ift, sich blos passiv zu verhalten genothigt find, um, wie fie gludlich fein follen, blot von bem Urtheile bes Staatsoberhauptes, und, bag biefer es auch wolle, blos von feiner Butigfeit ju erwarten, ift ber großte bentbare Despotismus, Berfaffung, die alle Rreiheit ber Unterthanen, bie alsbann gar feine Rechte haben, aufhebt.) Richt eine vaterliche, fonbern eine vaterlanbifche Regierung (imperium, non paternale, sed patrioticum) ift biejenige, welche allein fur Menschen, bie ber Rechte fahig find, zugleich in Beziehung auf bas Boblwollen bes Beberrfcbers gebacht werben tann. Patriotifch ift namlich bie Dentungsart, ba ein Jeber im Staat, (bas Oberhaupt beffelben nicht ausgenommen,) bas gemeine Wefen als ben mutterlichen Schoof, ober bas gand als ben vaterlichen Boben, aus und auf bem er selbst entsprungen und welchen er auch fo als ein theures Unterpfand hinterlaffen muß, betrachtet, nur um bie Rechte beffelben burd Gefete bes gemeinsamen Billens zu ichugen, nicht aber es feinem unbedingten Belieben jum Gebrauch zu unterwerfen, fich fut befugt halt. - Dieses Recht ber Kreiheit kommt ihm, bem Gliebe bes gemeinen Befens, als Mensch ju, fofern biefer namlich ein Besen ift, bas überhaupt ber Rechte fabig ift. ...

2. Die Gleichheit als Unterthan, beren Formel fo lauten kann: Gin jedes Glied bes gemeinen Befens hat gegen jedes andere

## 11. Bom Berhaltnif ber Theorie jur Praris im Staaterecht. 385

Bwangsrechte, wovon nur das Oberhaupt desselben ausgenommen ift, (barum, weil er von jenem kein Glied, sondern der Schöpfer oder Erhalten desselben ist,) welcher allein die Befugnis hat, zu zwingen, ohne selbst einem Zwangsgesetze unterworsen zu sein. Es ist aber Alles, was unt er Gesetzen steht, in einem Staate Untersthan, mithin dem Zwangsrechte gleich allen anderen Mitgliedern des gemeinen Wessens unterworsen; einen Einzigen (physische oder moraslische Person), das Staatsoberhaupt, durch das aller rechtliche Zwang allein ausgesäbt werden kann, ausgenommen. Denn könnte dieser auch gezwungen werden, so ware er nicht das Staatsobershaupt, und die Reihe der Unterordnung ginge auswärts ins Unendeliche. Währen aber ihrer Zwei (zwangsreie Personen), so würde keiner derselben unter Zwangsgesetzen stehen und Einer dem Anderen kein Unrecht thun können; welches unmöglich ist.

Diese burchgangige Gleichheit ber Menschen in einem Staat. als Unterthanen beffelben, befieht aber gang mohl mit ber größten Ungleichheit, ber Menge und ben Graben ihres Befitthums nach. es fei an forperlicher ober Beiftesüberlegenheit über Undere, ober an Wieden außer ibnen, und an Rechten überhaupt, (beren es viele geben kann,) respectiv auf Undere; so daß des Ginen Boblfahrt febr pom Willen bes Anderen abbangt (bes Armen vom Reichen), baff ber Eine gehorsamen muß, (wie bas Rind ben Eltern, ober bas Beib bem Mann, und ber Undere ihm befiehlt, daß ber Gine bient (als Tagelobner), der Andere lohnt u. f. w. Aber dem Rechte nach, (welches als ber Ausspruch bes allgemeinen Willens nur ein einziges fein tann, web welches bie Form Rechtens, nicht Die Materie ober bas. Object, worin ich ein Recht habe, betrifft.) find fie bennoch, als Unterthanen, Alle einander gleich; weil Keiner iraend Temanden anders zwingen kann, als durch das öffentliche Gefet (und ben Bollgieher beffelben, bas Staatsoberhaupt,) burch Dieses aber guch jeber Andere ibm in gleicher Maage widersteht, Riemand aber biefe Befugnis zu zwingen, (mithin ein Recht gegen Andere zu haben,) anders, als burth fein eigenes Berbrechen verlieven und es auch von felbft nicht aufgeben b. i. burch einen Bertrag. Rant f. 29. V. 25

Digitized by Google

mithin burch eine rechtliche Sandlung machen kann, baß er keine Rechte, sondern blos Pflichten habe.; weil er dadurch: sich selbst des Rechts, einen Contract zu machen, berauben, mithin dieser fich selbst aufheben wurde.

Aus dieser Ibee der Gleichheit der Menschen im gemeinen Wesen als Unterthanen geht nun auch die Formel hervor: Jedes Gieb besselben muß zu ieder Stuse eines Standes in demselben, (die einem Unterthan zukommen kann,) gelangen dücken, wozu ihn sein Kalent, sein Fleiß und sein Glud hindringen konnen; und dirfen ihm seine Mitunterthanen durch ein erbliches Prierogativ, (als Privilegiaten für einen gewissen Stand,) nicht im Wege stehen, um ihn und seine Nachkommen unter demselben ewig niedetzuhalten.

Denn ba alles Recht blos in ber Einschränfung ber Freiheit jebes Anberen auf bie Bebingung besteht, baß fie mit ber meinigen nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen fonne, und bas offentliche Recht (in einem gemeinen Befen) blos ber Buftanb einer wirklichen, Diefem Princip gemagen, und mit Dacht verbimbenen Gefetgebung ift, vermoge welcher fich alle ju einem Boll Behorige, als Unterthanen, in einem rechtlichen Buftant (etatus juridicus) überhaupt, namlich ber Gleichheit ber Birtung unb Ge genwirkung einer bem allgemeinen Freiheitsgefete gemaß einanber einschrintenben Billitht, (welches ber burgerliche Buftanb beifit.) befinden; fo ift bas angeborne Recht eines Jeben in biefem Buftanbe, (b. i. vor aller rechtlichen That beffelben) in Ansehung ber Befugniß, jeden Anderen zu zwingen, bamit er immer innerhalb ben Grengen ber Ginfimmung bes Bebrauche feiner Freiheit mit ber meinigen bleibe, burchgangig gleich. Da nun Geburt feine That desjenigen ift, ber geboren wird, mithin biefem baburch keine Ungleichheit bes rechtlichen Buffanbes, und feine Unterwerfung unter Amangegesebe, als blos blejenigen, die ihm als Unterthan ber aljeinigen oberften geseitgebenben Racht mit allen Unberen gemein ift, zugezogen wird; fo fann es tein angebornes Borrecht eines Siebes bes gemeinen Wefens, als Mitunterthans, vor bent anberen

## 11. Bom Berhaltnif ber Theorie gur Praris im Stagterecht. 387

aeben ; und Riemand tant bas Borrecht bes Stanbes, ben er im gemeinen Befen inne bat, an feine Nachtommen vererben, mitbin. aleichiam ale juin Berrenftanbe burch Geburt qualificirt, biefe auch nicht zwangemaßig abhalten, zu ben boberen Stufen ber Uns . terorduning ibed superior und inferior, von benen aber Reiner Imperans, ber Anbere subjectus ift,) burch eigenes Berbienft ju Alles Andere mag er vererben, mas Sache ift, (nicht Perfonlichkeit betrifft,) und als Eigenthum erworben und auch von ibm veräußert werben tann, und fo in einer Reibe von Rach: kommen eine betrachtliche Ungleichhaft in Bermogensumfignben unter ben Bliebern eines gemeinen Befens (bes-Golbners und Diethers. bes Gutbeigenthumers und ber aderbauenben Anechte u. f. m.) bervorbringen: nur nicht verhindern, bag biefe, wenn ihr Zalent, ibr Rleiß und ihr Glud es ihnen moglich macht, fich nicht ju gleiden Umftanben zu erheben befugt maren. Denn fonft murbe er zwingen burfen, ohne burch Anberer Gegenwirtung wieberum gezwungen werben zu konnen, und über bie Stufe eines Mitunterthans binausgeben. - Mus biefer Gleichheit fann auch tein Menich, ber in einem rechtlichen Buftanbe eines gemeinen Befent lebt, anbers, als burch fein eigenes Berbrechen, niemals aber weber burch Bertrag ober burch Kriegsgewalt (occupatio bellica) fallen; benn er tann burch teine rechtliche That, (weber feine eigene, noch bie eines Underen) aufhören, Gigner feiner felbft ju fein, und in bie Rlaffe bes hauspiehes eintreten, bas man zu allen Diensten braucht, wie man will, und es auch barin ohne feine Einwilligung erhalt, fo lange man will, wenn gleich mit ber Einschränfung, (welche auch wohl, wie bei ben Inbiern, bisweilen burch bie Religion sanctionist wird.) es nicht zu verkrüppeln ober zu töhten. Man kann ibn in jebem Buftanbe für gludlich annehmen, wenn er fich nur bewußt ift, daß es nur an ihm fetbft, (feinem Bermogen ober ernftlichen Billen,) ober an Umftanben, bie er teinem Anderen Schuld geben famn, aber nicht an bem unwiberfiehlichen Willen Anberer liege, bag er nicht zu gleicher Stufe mit Anderen hinauffteigt, Die als feine 25\*

Mitunterthanen hierin, was bas Recht betrifft, vor ihm nichts voraus haben\*).

3. Die Selbstständigkeit (albisusselentia) eines Gliebes bes gemeinen Wesens als Burgers b. i. als Mitgesetzgebets. In dem Puncte der Gesetzgebung selbst sind Alle, die unter schon vorshandenen öffentlichen Gesetzen frei und gleich sind, doch nicht, was das Recht betrifft, diese Gesetze zu geden, Alle für gleich zu achten. Diesenigen, welche diese Rechts nicht sähig sind, sind gleiche wohl als Glieder des gemeinen Wesens der Besolgung dieser Gestetze unterworfen und dadurch des Schutzes nach denselben theilhaftig; nur nicht als Bürger, sondern als Schutzenofsen. — Alles Recht hängt nämlich von Gesetzen ab. Ein öffentliches Gesetz aber, welches für Alles das, was ihnen rechtlich erlaubt ober unerlaubt sein soll, bestimmt, ist der Actus eines öffentlichen Wilstens, von dem alles Recht ausgeht und der also selbst Niemand

<sup>\*)</sup> Benn man mit bem Wort gudbig einen beffimmten, Coon gutig, mobitbatig, fchagend und bergl. noch unterfchiedenen) Begriff verbinden will, to fann es nur bemienigen beigelegt werden, gegen welchen fein 3mang 6: recht Statt hat. Alfo nur bas Dberhaupt ber Staatsvermaltung. bas alles Gute, mas nach offentlichen Gefesen moglich ift, bewirtt und ertheilt, (benn ber Souverain, ber fie gibt, ift gleichsam unfichtbar; er ift Das perfonificirte Gefes felbft, nicht Agent,) tann anabiger Berr betitelt merben, als ber Ginzige, wiber ben fein Swangerecht Gtatt bat. Go ift felbft in einer Ariftofratie, wie 3. B. in Benedig, ber Genat ber einzige anabige Berr; die Robili, welche ihn ausmachen, find insgefammt, felbst ben Doge nicht ausgenommen, (benn nur ber große Rath ift ber Souverain) Unterthanen und, was die Rechtsansubung betrifft, allen Underen gleiche namlich, daß gegen Jeben berfelben ein Bwangerecht bem Unterthan gutommt. Pringen, (b. i. Personen, benen ein Erbrecht auf Regierungen gutommt.) werben aber nun swar auch in biefer Ansficht und wegen jener Anfpruche Chofmagig, par courtoisie) gnabige Berren genannt; ihrem Befitftande nach aber find fie boch Mitunterthanen, gegen bie auch bem Geringften ihrer Diener vermittelft bes Staatsoberhauptes ein Bwangerecht gutonimen mus. Es tann alfo im Staate nicht mehr, ale einen einzigen gnabigen Beren geben Bas aber die gnadigen (eigentlich vornehmen) Frauen betrifft, fo tonnen fie fo angefehen werben, bag ihr Stant gufammt ihrem Gefchlecht, (folglich nur gegen bas mannliche) fie gu biefer Betitelung berechtige, und bas vermoge ber Berfeinerung ber Sitten (Galanterie genannt), nach welcher bas mannliche fich befto mehr felbft ju ehren glaubt, als es bem fconen Gefchlecht über fich Borguge einraumt.

wuß unrecht thun können. Hiezu aber ift kein anderer Wille, als der deb gesammten Bolks, (da Alle über Alle, mithin ein Jeder über sich selbst beschießt,) möglich; denn nur sich selbst kann Riemand unrecht thum: Ist es aber ein Anderer, so kann der biose Wille eines von ihm Berschiedenen über ihn nichts baschließen, was nicht unrecht sein könnte; solglich würde sein Gesetz noch ein ander red Gesetz ersordern, welches seine Gesetzebung einschwänkte, mithin kann kein besanderer Wille für ein gemeines Wesen gesetzebend sein. (Gigentlich kommen, um diesen Begriff auszumachen, die Wegriffe ber äußeren Freiheit; Gleichheit und Einheit des Willens Aller zusammen, zu welcher letzteren, da Stimmgebung ersordert wird, wenn beibe erstere zusammengenommen werden, Sebstständigkeif die Wedingung ist.) Wan neunt dieses Grundgesetz, das nur aus dem allzemeinen (verginigten) Volkswillen entspringen kann, den ur= sprünglichen Vertrag.

Derjenige num, welther bas Stimmrecht in biefer Gesetzehung bat, heißt ein Burger (eitsyen b. i. Staat durger, nicht: Stadtburger, bourgeols). Die bazu erforderliche Qualität ist, anßer ber natürlichen, (daß es kein Rind, kein Weib sei,) bie einzigez baß er sein eigener Herr (aul-juris), sei, mithin irgend ein Eigenthum babe, (wozu auch jede Kunst, Handwerk, oder schone Kunst, oder Wissenschaft gezähltt werden kunn,) welches ihn ernährt; b. i. daß er in benen Fällen, wo er von Andern enwerden muß, um zu leben, nur durch Veräußerung dessen, was sein ist,

<sup>\*)</sup> Derjenige, welcher ein opus verfertigt, kann es durch Beraußezung an einen Anderen bringen, gleich als ob es sein Eigenthum ware. Die praestatio eparae aber ist trine Beraußerung. Der hausbedietze, der Labendiener, selbst der Friseur sind blos operarii, nicht artisees (in weiterer Bedeutung des Wortes), und nicht Staatsglieder, mithin auch nicht Burger zu sein qualifisitet: Osgleich der, welchem ich mein Brennholz aufzuarbeiten, und der Schneider, dem ich mein Auch gebe, um daraus ein Kleid zu machen, sich in ganz ahnlichen Berhaltnissen gegen mich zu besinden scheinen, so ihr doch fener von biesem, wie Friseur vom Perrudenmacher, (bem ich auch das haar dazu gegeben haben mag.), also wie Lagelöhner vom Kunstler der handwerter, der ein Wert macht, das ihm gehört, so lange er nicht sezahlt ist, unterschieden. Der Leptere, als Gewerdreibender, verkehrt also sein Eigenthum mit dem Anderen (opus), der Erstere den Gebrauch seiner

etwerbe, nicht burch Bewilligung, bie er Anderen gibt, vom feinem Eriften Gebrauch ju machen, folglich bag er Riemenbem, als bene gemeinen Wefen, im dagentlichen Ginne bes Bortes bien e. Sier find mut Aunfiverwandte und graße (ober fleine) Burdeigenthamer alle einenber gleich, namlich jeder mar gu einerichtimme berechtigt. Denn was bie Lehteren betrifft, obnie einmal bie Krage in Auschlag zu bringen : wie es boch mit Recht zugegangen fein mag, baß 36mand mehr Land zu eigen bekommen bat; all er mit feinen Sanben felbft benuten tonnte, (benn bie Erwerbung burch Rriegites maibtigung ift teine erfte Erwerbung;) und wie es juging, baf viele Menfchen, bie fonft insgefammt einen beftanbigen Befieftand hatten erwerben konnen, budurch babin gebracht find, jenem blos au bienen, um leben zu kommen? so wurde es schon wiber ben vorigen Grundfat ber Gleichheit ftreiten, wenn ein Griet fie mit bem Borrecht bes Stanbes privilegirte, bag ihre Rachtammten entweber immer große Gutseigenthumer (ber Lebne) bleiben follten, ohne baß fie verlauft, ober burch Bererbung getheilt und alfo Mehreren im Bolt du Ruge tommen burften, ober, auch felbft bei biefen Theilungen, Niemand, als ber zu einer gewissen willkührlich bazu angeordneten Menschenklasse Geborige, bavon etwas erwerben tomte. Der große Gutebefiber vernichtigt namiich fo viel fleinere Gigenthumer mit ibren Stimmen, als feinen Plat einnehmen konnten; frimmt also nicht in ihrem Namen, und hat mithin nur eine Stimme. — Da es affo blos von bem Bermagen, bem Rleiß und bem Glud jebes Gliebes bes gemeinen Befens abhangend gelaffen werben muß, baß Seber einmal einen Theil bavon, und Alle bas Ganze erwerben, biefer Unterschied aber bei ber allgemeinen Gefetigebung nicht in Unschlag gebracht werden kann; so muß nach ben Ropfen berer, bie im Befisthume find, nicht nach ber Große ber Besistungen bie Babl ber Stimmfähigen gur Gefengebung beurtfeilt werben.

Es muffen aber auch Alle, Die biefes Stimmrecht haben, gu

Rrafte, ben er einem Anderen bewilligt (aporam). — Es ift, ich gefiche es, etwas schwer, die Erforderniß zu bestimmen, um auf ben Stand eines Wenfchen, ber fein eigener herr ift, Anfpruch machen zu können.

biefem Geseth ber dissettichen Gerechtigkeit zusummenstimmen, und ben sonkt würde zwischen deuen, die dazu nicht übereinstimmen, und ben Ersteren ein Rechtstreit sein, der selbst noch eines höheren Rechtst princips bedürfte, um entschieden zu werden. Wenn also das Erstere von einem ganzen Bolf nicht erwartet werden darf, mithin nur eine Mehrheit der Stimmen; und zwar nicht der Stimmenden unmittelbar (in einem graßen Bolfe), sondern nur der dazu Deler girten, als Raprasentanten des Walls, dassenige ist, was allein man als erreichbar vorausssehen kann; so wird doch selbst der Erundssah, sich diese Mehrheit genügen zu lassen, als mit allgemeiner Zussammenstummung, also durch einen Contract angenommen, der oberste Grund der Errichtung einer durgerlichen Verfassung sein massen.

## Folgerung.

Dier ift nun ein urfprunglicher Contract, auf ben allein eine burgerliche, mithin burchgangig rechtliche Berfaffung unter Denfchen gegrundet und ein gemeines Wesen errichtet werben tann. -Allein biefer Bertrag (cantractus originarius ober paotum sociale genannt), als Coalition jedes besonderen und Privatwillens in einem Bolt zu einem gemeinschaftlichen und offentlichen Billen (zum Bebuf einer blos rechtlichen Gefetgebung) ift keinesweges als ein Factum vorauszusagen nothig, (ja als ein foldes gar nicht maglich;) gleichfam als ob allererft, aus ber Geschichte vorher bewiesen werden mußte, bag ein Balf, in beffen Rechte und Berbindlichkeiten wir als Rachkommen getreten find, einmal wirklich einen folchen Actus verrichtet und eine sichere Nachricht ober ein Instrument bavon und munblich ober schriftlich hinterlaffen haben muffe, um fich an eine ichon bestehende burgerliche Berfassung für gebunden zu achten. Sondern es ift eine blofe Ibee ber Bernunft, die aber ihre un-Beameifelte (prattifche) Realitat hat: namlich jeben Gefetgeber zu perbinden, daß er feine Befete fo gebe, als fie aus bem vereinigten Willen eines gangen Bolks haben entspringen tonnen, und jeben Unterthan, fofern er Burger fein will, fo anzufeben, ale ob et gu einem folden Willen mit zusammengeftimmt habe. Denn bas ift

ber Probirstein ber Rochtmäßigkeit eines iedem bsentichen Gefetzelt Ift nämlich bieses so beschaffen, daß ein ganzes Wolf unmöglich dazu seine Einstimmung geben konnte, (wie z. B. daß eine gewisse Rlasse von Unterthanen erblich ben Borzug bes herrenstandes haben sollten,) so ist es nicht gerecht; ist es aber nur möglich, daß ein Bolk dazu zusammenstimme, so ist es Plicht, das Gefetz sur gerecht zu halten, gesetzt auch, daß das Rosk jetzt in einer solchen Lage ober Stimmung seiner Denkungsart ware, daß es, wenn es darum befragt wurde, mahrscheinsicher Weise seine Beistimmung von weigern wurde\*).

Aber diese Einschränkung gilt offenbar nur für das Urtheil des Gesetgebers, nicht des Unterthans. Wenn atso ein Bolk unter einer gewissen jett wirklichen Gesetgebung seine Glückseligkeit einzubüßen mit größter Wahrscheinlichkeit urtheilen sollte; was ist für dasselbe zu thun? soll es sich nicht widerseinen? Die Antwort kann nur sein: es ist für dasselbe nichts zu thun, als zu gehorchen. Denn die Rede ist hier nicht von Glückseligkeit, die aus einer Gröftung ober Verwaltung des gemeinen Wesens für den Unterthan zu erwarten sieht, sondern allererst blod vom Rechte, daß dadunch einem Jeden gesichert werden soll; welches das oberste Princip ist, von welchem alle Maximen, die ein gemeines Wesen betressen, ausz gehen müssen, und das durch kein anderes eingeschränkt wied. In Anschung der ersteren (der Glückseligkeit) kann gar kein allgemeinz gültiger Grundsatz für Gesetz gegeben werden. Denn sowohl die Beitumstände, als auch der sehr einander widerstreitende und dabei

<sup>\*)</sup> Wenn 3. B. eine für alle Unterthanen proportionirte Arlegssteuer ausgeschrieben würde, so können diese darum, weil sie drückend ist, nicht sagen, daß sie ungerecht sei, weil etwa der Arieg ihrer Meinung nach unnörthig wäre; denn das sind sie nicht berechtigt zu beurtheilen; sondern weil es doch immer möglich bleibt, daß er unvermeidlich und die Steuer quentbehrtich sei, so, muß sie in dem Urtheile des Unterthans für rechtmäßig gelten. Wenn aber gewisse Gutseigenthumer in einem solchen Ariege mit Lieferungen belästigt, andere aber besselben Standes damit verschant wurden; so sieht man leicht, ein ganzes Bolt könne zu einem solchen Geset, nicht zusammensstimmen, und es ist befugt, wider dasselbe wenigstens Vorstellungen zu thun, weil es diese ungleiche Austheilung der Lasten nicht für gerecht halten kann.

immer veränderliche Wahn, worin Jemand seine Glückeligkeit sett, (worin er sie aber sehen soll, kann ihm Niemand vorschreiben,) undt alls seste Grundsähe unmöglich, und zum Princip der Gesezzedung sin sich allein untauglich. Der Sah: Salas publica suprema civitatis lax est, bleibt in seinem unverminderten Werth und Ansehen; aber das öffentliche Heil, welches zuerst in Bestrachtung zu ziehen steht, ist gerade diesenige gesehliche Versassung, die Iedem seine Fraiheit durch Gesehe sichert; wobei es ihm undenommen bleibt, seine Gtückseitzleite auf jedem Wege, welcher ihm der beste dünkt, zu suchen, wenn er nur nicht jener allgemeinen gesehr mößigen Freiheit, mithin dem Rechte anderer Micunterthanen Abzunch thut.

Ben die oberfte Macht Gefete gibt, die zunächst auf die Bludfeligfeit, (bie Bobihabenheit ber Burger, bie Bevolkerung u. bgl.) gerichtet finb, fo geschieht biefes nicht als 3wed ber Errichtung einer burgerlichen Berfaffung, fonbern blos als Mittel, ben rechtlichen Buffand, vornehmlich gegen außere Reinde des Bolts am fich ern. Sieruber muß bas Staatsoberhaupt befugt fein, felbst und allein ju uttheilen, ob bergleichen jum Flor bes gemeinen Befens gebore, welcher erforberlich ift, um feine Starte und Reftigfeit somohl innerlith, als wider angere Feinde ju fichern; fo aber bas Bolt nicht gleichsam wiber seinen Billen gludlich ju machen, fonbern nur ju machen, bag es als gemeines Befen eriftire\*). biefer Beurtheilung, ob jene Maagregel fluglich genommen fe ober nicht, tann awar ber Gefengeber irren, aber nicht in ber, ba er fich felbst fragt, ob bas Gefet auch mit bem Rechtsprincip gu; sammenftimme ober nicht; benn ba bat er jene Spee bes ursprunge lichen Bertrags jum unfehlbaren Richtmaaße, und zwar a priori. bei der Sand, (und banf nicht, wie beim Gludfeligkeitsprincip, auf

<sup>\*)</sup> Dahin gehören gewisse Berbote ber Einfuhr, bamit die Erwerbmittel bem Unterthanen zum Besten und nicht jum Bortheil ber Ausmartigen und Aufmunterung des Fleißes Anderer befördert werden, weil der Staat ohne Wohlhabenheit des Bolts nicht Krafte genug besigen wurde, ausmartigen Felnden ju vilderfteben, der fich seitet als gemeines Wesen zu erhalten.

Erfahrungen harren, bie ihn von ber Sanglichkeit feiner Mittel allererft belehren muffen.) Denn wenn es fich wur nicht wiberfpricht, bag ein ganges Bolt ju einem folchen Gefete aufammenfimme, et mag ihm auch fo fauer antommen, wie et wolle: fo if es bem Rechte gemaß. Ift aber ein bffentliches Gefet biefem nes maß, folglich in Rudficht auf bas Recht untabelig (irrepreheus fibel); so ift bamit auch bie Befugniß, ju zwingen, und auf ber anderen Seite bas Berbot, fich bem Billen bes Gefrigebere ja wieht thatlich ju wiberfeben, verbunden: b. i. bie Dacht im Stante. bie bem Gefete Effett gibt, ift auch unwiderfteblich (errefiftibel), und es eriffirt fein rechtlich bestehendes gemeines Befen ohne eine folche Gewalt, die allen inneren Widerftand nieberschlagt, weil bie fer einer Marime gemäß geschehen wurde, bie, allgemein gemacht, alle burgerliche Berfaffung zernichten und ben Buftanb, worin allein Menfchen im Bofit ber Rechte überhaupt fein tonnen, vertilgen wurde.

Sieraus folgt: bag alle Biberfeglichkeit gegen die oberfte gefet: gebende Macht, alle Aufwiegelung, um Unzufriedenheit ber Unterthanen thatlich werben ju laffen, aller Aufftand, ber in Rebellion ausbricht, bas hochfte und ftrafbarfte Berbrechen im gemeinen Befeit ift; weil es beffen Grundfeste gerftort. Und biefes Berbot ift uns bebingt, fo bag, es mag auch jene Macht sber ihr Maent, bes Staatsoberhaupt, fogar ben ursprunglichen Bertrag verlett und fich Baburch bes Rechts, Gefetgeber ju fein, nach bem Begriff bes Unterthand verluftig gemacht haben, indem fie die Regierung bevolls machtigt, burchaus gewaltthatig (tyrannifch) zu verfahren, bemach bem Unterthan tein Biberftand, als Gegengewalt, rlaubt bleibt. Der Grund bavon ift: weil bei einer ichon subsissirenden burgerlichen Berfaffung bas Boll tein ju Recht beständiges Urtheil mehr bat ju bestimmen, wie jene folle verwaltet werben. Denn man fete: es habe ein folches, und zwar bem Urtheile bes wirklichen Staatsbberfauptes jumiber; wer foll mitfcheiben, auf weffen Seite bas Recht fei? Reiner von Beiben tann es, als Richter in feiner eigenen Sache, thun. Alfo mußte es noch ein Oberhaupt über bem Dberhaupte geben, welches zwischen diesem und bem Bolk entschiebe; welches sich widerspricht. — Auch kann nicht etwa ein Nothrecht (jun in ennu unversitatio), welches ohnehin, als ein vermeintes Recht, in der höchsten (physischen) Roth Unrecht zu thun, ein Unding ist.), dier eintreten und zur Hebung des die Elgenmacht bes Bolks einschränkenen Schlagdaums den Schlissel heugeben. Denn das Oberhaupt des Staats kann ebensowehl sein hartes Berssahren zugruhr durch Klage über ihr ungedührliches Leiden gegen ihn zur rechtsutzen weinen; und wer soll hier nun entschelden? Were sich im Besit der obersten dissentichen Rechtspsiege besindet, und das ist gerade das Gtaatsoberhaupt, dieses kann es allein thun; und Wienand im gemeinen Wesen kann also ein Recht haben, ihm diesen Besit streitig zu machen.

Gleichwohl finde ich achtungswurdige Manner, welche biefe Befugnif bes Unterthans jur Gegengewalt gegen feinen Oberen

<sup>\*)</sup> Es gibt feinen Casus necessitatis, ale in bem Fall, wo Pflichten, namlich unbedingte und (zwar vielleicht große, aber boch) bebingte Pflicht, gegen einander freiten; j. B. wenn es auf Abwendung eines Unglude vom Staat burch ben Berrath eines Menichen antommt, ber gegen einen Anderen in einem Berhaltnig, etwa wie Bater und Sohn, ffande. Diefe Momenbung bes Uebels bes Erfteren ift unbebingte, bie bes Ungluch bes Letteren aber nur bedingte Pflicht, (namlich fofern er fich nicht eines Berbrechens wider ben Staat schuldig gemacht hat.) Die Unzeige, bie der Logtere von ber Unternehmung bes Erfteren ber Dbrigfeit machen marbe, thut er vielleicht mit bem größten Biderwillen, aber bnoch Roth (namlich bie moralifche) gedrungen. - Wenn aber von Ginem, welcher einen anderen Schiffbruchigen von feinem Bret floft, um fein eigenes Leben ju erhalten, aufagt with: er habe burch feine Doth (bie phyfifche) ein Recht bazu befome men; fo ift bas gang falich. Denn mein Leben gu erhalten, ift nur bedingte Pflicht, (wenn es ohne Berbrechen gefchehen tann,) einem Underen aber. ber mich nicht beleibigt, ja gar nicht einmal in Gefahr bas meinige ju per lieren bringt, es nicht gu nehmen, ift unbedingte Pflicht. Die Lebrer bes allgemeinen burgerlichen Rechts verfahren gleichwohl mit der rechtlichen Befugnif, die fie biefer Mothhulfe jugefteben, gang confequent. Denn die Dbeige teit tenn teine Strafe mit bem Berbot verbinden, weil biefe Girafs bes Lod fein mußte. Es ware aber ein-ungereimtes Gefes, Jemandem den Tod androben, wenn er fich in gefährlichen Umftanden bem Sobe nicht freiwillig ûberlieferte.

unter gewissen Uenständen behaupten, unter denen ich hier nur den im seinen Behren des Naturechts sehr behutsamen, bestimmten und bescheidenen Ach en wall anführen will\*). Er sagt: "Wonn die Gesahr, die dem gemeinen Wesen and langerer Dusdung der Ungevechtigkeit des Oberhauptes droht, gedser ist, als von Ergreisung der Wassen gegen ihn besorgt werden kann; alsdam könne das Volk jenem widerstehen, zum Behuf diese Rechts von seinem Unterwerfungsvertrag abgehen und ihn als Aprannen entithronen." Und er schließt darauf: "Es kehrte das Bolk auf solche Art (bessehungsweise auf seinen vorigen Oberherrn) in den Naturzustand zurück."

Ich glaube gern, bag weber Achenwall, noch irgend einer ber waderen Ranner, Die bieraber mit ihm einflimmig vernimftelt baben, je in irgend einem vorkommenden Ball ju fo geführlichen Umternehmungen ihren Rath ober Beiftimmung murben gegeben boben; auch ift taum zu bezweifeln, bag, wenn jene Emporungen, weburch bie Schweig, bie vereinigten Rieberlande, ober auch Großbritannien ihre jegige für fo gludlich gepriefene Berfaffung errungen baben, miflungen waren, bie Lefer ber Geschichte berfelben in ber binrichtung ihrer jest so erhobenen Urheber nichts, als verbiente Strafe großer Stagtsverbrecher feben wurben. Denn ber Musgang mifcht fich gewöhnlich in unfere Beurtheitung ber Rechtsgrunde, obzwar iener ungewiß war, biefe aber gewiß find. Es ift aber flar, bag mas die letteren betrifft, - wenn man auch einraumt, bag burch eine folde Emporung bem Landesberrn, (ber etwa eine joveuse entrée, als einen wirklichen, jum Grunde liegenden Bertrag mit bem Bolt verlet hatte,) tein Unrecht gefchabe, - bas Bolt buch burch biefe Art, ihr Recht zu suchen, im hochsten Grabe Unrecht gethan habe; weil biefelbe (zur Maxime angenommen) alle rechtliche Berfaffung unficher macht, und ben Buftand einer volligen Gefetloffateit (status naturalis), wo alles Recht aufhort, wenigstens Effect gut haben, einführt. - Rur will ich bei biefem Sange fo

<sup>\*)</sup> Jus Naturae. Editio quinta. Pars posterior, §. 203-206.

vieler wohlbenkenden Berfasser, dem Bolf (zu seinem eigenen Beschen) das Wort zu reben, bemerken: daß dazu theils die gewöhnliche Tänschung; wenn vom Princip dek Rechts die Rede ist, das Princip der Glückseitgleit ihren Urtheilen unterzuschieben, die Ursache seiz theils auch, wo kein Instrument eines wiellich dem gemeinen Wesen vorgelegten, vom Oberhaupt desselben acceptärten, und von beiben sanctionirten Vertrags anzutressen ist, sie die Ides von einem ursprünglichen Vertrag, die immer in der Vernunft zum Grunde liegt, als Etwas, welthas wirklich geschem sein müsse, annahmen, und so dem Volke immer die Besugniß zu erhalten meinten, davon bei einer groben, aber von ihm selbst dasür beurtheilten Verletzung nach seinem Gutbürsten abzugehen \*).

Man sieht hier offenbar, was das Princip der Stackfetigkeit, (welche eigentlich gar keines bestimmten Princips sähig ist,) auch im Staatsrecht für Boses anrichtet, so wie es solches in der Moral thut, auch selbst bei der besten Meinung, die der Lehrer bestelben beabsichtigt. Der Gouverain will das Bolk nach seinen Begriffen glücklich machen, und wird Despot; das Wolk will sich den allgemeinen menschlichen Anspruch auf eigene Glückseligkeit nicht nehmen lassen, und wird Rebell. Wenn man zu allererst gefragt hütte, was Rechtens ist, (wo die Principien a priori seststeben, und kein Empiriker darin psuschen kann;) so würde die Idee des Gosiale contracts in ihrem unbestreitbaren Ausehen bleiben; aber nicht alls

<sup>&</sup>quot;) Es mag auch immer der wirkliche Bestrag des Bolfs mit dem Oberherrn verlett sein, so kann dieses doch alsbann nicht sosort als gemeines Wesen, sondern nur durch Rottirung, entgegenwirken. Denn die bisher bestandene Bersassung war vom Bolke zerrissen; die Organisation aber zu einem neuen gemeinen Wesen sollte allererst noch geschehen. Dier tritt nun der Justand der Anarchie mit allen ihren Gräueln ein, die wenigstens das durch möglich sind; und das Unraht, welches hier geschieht, ist eisdann das, was eine jede Partei der anderen im Bolke zusüger; wie auch aus dem aus gesührten Beispiel erhellt, wo die aufrührerischen Unterthanen jenes Staats zuleht einander mit Gewalt eine Bersassung ausdringen wollten, die weit drückender geworden wäre, als die, welche sie verließen; nämlich von Geistlichen und Aristokraten verzehrt zu werden, statt das sie unter einem, Alle beherrschenden Oberhaupt mehr Gleichheit in Bertheilung der Staatsburden erwarten konnten,

Sactum, (wie Danton will, whine welches er alle in ber wirklich eriflicenden durgerlichen Werfaffung befindlichen Rechte und alles Eigenthum für null und nichtig erklärt,) sondern nur als Bernunstsprincip der Beurtheitung aller diffentlichen rechtlichen Berfassung überhaupt. Und man wurde einsehen: daß, ehe der allgemeine Wille da ist, das Boll gar kein Iwangsrecht gegen seinen Gebieter bosibe, weil es nur durch diesen rechtlich zwingen kann; ist jener aber da, ebensowohl kein von ihm gegen diesen auszundender Iwang Statt sinde, weil es alsdann selbst der oberste Gebieter ware; mithin dem Boll gegen das Staatsoberhaupt nie sein Iwangsrecht (Webersehlichkeit in Worten oder Werken) zukomme.

Wir feben auch biefe Theorie in ber Praris hinreichend beflätigt. In ber Berfaffung von Großbritannien, wo bas Bolt mit feiner Confidution fo groß thut, ais ob fie bas Muffer für alle Welt mare, finden wir boch, baß fie von ber Befugniß, die bem Boll, im Fall ber Monarch ben Contract von 1688 übertreten follte nuffebt, gang fill fcweigt; mithin fich gegen ibn, wenn er fie verbeben wollte, weil tein Gefet hieruber ba ift, in Geheim Rebellion worbebult. Denn bag bie Conftitution auf biefen gall ein Gefet enthalte, welches bie subfiftivende Berfaffung, von ber alle befanderen Befete ausgeben, (gefet auch ber Contract fei verlett,) umzufturgen berechtigte, ift ein flater Biberfpruch; weil fie alebann auch eine öffentlich constituirte \*) Gegenmacht enthalten mitte, mithin noch ein zweites Staatsoberhaupt, welches bie Bolferechte gegen bas erftere beschütte, fein mußte, bann aber auch ein brittes, welches awischen Beiben, auf wessen Seite bas Recht sei, entschiebe. -Auch haben jene Bolfsleiter (ober, wenn man will, Bormunder), besorat wegen einer folden Anklage, wenn ihr Unternehmen etwa fehl schlige, bem von ihnen weggeschreckten Monarchen lieber eine

<sup>\*)</sup> Rein Recht im Staate kann durch einen geheimen Barbehaft, gleiche sam heimtstelisch, verschwiegen werden; am Wenigsten das Recht, welches sich das Bolk als ein zur Constitution gehöriges anmaßt; well alle Gefebe ders selben als aus einem öffenklichen Willen entsprungen gedacht werden uruffen. Es mußte also, wenn die Constitution Aufstand erlaubte, diese das Recht dazu, und auf welche Art davon Gebrauch zu machen sei, öffentlich erklären.

freiwillige Berlaffung ber Regideung angebichtet, als fich bas Recht ber Abfehung beffelben angemaßt, wodurch sie bie Berfaffung in offenbaren Widerspruch mit fich seibst wurden verseht haben.

Wenn man mir nun bei biesen meinen Behauptungen ben Box wurf gewiß nicht machen wird, daß ich durch diese Unverlesbartekt den Monarchen zu viel schmeichte, so wird man mir hoffentlich auch denjenigen ersparen, daß ich dem Bolt zu Gunsten zu viel behaupte, wenn ich sage, daß bieses gleichfalls seine unverlierbaren Rechte gegen das Staatboberhaupt habe, obgleich diese keine Zwangsrechte sein können.

Hobbes ist der entgegengesetten Meinung. Nach ihm (de Cive, cap. 7. §. 14) ist das Staatsoberhaupt durch Bertrag dem Bolt zu nichts verbunden, und kann dem Burger nicht Unrecht thun, (er mag über ihn versügen, was er wolle.) — Dieser Sat wurde gant tichtig sein, wenn man unter Unrecht diesenige Lasson versteht, welche dem Beleidigten ein 3 wangsrecht gegen den jenigen einraumt, der ihm Unrecht thut; aber so im Allgemeinen ist der Sat erschrecklich.

Der nicht = widerspenstige Unterthan muß annehmen konnen, fein Oberherr wolle ihm nicht Unrecht thur. Mithin ba jeber Menfc boch seine unverlierbaren Rechte hat, die er nicht einmal aufgeben kann, wenn er auch wollte, und über die er felbft zu urtheilen befugt ift, bas Unrecht aber, welches ibm feiner Meinung nach widerfahrt, nach jener Boraussehung nur aus Irrthum ober Unkunde gewiffer Folgen aus Gefeben ber oberften Dacht geschieht; fo muß bem Staatsburger, und gwar mit Bergunftigung bes Oberheren fetbit, bie Befugniß jufteben, feine Deinung über bas, mas von ben Berfügungen beffelben ihm ein Unrecht gegen bas gemeine Befen au fein scheint, offentlich befannt ju machen. Dem bag bas Dberhaupt auch nicht einmal irren, ober einer Sache undunbig fein konne. anzunehmen, wurde ihn als mit himmlischen Gingebungen begnabigt und über die Menschheit erhaben vorstellen. Also ift Die Rreiheit ber Feber, - in ben Schranten ber Sochachtung und Liebe fur die Berfaffung, worin man lebt, durch die überale Denfungsart der

Unterthanen, die jene noch dazu seibst einsibst, gehalten, (und dahin beschränken sich auch die Federn einander von selbst, damit sie nicht ihre Freiheit verlieren,) — das einzige Pallabium der Wolksrechte. Denn diese Freiheit ihm auch absprechen zu wollen, ist nicht allein so viel, als ihm allen Anspruch auf Recht in Anschung des odersten Weschlähabers (nach Hobbes) nehmen, sondern auch dem Letzteren, dessen Wille blos dadurch, daß er den allgemeinen Wolkswillen repräsentirt, Unterthanen als Würgern Besehle gibt, alle Kenntniss von dem entziehen, was, wenn er es wüste, er selbst adandern würde, und ihn mit sich selbst in Widerspruch sehen. Dem Obershaupte aber Besorgniß einzuslößen, daß durch Selbst und Lautdenken Unruhen im Staate erregt werden dursten, heißt so viel, als ihm Wistrauen gegen seine eigene Macht, oder auch Haß gegen sein Bolk erweden.

Das allgemeine Princip aber, wornach ein Bolf seine Rechte negativ b. i. blos zu beurtheilen hat, was von der bochsten Gestogebung als mit ihrem besten Billen nicht verordnet anzusehen sein mochte, ist in dem Sat enthalten: Was ein Bolf über sich felbst nicht beschtießen kann, das kann der Gesetzgeber auch nicht über das Bolk beschließen.

Wenn also z. B. die Frage ist: ob ein Geset, das eine gewisse einmal angeardnete kirchliche Berfassung für beständig sverdauernd andesoble, als von dem eigentlichen Willen des Gesetzebers (seiner Absicht) ausgehend angesehen werden könne? so frage man sich zuerst: ob ein Polle es sich zum Gesetz machen dürfe, daß gewisse einmal angenommene Glaubenssätze und Formen der außeren Religion sür immer dleiben sollen; also ob es sich selbst in seiner Rachtomsempschaft hindern dürse, in Religionseinsichten weiter sortzuschreiten wer etwanige alte Irrthümer abzuändern? Da wird nun klar, daß ein ursprünglicher Contract des Rolks, welcher dieses zum Gesetz machte, an sich selbst null und nichtig sein würde; weil er wider die Bestimmung und Zwede der Menschheit streitet; miehin ein darnach gegebenes Gesetz nicht als der eigentliche Wille des Monarchen, dem also Gegenvorstellungen gemacht werden können,



401. Rom Berhaltnis ber Theorie jus Praris im Staatsrecht. 401 anzusehen ist. — In allen Sallen aber, wenn etwas gleichmohl boch von ber aberfien Geseigebung so versügt mare, tonnen mar alles

won der abersten Gesetzebung jo versugt mare, konnen zwar allgemeine und offentliche Urtheile barüber gefällt, nie aber wortlicher

ober thatticher Wiberftand bagegen aufgeboten werben.

Es muß in einem jeden gemeinen Wesen ein Gehorsam unter dem Mechanismus der Staatsversassung nach Imangsgesetzen, (die aufs Ganze gehen,) aber zugleich ein Geist der Freiheit sein, da Jeder in dem, was allgemeine Menschenpslicht betrifft, durch Vernunft überzeugt zu sein verlangt, daß dieser Iwang rechtmäßig sei, damit er nicht mit sich selbst in Widerspruch gerathe. Der erstere ohne den letzteren ist die veranlassende Ursache aller geheis men Gesellschaften. Denn es ist ein Naturderuf der Menschheit, sich, vornehmlich in dem, was den Menschen überhaupt angeht, einander mitzutheilen; jene Gesellschaften also würden wegsallen, wenn diese Freiheit begünstigt wird. Und wodurch anders können auch der Regierung die Kenntnisse kommen, die ihre eigene wesentliche albsicht befördern, als daß sie den in seinem Ursprung und in seinen Wirtungen so achtungswürdigen Geist der Freiheit sich außern läst?

Nirgend fpricht eine, alle reine Bernunftprincipien vorbrigebenbe Praris mit mehr Anmaßung über Theorie ab, als in ber Frage über die Erforberniffe zu einer guten Staatsverfaffung. Die Urfache ift, weil eine lange bestandene gefetliche Berfassung bas Bolt nach und nach an eine Regel gewöhnt, ihre Gludfeligkeit fomobl, als ihre Rechte nach dem Buftande ju beurtheilen, in welchem Alles bisher in seinem ruhigen Gange gewesen ift; nicht aber umgekebrt biefen letteren nach Begriffen, die ihnen von beiden burch bie Bernunft an bie Sand gegeben werben, ju fchaten; vielmehr jenen valfiven Buftanb immer boch ber gefahrvollen Lage noch vorzugieben, einen befferen zu suchen, (wo basjenige gilt, mas Sippofrates ben Mergten zu beherzigen gibt: judicium anceps, experimentum periculosum.) Da nun alle lang genug bestandene Berfaffungen, fie mogen Mangel haben, welche fie wollen, hierin bei aller ihrer Berschiebenheit einerlei Resultat geben, namlich mit ber, in welcher man Rant f. 2B. V. 26

Digitized by Google

M, zufrieben zu fein; so gilt, wenn auf bas Wolfswohlergeben werb, eigentlich gar keine Theorie, fonbern Mes beruht auf einer ber Erfahrung folgsamen Praris.

Sibt es aber in der Vernunft so etwas, als sich durch das Wort Staatsrecht ausbrücken läßt, und hat dieser Begriff sür Menschen, die im Antagonismus ihrer Freiheit gegen einander siehen, verdindende Krast, mithin objective (praktische) Realität, ohne daß auf das Wohl= ober Uebelbesinden, das ihnen daraus entspringen und, noch hingesehen werden darf, (wovon die Kenntniß blos auf Ersahrung beruht;) so gründet es sich auf Principien a priori, (benn was Necht sei, kann nicht Ersahrung lehren;) und es gibt eine Theorie des Staatsrechts, ohne Einstimmung mit welcher keine Praxis guttig ist.

Hierwiber kann nun nichts aufgebracht werben, ale: bag, obswar bie Menschen bie Ibee von ihnen zustehenden Rechten im Ropfe haben, fie boch ihrer Bergenshartigfeit halber unfabig und umpurbig waren, barnach behandelt zu werben, und baber eine oberfie, blos nach Rlugheiteregeln verfahrende Gewalt fie in Ordnung halten burfe und muffe. Diefer Bergweiflungesprung (salto mortale) ift aber von ber Urt, bag, wenn einmal nicht vom Recht, fondern nur von der Gewalt die Rebe ift, das Bott auch die feinige versuchen und fo alle gesetzliche Berfaffung unficher machen burfte. Wenn nicht etwas ift, was burch Vernunft unmittelbare Achtung abnothigt, (wie bas Menschenrecht,) fo find alle Ginfluffe auf bie Billführ ber Menfchen unvermögenb, bie Freiheit berfelben zu banbigen. Aber wenn neben bem Wohlwollen bas Recht laut fpricht, bann zeigt fich bie menschliche Natur nicht so verunartet, daß seine Stimme von berfelben nicht mit Ehrerbietung angebort wethe. (Tum pietate gravem meritisque si forte virum quem Conspexere, silent arrectisque auribus adstant. Virgil.)

## M.

Bom Berhaltnif ber Theorie jur Praris im Bollerrecht.

In allgemein philanehropischer b. i. kosmopolitischer Absiche betrachtet \*).

(Gegen Mofes Menbelsfohn.)

At bas menfchiche Geschlecht im Sanzen zu lieben, ober ift es ein Gegenfiand, ben man mit Unwillen betrachten muß, bem man grar, (um nicht Wifanthrop gu werben,) alles Gute wünfcht, es boch aber nie von ibm erwarten, mitbin feine Mugen lieber von ihm abwenden muß?- Die Beantwortung biefer Wrage berubt auf ber Untwort, die man auf eine andere geben wird: find in ber menfehlichen Ratur Anlagen, aus welchen man abnehmen kann, bie Battung werbe immer gum Befferen fortidreiten, und bas Bofe jetiger und vergangener Beiten fich in bem Guten ber kunftigen ver-Bieren? Denn jo konnen wir die Gattung boch weniaftens in ihrer beständigen Unnaberung gem Guten lieben, fonft mußten wir fie haffen ober verachten; die Biererei mit ber allnemeinen Menschenfiebe. bie alebann hochstens nur eine Liebe bes Wohlwollens, nicht bes Moblaefallens fein wurde,) mag bagegen fagen, was fie wolle. Dem was Bofe ift und bleibt, vornehmlich bas in vorsätzlicher wechselfeitiger Berletzung ber beiligften Menfchenrechte, bas tann

<sup>\*)</sup> Es fallt nicht sofort in die Augen, wie eine allgemein sphilans thropische Boraussegung auf eine weltbürgerliche Berfassung, diese aber auf die Bründung eines BSIFexxechts hinweise, als einen Bustand, in welchem allein die Aulagen der Menschheit gehörig entwickelt werden können, die unsere Gattung liebenswurdig machen. Der Beschluß dieser Nummer wird diesen Busammenhang vor Augen stellen.

man — auch bei ber größten Bemühung, Liebe in sich zu erzwingen, — boch nicht vermeiben zu hassen; nicht gerabe um Menschen Uebels zuzusügen, aber boch so wenig wie möglich mit ihnen zu thun haben.

Rofes Denbelsfohn war ber lebteren Reimung (Berufalem, aweiter Abichnitt, G. 44 bis 47), bie er feines Freundes Le ffing's Supothele von einer gottlichen Erziehung bes Manichengeschliechts entgegenfett. Es ift ihm Sirngespinnft: "bag bas Gange, bie Menfcheit binnieben, in ber Folge ber Beiten immer vorwarts ruden und fich vervolltommnen folle. - Bir feben, fagt er, bas Menschengeschlecht im Gangen Eleine Schwingungen machen; und es that nie einige Schritte vorwarts, ohne balb nachher mit gebop: pelter Geschwindigkeit in feinen vorigen Buftand gurud gu gleiten." (Das ift fo recht ber Stein bes Glipphus; und man nimmt auf biefe Art, gleich bem Indier, bie Erbe als ben Bugungsort fur alte, jett nicht mehr erinnerliche Simben an.) .- ... Der Manfeh acht weiter; aber die Menschheit schwankt beständig genischen fest: gesetzten Schranken auf und nieber; behalt aber, im Gangen betrachtet, in allen Perioden ber Beit ungefiehr biefelbe Stufe ber · Sittlichkeit, baffdbe Maag von Reinion und Irreligion, von Lauend rund Lafter, von Bludfeligfeit (?) und Glenbi" - Diefe Bebaup: tungen leitet er (S. 46) baburch ein, bas er fagt: "Ihr wollt errathen, was fur Abfichten Die Berfehung mit; ber Menschheit habe? Schmiebet teine Oppothefen;" (Theorie hatte er biefe worber genannt;) "schauet nur umber auf bes wirklich geschieht; und werne Ihr einen Ueberblick auf die Geschichte, aller Beiten werfen könnt, auf bas, was von jeher geschehen ift. Dieses ift Thatsache; Diefes muß gur Abficht gebort haben, muß in bem Mang ber Beisheit genehmigt ober wenigstens mit aufgenomuten worden fein."

Ich bin anderer Meinung. — Wenn es ein einer Gottheit wurdiger Anblick ist, einen tugendhaften Mann mit Widermartigkeiten und Versuchungen aum Bosen xingen und ihn den noch dagegen Stand halten zu sehen; so ist es ein, ich will nicht sagen einer Gottheit, sondern selbst des gemeinsten, aber wohlden-

fenden Manichen bochft umwürdiger Anblick, bas menichliche Gefeblecht von Beriobe au Periobe wur Angend binauf Schritte thun. und bald barant eben so tief wieder in Laften und Elend zurückfallen ju feben. Eine Beile biefem Trauerfpiel juguschauen, tann vielleicht rührend und besehrend fein; aber endlich muß boch ber Worhang fallen. Denn auf bie Lange wird es jum Poffensviel; und wenn bie Acteurs es gleich nicht mube werben, weil fie Narren find, fo wird es boch ber Auschauer, ber an einem ober bem anberen Act genug bat, wenn er baraus mit Grunde abnehmen tann, bag bas nie zu Ende kommende Stud ein ewiges Ginerlei fei. Ende folgende Strafe tann gwar, wenn es ein blofes Schauspiel ift, bie unangenehmen Empfindungen burch ben Ansgang wiederum gut machen. Aber Lafter ohne Bahl, (wenngleich mit bazwischen ein: tretenben Augerben) in ber Wirklichkeit fich über einander thurmen ju laffen, bamit bereinft recht viel gestraft werben tonne; ist menigftens nach unseren Begriffen sogar ber Moralität eines weisen Belt: urhebers und Regierers zuwider.

Ich werbe also annehmen burfen: daß, da das menschliche Geschlecht beständig im Fortruden in Ansehung ber Gultur, als bem Raturzwede beffelben, ift, es auch im Fortschreiten gum Befferen in Unsehung bes moralischen 3wecks seines Daseins begriffen sei, und bag biefes amar bisweilen unterbrochen, aber nie abgebrochen fein werbe. Diese Borquelegung zu beweifen, babe ich nicht notbig; ber Gegner, berfelben muß beweisen. Denn ich ftuge mich auf meine angeborne Pflicht, in jebem Gliebe ber Reihe ber Beugungen, worin ich (als Mensch überhaupt) bin, und boch nicht mit ber an mir erforberlichen moralischen Beschaffenheit fo gut, als ich fein sollte, mithin auch konnte, - fo auf die Rachkommenschaft zu wirken, daß sie immer beffer werbe, (wovon also auch die Moglichteit angenommen werben 'muß,) und baß fo biefe Pflicht von einem Gliebe ber Zeugungen jum anberen fich rechtmäßig vererben tonne. Es mogen nun auch noch so viel Zweifel gegen meine Soffnungen aus ber Beschichte gemacht werben, bie, wenn sie beweisenb waren, mich bewegen konnten, von einer bem Unschein nach vergeblichen Arbeit abzulassen; so kann ich boch, so lange bieses nur nicht ganz gewiß gemächt werden kann, die Pkicht (als bas liquidum) gegen die Mugheitstegel; aufs Unthunliche nicht hinzuarbeiten, (als bas illiquidum, weil es blose hypothese ist,) nicht vertauschen; und so ungewiß ich immer sein und bleiben mag, ob für bas menschliche Geschlecht das Bessere zu hoffen sei, so kann bieses doch nicht der Maxime, mithin auch nicht der nothwendigen Boraussehung berselben in präktischer. Abstuch, daß es thunlich sei, Abbruch thun.

Diese Boffnung befferer Beiten, vhne welche eine ernftiche Begierbe, etwas bem allgemeinen Bohl Erfpriefiches zu thun, nie bas menschliche Berg erwarmt hatte, bat auch jeberzeit auf bie Bearbeitung ber Bohlbentenben Einfluß gehabt; und ber gute Menbels= fohn mußte boch auch barauf gerechnet haben, wenn er fur Auf-Marung und Wohlfahrt ber Rution, zu welcher er gehorte, fo eifrig bemuht war. Denn fetoft und fur fich allein fie zu bewirten, wenn nicht Andere nach ihm auf berfelben Bahn weiter fort gingen, konnte er vernunftiger Beise nicht hoffen. Bei bem traurigen Anblid, nicht fowohl ber Uebel, Die bas menfchliche Geschlecht aus Natururfachen bruden, als vielmehr berjenigen, welche bie Menfchen fich unter einander felbst anthun, etheitert fich both bas Gemuth burch bie Aussicht, es tonne kimftig beffer werben; und zwar mituneigennützigem Bohlwollen, wenn wir langft im Grabe fein und bie Fruchte, bie wir jum Theil felbft gefaet haben, nicht einernbten werben. Empirische Beweisgtunde wiber bas Gelingen biefer auf Doffnung genommenen Entichliefungen richten bier nichts aus. Denn bağ basjenige, mas bisher noch nicht gelungen ift, barum auch nie gelingen werbe, berechtigt nicht einmal, eine pragmatische ober technische Absicht, (wie 3. B. bie bet Buftfahrten mit weroftat tischen Ballen,) aufzugeben; noch weniger aber eine moralische, welche, wenn ihre Bewittung nut nicht bemonstrativ unmöglich ift, Pflicht wird. Weberbem laffen fich manche Beweise geben, daß bas menfchliche Gefchlecht, im Gangen, wirfilch in unferem Beitattet, in Bergleichung mit allen vorigen, anfehnlich moralisch jum feloff

Besseren sortgerudt sei, (kurzhauernde hemmungen konnen nichts bagegen beweisen;) und daß das Geschrei von der unaushaitsam zunehmenden Berunartung besselben gerade daher kommt, daß, wenn
es auf einer höheren Styse der Moralität steht, es noch weiter pos
sich sieht, und sein Urtheil über, das, mas man ist, in Pergleichung
mit dem, was man sein sollte, mithin unser Selbstodel immer

befto ftrenger mird, je mehr Stufen ber Sittlichkeit mir im Gongen bes und bekannt geworbenen Weltlaufe schon erfliegen haben.

Fragen wir nun: burch welche Mittel biefer immermabrenbe Fortschritt jum Besseren burfte erhalten und auch wohl beschleunigt werben; fo fieht man bald, bag biefer ins unermegliche Beite gebende Erfalg nicht fomobl bavon abhängen merbe, mas wir thun, (2. B. pon ber Erziehung, Die wir ber jungeren Welt geben,) und nach melder Methode mir verfahren fallen, um es zu bewirken; fonbern von bem, mas bie menschliche Natur in und mit uns thun wirb, um und in ein Gleis zu nothigen, in welches wir uns pon felbft nicht leicht fügen wurden. Denn von ihr, ober vielmehr, (weit hochfte Weisheit zur Bollenbung biefes 3meds erforbert wird.) von ber Borfebung allein fonnen wir einen Erfolg erwarten, ber auf Sanze und von ba auf die Theile geht, da im Gegentheil bie Menschen mit ihren Entmurfen nur von den Theilen gungehen, wohl gar nur bei ihnen fteben bleiben, und aufs Sange, gis ein foldes, welches fur fie ju groß ift, zwar ihre Sbeen, aber nicht ihren Einfluß erftreden tonnen; vornehmlich ba fie, in ihren Entwurfen einander widerwartig, fich aus eigenem freien Borfat fchwerlich bagu vereinigen murben,

So wie affeitige Gemaltthatigkeit und daraus entspringende Roth endlich ein Polk zur Entschließung bringen mußte, sich dem Zwange, den ihm die Vernunst kelbst als Mittel porschreibt, name lich dem öffentlichen Gesetz zu unterwerken und in eine staats burg erliche Verkassing zu treten; so nut auch die Noth aus den beständigen Kriegen, in melchen wiedezum Staaten einander zu schmalern oder zu untersochen suchen, sie zuleht dehin bringen, seibst wider Willen, entweber in eine weltburgerliche Versassing zu treten; oder ift

ein solcher Bustand eines allgemeinen Friedens, (wis edunit übersgroßen Staaten wohl auch mehrmalen gegangen A.) auf einer ans beren Geite der Freiheit noch gefährlicher, indem er den schrecklichessen Despotismus herbeiführt, so muß sie diese Roth doch zu einem Bustande zwingen, der zwar kein weltburgerliches gemeines Wesen unter einem Oberhaupt, aber doch ein rechtlicher Bustand der Födet at tion nach einem gemeinschaftlich verabredeten Wolkervechtist.

Denn ba bie fortruckenbe Cultur ber Staaten mit bem annleid wachsenben Sange, fich auf Roften ber Anbeten burch Bift vber Gewalt zu vergrößern, bie Rriege vervielfültigen, und burch immer (bei bleibender Lobnung) vermehrte, auf flebenbem Anf und in Difciplin erhaltene, mit ftets gablreicheren Rriegsinftrumenten verfehene Deere immer bobere Roften verurfachen muß; indeg bie Preife aller Beburfnisse fortbauernd machsen, obne bag ein ihnen proportionirter fortschreitender Bumachs ber fie vorftellenden Metalle gehofft werben tann; tein Friede auch fo lange bauert, bag bas Ersparnig wahrend bemselben bem Roftenaufwand fur ben nachften Brieg gleich kame, wowider die Erfindung ber Claatsschutten zwar ein fimmreiches, aber fich felbft julest vernichtenbes Sulfemittel ift; fo muß, was guter Bille batte thun follen, aber nicht that, enblich bie Ohnmacht bewirken: bag ein jeber Staat in ffinem Inneren fo organifirt werbe, bag nicht bas Staatsoberhaupt, bem ber Rrieg, (weil er ihn auf eines Underen, namitch bes Bolts, Roften führt,) eigentlich nichts koftet, sondern bas Bolk, bem er selbst koftet, bie entscheibende Stimme habe, ob Rrieg fein folle ober nicht, (wogu freilich bie Realisirung jener Spee bes ursprunglichen Bertrags noth: wendig vorausgefett werden muß.) Denn biefes wird es wohl blei: ben laffen, aus blofer Bergroßerungsbegierbe, ober um vermeinter, blos wortlicher Beleidigungen willen fich in Gefahr, perfonicher Durftigkeit, die das Oberhaupt nicht trifft, ju verfeten. Und fo wird auch die Rachkommenschaft, (auf die teine von ihr unverschuls beten Laften gewälzt werben,) ohne bag eben Liebe zu berfetben, fonbern nur Gelbftliebe jebes Beitalters bie Urfache bavon fein barf, immer gam Befferen, felbft im morallichen Ginn, fortfdreiten tonnen; indem jedes gemeine Mesen, unwermögend einem anderen gewaltthäsig zu schaben, sich allein am Recht halten muß und, daß andere ebenso gesownte ihm durin zu Hulfe kommen werden, mit Ernnba hoffen kann.

Diefes ift indes nur Meinung und blod Hopothefes ungewiß, wie alle Untheila, welche zu einer beabsichtigten Wirkung, Die nicht annalic in atteleere Gewalt ftebt, bie ihr einzig angemeffene Natururfache angeben wollen; und felbst als eine folche enthalt fie, in einem ichon beftebenben Staat, nicht ein Princip fin ben Unterthan. Le gu erzwingen (wie vorher pezeigt worden,) fondern nur für zwangsfreie Dberbaupten. Db es gwar in ber Ratur bes Menfchen nach ber gewöhnlichen Ordnung eben nitht liegt, von seiner Gewalt willthirtich nachtulaffen, gleichwohl es aber in bringenben Umftanben boch nicht unmöglich ift; fo tann man es für einen, ben moralis ichen Minfichen und Doffmungen ber Menfchen (beim Bewuftfein ihres Unvermögens) nicht unangemessenen Ausbruck balten, bie bazu erforbestithen Umflandes von ber Worfebung ju erwarten, melde bem 3mede ber Denfchheit im Sangen ihrer Gattung gur Erreis dung ihrer entlichen Beftimmung burch freien Gebrauch ihrer Rrafte, fo weit fie reichen, einen Ausgang verschaffen werbe, welchem bie Imede ber Denfchen, abgefonbert betrachtet, gerabe entgegenwirten. Denn eben bie Entgegenwirtung ber Neigungen, aus wele den bas Bife entiprinat, untereinander, verfchafft ber Bernunft ein freies Spiel, fie insgesammt zu unterjochen, und ftatt bes Bofen, was fich felbft zersiort, das Gute, welches, wenn es einmal da ift. fich fernerbin von felbft erhalt, herrschend gu machen.

Die menschliche Natur erscheint nirgend weniger liebenswürdig als im Berhaltnisse ganzer Botter gegen einander. Kein Staat ist gegen ben anderen wegen feiner Selbstständigkeit oder seines Eigensthums einen Augenblick gesichert. Der Wille, einander zu unters jochen, oder an dem Geinem zu schmälern, ist jederzeit da; und die Rüstung zur Bertheidigung, die dem Frieden oft noch drückender und für die innere Wohlsabet zersidrender macht, als selbst den

Rrieg, barf nie nachlaffen. Run ift bierwider tein anderes Dittel. als ein auf offentliche mit Dacht begleitete Gefete, benen fich jeber Staat unterwerfen mußte, gegrunbetes Bollerrecht, (nach ber Unas logie eines burgerlichen ober Staatsrechts einzelner Denfchen) moglich. - Denn ein bauernber allgemeiner Frieden, burch bie fogenannte Balance ber Dachte in Europa ift, wie Smift's Saus, welches von einem Baumeifter fo volltommen nach allen Sefeten bes Gleichgewichts erbaut mar, bag, als fich ein Sperling brauf fette, es sofort einfiel, ein blofes Sirngespinnft. - "Aber folden Bwangsgefegen, wird man fagen, werben fich Staaten boch nie unterwerfen; und ber Borfchlag zu einem allgemeinen Bollege faat, unter beffen Gewalt fich alle einzelne Staaten freiwillig bequemen follen, um feinen Gefeben zu gehorchen, mag in ber Abeorie eines Abt von St. Pierre, ober eines Rouffeau noch fo anig klingen, so gilt er boch nicht fur die Praris; wie er benn auch von aroßen Staatsmannern, mehr aber noch von Staatsoberhauptern als eine pedantisch : findische, aus ber Schule bervorgetretene Soce jederzeit ift verlacht worben."

Ich meinerseits vertraue bagegen boch auf bie Abeorie, bie von bem Rechtsprincip ausgeht, wie bas Berhaltnig unter Menichen und Staaten fein foll, und bie ben Erbengottern bie Maxime anpreift, in ihren Streitigkeiten jeberzeit fo zu verfahren, bag ein folg der allgemeiner Bolferstaat dadurch eingeleitet werbe, und ihn also als möglich (in praxi), und bag er fein tann, anzunehmen; - judleich aber auch (in subsidium) auf bie Natur ber Dinge, welche bahin zwingt, wohin man nicht gerne will, (fata volentem ducuat, nolentem trahunt.) Bei biefer letteren wird bann auch bie menfchliche Ratur mit in Unschlag gebracht; welche, ba in ihr immer noch bie Achtung für Recht und Pflicht lebendig ift, ich nicht für fo verfunten im Bofen halten tomn ober will, bag nicht bie moralischprattifche Bernunft nach vielen miflungenen Berfachen endlich über basseibe siegen und fie auch als kiebensmurbig barftellen soute. So biebt es alfo auch in kosmopolitischer Ruckficht bei ber Wehauptung: Bas aus. Bermunftgrunden für bie Theorie gut, bas gilt auch für bie Praris.

VII.

3 u m

ewigen Frieden.

Ein philosophischer Entwurf.

1795.

## Bum ewigen Frieden.

Db biefe satvrische Ueberschrift auf bem Schilde jenes Hollanbifchen Saftwirths, worauf ein Rirchhof gemalt war, bie Den= fchen überhaupt, ober besonders bie Staatsoberhaupter, die bes Rrieges nie fatt werden konnen, oder wohl gar nur die Philosophen gelte, bie jenen sugen Traum traumen, mag babin gestellt fein. Das bebingt fich aber ber Berfaffer bes Gegenwartigen aus. baff. ba ber praftische Politifer mit bem theoretischen auf bem Rug flebt, mit aroffer Selbstgefälligkeit auf ibn als einen Schulweifen berabaufeben, ber bem Staate, welcher von Erfahrungegrunbfaben ausgeben muffe, mit feinen fachleeren Ibeen teine Gefahr bringe, und ben man immer feine eilf Regel auf einmal werfen laffen tann. ohne bag fich ber weltkunbige Staatsmann baran tebren barf. biefer auch, im Rall eines Streites mit jenem fofern confequent verfahren muffe, hinter feinen auf gut Glud gewagten, und offent: lich geäußerten Meinungen nicht Gefahr fur ben Staat zu wittern; - burch welche Claufula falvatoria ber Berfaffer biefes fich bann hiemit in ber beften Form wiber alle bobliche Auslegung ausbrudlich verwahrt miffen will.

#### Erfter Abschnitt,

welcher die Praliminarartitel zum ewigen Frieden unter Staaten enthalt.

1. "Es foll kein Friedensschluß für einen folden gelten, der mit dem geheimen Borbehalt des Stoffs zu einem kunftigen Kriege gemacht worden."

Denn alsbenn mare er ja ein blofer Baffenstillstand, Aufschub ber Reinbseligkeiten, nicht Friede, ber bas Enbe aller Softilitaten bebeutet, und bem bas Beiwort ewig anzuhängen ein fcon verbachtiger Pleonasmus ift. Die vorhandenen, obgleich jeht vielleicht ben Paciscirenden selbst noch nicht bekammten Ursachen gum funftigen Rriege find burch ben Friedensschluß insgesammt vernichtet. fie mogen auch aus archivarischen Documenten mit noch fo scharffichtiger Musipahungsgefchicklichkeit ausgeklaubt fein. - Der Borbehalt (reservatio mentalis) alter allererst kunftig auszudenkender Pratensionen, beren tein Theil fur jest Erwähnung thun mag, weil beibe zu fehr erschopft find, ben Krieg fortzusegen, bei bem bofen Willen, bie erfte gunftige Gelegenheit ju biefem 3med zu benuten gehort zur Jesuitencasuistif, und ift unter ber Burbe ber Regenten, sowie die Willfahrigkeit ju bergleichen Deductionen unter ber Burbe eines Minifters beffelben, wenn man bie Sache, wie fie an fic felbft ift, beurtheilt.

Wenn aber, nach aufgeklarten Begriffen ber Staatsklugheit, in beständiger Vergrößerung der Macht, durch welche Mittel es auch sei, die wahre Chre des Staats gesetht wird, so fällt freilich jenes Urtheil als schulmäßig und pedantisch in die Augen.

2. "Gs foll tein für fich bestehender Staat (Rein ober groß, bas gilt hier gleichbiel,) von einem anderen Staate durch Erbung, Bauf ober Schenkung erworben werben konnen."

Ein Staat ift namlich nicht, (wie etwa ber Boben, auf bem er feinen Sit bat,) eine Sabe (patrimonium). Er ift eine Befellschaft von Menschen, über die Riemand anders, als er felbft, ju gebieten und zu bisponiren hat. Ihn aber, ber felbft als Stamm feine eigene Burgel hatte, als Pfropfreis einem anderen Staate einzuverleiben, heißt feine Erifteng, als einer moralifchen Perfon, auf. beben und aus ber letteren eine Sache machen, und wiberfpricht alfo ber Ibee bes ursprunglichen Bertrags, ohne die fich kein Recht über ein Bolf benten lagt \*). In welche Gefahr bas Borurfheil . biefer Erwerbungsart Europa, benn die anderen Belttheile haben nie bavon gewußt, in unseren bis auf die nenesten Beiten gebracht habe, baß fich namlich auch Staaten einander heirathen konnten. ift Nebermann bekannt, theils als eine neue Art von Induftrie. fich auch ohne Aufwand von Kraften burch Ramilienbundniffe übetmachtig zu machen, theils auch auf folde Art ben Lanberbefit zu erweitern. — Auch die Berbingung ber Truppen eines Staates an einen anderen, gegen einen nicht gemeinschaftlichen Zeind, ift babin gu gablen; benn bie Unterthanen werben babei als nach Belieben zu handhabende Sachen gebraucht und verbraucht.

3. "Stehende Heere (miles perpetuus) follen mit ber Beit gang aufhoren."

Denn sie bebroben andere Staaten unaufhorlich mit Rrieg, burch die Bereitschaft, immer dazu geruftet zu erscheinen; reizen biese an, sich einander in Menge der Gerusteten, die keine Grenzen kennt, zu übertreffen, und indem durch die darauf verwandten

<sup>\*)</sup> Ein Erdreich ist nicht ein Staat, der von einem anderen Staate, sondern dessen Recht zu regieren an eine andere physische Person vererbt werden fann. Der Staat erwirbt alsbann einen Regenten, nicht bieser als ein solcher, (d. f. der schon ein anderes Reich besigt,) den Staat.

Rosten ber Friede endlich noch brudenber wird, als ein furger Rrieg. fo find fie felbit Urfache won Angriffstriegen, um biefe Laft loszumerben : wogu tommt, bag gum Abbten ober getobtet zu werben in Sold genommen ju fein, einen Gebrauch von Menfchen als blosen Maschinen und Werkzeugen in ber Hand eines Anderen (bes Staats) zu enthalten icheint, ber fich nicht wohl mit bem Rechte ber Menschbeit in unserer eigenen Derson vereinigen lagt +). Gang anders ift es mit ber freiwilligen periodisch vorgenommen Uebung ber Staatsburger in Baffen bewandt, fich und ihr Baterland baburch gegen Angriffe von außen zu fichern. — Dit ber Anhäufung eines Schabes wurde es eben fo geben, bag er, von anderen Staaten als Bebrobung mit Rrieg angesehen, ju zuvorkommenben Ungriffen nothigte, (weil unter ben brei Dachten, ber Beeresmacht, ber Bunbesmacht und ber Gelbmacht, bie lettere mobl bas auverlaffigfte Rriegemerkzeug fein burfte; wenn nicht bie Schwieriakeit, die Große besselben zu erforschen, bem entgegenstande.)

4. "Es follen teine Staatsfchulben in Beziehung auf außere Staatshanbel gemacht werben."

Bum Behuf ber Landesbkonomie, (ber Wegebesserung, neuer Unsiedelungen, Anschaffung der Magazine für besorgliche Mismachsjahre u. s. w.,) außerhalb oder innerhalb dem Staate hüsse zu suchen, ist diese hulfsquelle unverdächtig. Aber, als entgegenwirkende Maschine der Machte gegen einander ist ein Creditspstem ins Unabssehliche anwachsender und doch immer für die gegenwärtige Korderung, (weil sie doch nicht von allen Gläubigern auf einmal gesschen wird,) gesicherter Schulden, — die sinnreiche Ersindung eines handeltreibenden Bolks in diesem Jahrhundert, — eine gefährliche

t) Die 1. Ausg. hat zu biesen Worten folgende Anmerkung: "\* So ants wortete ein bulgarischer Fürst dem griechischen Raiser, der den Zwist mit ihm nicht durch Bergiepung des Bluts seiner Unterthanen, sondern gutmuthiger Weise durch einen Zweitampf abmachen wollte: "ein Schmied, der Bangen hat, wird das glubende Eisen aus den Rohlen nicht mit den Sanden heraussnehmen"—." Der Grund, aus welchem sie in der 2. Ausg. fehlt, liegt offens bar darin, daß sie im 2. Abschn. beim 2. Desinitivartikel noch einmal vorkommt.

Gelbmacht, namich ein Schatz zum Kriegführen, der die Schatze aller anderen Staaten zusammengenommen übertrifft, und nur durch ben einnal bevorstehenden Ausfall der Taren, (der doch auch durch die Beledung des Berkehrs, vermittelft der Ruckwirkung auf Industrie und Erwerd, nach lange hingehalten wird,) erschöpft werden kann. Diese Leichtigkeit, Krieg zu führen, mit der Neigung der Machthabenden dazu, welche der menschlichen Natur eingeartet zu sein schenk, verdunden, ist also ein großes Hinderniß des ewigen Friedens, welches zu verbieten um desto mehr ein Praliminartikel deselben sein mußte, weil der endlich doch unvermeidliche Staatsbanz. kerott manche andere Staaten unverschuldet in den Schaden mit verwickeln muß, welches eine öffentliche Lässon der letzteren sein wurde. Mithin sind wenigstens andere Staaten berechtigt, sich gezen einen solchen und dessen Anmaßungen zu verbünden.

5. "Rein Staat foll fich in die Verfassung und Regierung eines anderen Staates gewaltthatig einmischen."

Denn was kann ihn bazu berechtigen? Etwa bas Skanbal, mas er ben Unterthanen eines anderen Staats gibt? Es fann biefer vielmehr, burch bas Beispiel ber großen Uebel, bie fich ein Bolk burch feine Gefehlofigkeit jugezogen bat, jur Barnung bienen; und überhaupt ift bas bofe Beispiel, mas eine freie Perfon ber anberen gibt, (als scandalum acceptum) keine gafion berfelben. -Dahin wurde zwar nicht zu ziehen fein, wenn ein Staat fich burch innere Beruneinigung in zwei Theile spaltete, beren jeder fur fich einen besonderen Staat vorstellt, ber auf bas Bange Unspruch macht; wo einem berselben Beiftand ju leiften einem außeren Staat nicht für Einmischung in die Berfaffung bes anderen, (benn es ift alebann Unarchie,) angerechnet werden konnte. Solange aber biefer innere Streit noch nicht entschieben ift, wurde biefe Ginmischung außerer Machte Verletung ber Rechte eines nur mit feiner inneren Erankheit ringenden, von keinem anderen abhängigen Bolks, felbst also ein gegebenes Standal sein, und bie Autonomie aller Staaten unsicher machen.

Kant f. W. V.

6. "Es soll sich kein Staat im Ariege mit einem anderen folche Feindseizkeiten erlauben, welche das wechselseitige Zutrauen im künftigen Frieden numbglich machen müssen: als da sind, Unstellung der Meuchelmord er ((percussones), Giftmisfeher (venesiei), Brechung der Capibulation, Austistung des Verraths (perduellio), in dem bekriegten Staatze."

Das find ehrlose Stratagemen. Denn irgend ein Bertrauen auf bie Denkungsart bes Keinbes muß mitten im Rriege noch übrig bleiben, weit sonft auch kein Friede abgeschloffen werden konnte, und bie Reinbfeligkeit in einen Ausrottungefrieg (bellum internecinum) ausschlagen wurde; ba ber Rrieg boch nur bas traurige Nothmittel im Raturzustande ift, (wo fein Gerichtshof vor: hanben ift, ber rechtefraftig urtheilen konnte,) burch Gewalt fein Recht zu behaupten; wo keiner von beiden Theilen fur einen ungerechten Feind erflart werben fann, (weil bas ichon einen Richter :ausspruch voraussett.) fondern ber Ausschlag beffelben (gleich als vor einem fogenannten Gottebgerichte) entscheidet, auf weffen Seite bas Recht ift; zwischen Staaten aber fich kein Beftrafungs: frieg (bellum punitivum) benfen laft, (weil zwifchen ihnen fein Berhaltniß eines Oberen zu einem Untergebenen Statt findet.) -Woraus benn folgt: daß ein Ausrottungsfrieg, wo bie Bertilgung beibe Theile gugleich, und mit diefer auch alles Rechts treffen kunn, ben ewigen Frieden nur auf bem großen Kirchhofe ber Menschengattung Statt finden laffen murbe. Ein folder Rrieg alfo, mithin auch der Gebrauch der Mittel, die dahin führen, muß schlech= . terdings unerlaubt fein. - Daß aber bie genannten Mittel unvermeiblich babin führen, erhellt baraus: bag jene höllisthen Runfte, ba sie an sich felbst niebertrachtig sind, wenn fie in Gebrauch gekommen, fich nicht lange innerhalb ber Grenze bes Krieges halten, wie etwa ber Gebrauch ber Spione (uti exploratoribus), wo nur bie Chrlofigkeit Unberer, (bie nun einmal nicht ausgerottet werben kann,) benutt wird, sonbern auch in ben Friedenszustand übergeben, und fo bie Abficht beffelben ganglich vernichten wurden.

Dbaleich bie angeführten Gefete objectiv, b. i. in ber Intention ber Machthabenben, lauter Berbotgefete (leges probibitivae) find, fo find boch einige berfelbert bon ber frengen, ohne Unterfchied ber Umftanbe geltenben Urt (leges strictae), bie fofort auf Abschaffung bringen (wie Dr. 1, 5, 6); andere aber (wie Dr. 2, 3, 4), bie zwar nicht als Ausnahmen von ber Rechtsregel, aber boch in Rudficht auf bie Musubung berfelben, burch bie Umftanbe, fubjectiv fur bie Befugnif erweiternd (leges latae), und Erlaubniffe enthalten, Die Bollführung auf tu fch ieben, obne boch ben 3wed aus ben Augen zu verlieren, ber biefen Aufschith! 3. B. ber Biebererftattung ber gewiffen Staaten, nach Dr. 2, entzogenen Freiheit, nicht auf ben Rimmertag, (wie August aus versprechen pflegte, ad calendas graecas,) autzusehen, mithin snicht Die Nichterftattung, fonbern nur, bamit fie nicht übereilt und fo ber Absicht felbst zuwider geschehe, die Berzogerung erlaubt. Denn bas Berbot betrifft bier nur bie Erwerbungsart, bie fernerbin nicht gelten foll, aber nicht ben Befigftand, ber, ob er gmar nicht ben erforberlichen Rechtstitel bat, boch ju feiner Beit (ber putativen Erwerbung) nach ber bamaligen öffentlichen Deinung von allen Staaten fur rechtmagig gehalten wurde \*).

<sup>\*)</sup> Db 'es außer bem Gebot (leges praeceptivae) und Verbot (leges prohibitivae) noch Erlaubnifgefese (leges permissivae) ber reinen Bernunft geben tonne, ift bisher nicht ohne Grund bezweifelt worden. Denn Bes fepe überhaupt enthalten einen Grund objectiver praktischer Rothwendigkeit, Er= laubniß aber einen ber praftischen Bufalligteit gemiffer Banblungen; mithin wurde ein Erlaubnifgefes Mothigung ja 'einer Sandlung ju bem, wozu Jemand nicht genothigt werben fann, enthalten, welches, menn bas Dbject bes Gefeges in beiberlei Beziehung einerlei Bebeutung batte, ein Widerspruch sein wurde. - Run geht aber hier im Erlaubniggesete bas porausgesette Berbot nur auf die funftige Erwerbungbart eines Rechts (3. B. burch Erbschaft), die Befreiung aber von diefem Berbot, b. i. die Erlaubnig auf ben gegenwartigen Befigftand, welcher lettere, im Ueberichritt aus bem Maturguftande in ben burgerlichen, ale ein, obwohl unrechtmäßiger, bennoch ehrlicher Befig (possessio putativa) nach einem Erlaubniggefes des Maturrechts noch fernerhin fortbauern fann, obgleich ein putativer Befig, fobald er ale ein folder erkannt worben, im Raturguftande, imgleichen eine ahnliche Erwerbungsart im nachmaligen burgerlichen (nach geschehenem Ueber: fchritt) verboten ift, welche Befugnif bes fortbaurenden Befiges nicht Statt

finden murbe, wenn eine folche vermeintliche Erwerbung im burgerlichen Buftanbe geschehen mare; benn ba murbe er, ale Lafion, sofort nach Entbedung feiner Unrechtmaßigteit aufboren muffen.

3ch habe hiemit nur beilaufig bie Lehrer bes Raturrechts auf ben Begriff einer lex permissiva, welcher fich einer foftematifch : eintheilenden Bernunft von felbst barbietet, aufmertsam machen wollen; vornehmlich ba im Civilgefese (ftatutarifchen) oftere bavon Gebrauch gemacht wird, nur mit bem Unterfchiebe, bag bas Berbotgefes fur fich allein bafteht, bie Erlaubnig aber nicht als einschrankende Bedingung, (wie es follte,) in jenes Befet mit hinein= gebracht, fondern unter bie Ausnahmen geworfen wird. - Da heißt es bann: bies ober jenes wird verboten; es fet benn Mr. 1, Mr. 2, Mr. 3, und fo weiter ins Unabsehliche, [wo] bie Erlaubniffe nur jufalliger Beife, nicht nach einem Princip, fondern burch herumtappen unter vortommenden gallen, jum Gefet hingutommen; denn fonft hatten bie Bedingungen in bie Rormel bes Berbotegefeses mit hineingebracht werben muffen, woburch es bann jugleich ein Erlaubniggefet geworden mare. - Es ift baber ju bedauern, bag bie finnreiche, aber unaufgeloft gebliebene Preisaufgabe bes ebenfo meifen, als icharffinnigen herrn Grafen von Binbifchgras, welche gerabe auf bas Lettere brang, sobald verlaffen worben. Denn die Möglichkeit einer folden (ber mathematischen abnlichen) Formel ift ber einzige achte Probirstein einer confequent bleibenden Gefetgebung, ohne welche bas fogenunnte jus certum immer ein frommer Bunfch bleiben wird. - Sonft wird man blos generale Gefege, (die im Allgemeinen gelten,) aber feine univerfalen, (bie allgemein gelten,) haben, wie es doch der Begriff eines Gefetes ju erfordern scheint.

#### Zweiter Abschnitt,

welcher bie Definitivartitel zum ewigen Frieden unter Staaten enthalt.

Der Friedenszustand unter Menschen, die neben einander leben, ist kein Naturstand (status naturalis), der vielmehr ein Zusbruch bes Krieges ist, d. i. wenngleich nicht immer ein Ausbruch der Feindseligkeiten, doch immerwährende Bedrohung mit denselben. Er muß also gestiftet werden; denn die Unterlassung der letzteren ist noch nicht Sicherheit dafür, und ohne daß sie einem Nachbar von dem anderen geleistet wird, (welches aber nur in einem gesetzlich en Zustande geschehen kann,) kann jener diesen, welchen er dazu ausgefordert hat, als einen Keind behandeln \*).

Alle rechtliche Verfassung aber ift, woe bie Personen betrifft, bie barin fteben,

<sup>\*)</sup> Gemeiniglich nimmt man an, daß man gegen Niemand feindlich verschren durfe, als nur, wenn er mich schon thatig ladirt hat, und das ist auch ganz richtig, wenn Beide im burgerlich zgefeslichen Zustande sind. Denn dadurch, daß dieser in benselben getreten ist, leistet er jenem (vermittelst der Obrigkeit, welche über Beide Gewalt hat,) die erforderliche Sicherheit. — Der Mensch aber (oder das Bolk) im blosen Naturzustande benimmt mir diese Sicherheit, und lädirt mich schon durch eben diesen Zustand, indem er neben mir ist, obzleich nicht thätig (facto), doch durch die Geselossisseit seines Zustandes (statu injusto), wodurch ich beständig von ihm bedroht werde, und ich tam ihn nöthigen, entweder mit mir in einen gemeinschaftlich zgeseslichen Zustand zu treten, oder aus meiner Nachbarschaft zu weichen. — Das Posstulat also, was allen solgenden Artikeln zum Ernnde liegt, ist: alle Mensschen, die auf einander wechselseitig einstießen können, mussen zu irgend einer bürgerlichen Berfassung gehören.

Erfter Definitivartitel jum ewigen Frieden.

"Die bürgerliche Berfassung in jedem Staate soll republicanisch sein."

Die erstlich nach Principien ber Freiheit ber Glieber einer Gesellschaft (als Menschen); zweitens nach Grundsäten der Abz, hängigkeit Aller von einer einzigen gemeinsamen Gesetzebung (als Unterthanen); und brittens, die nach dem Gesetz der Gleich=heit derselben (als Staatsdürger) gestistete Versassung, — die einzige, welche aus der Idee des ursprünglichen Vertrags herzvorgeht, auf der alle rechtliche Gesetzebung eines Volks gegründet sein muß, — ist die republicanischen, Welche allen Arten der bürgerlichen Constitution ursprünglich zum Grunde liegt; und nun ist nur die Frage: ob sie auch die einzige ist, die zum ewigen Friesben hinführen kann?

nem Unrecht" u. f. w.

<sup>1)</sup> bie nach bem Staatsburgerrecht ber Menschen, in einem Bolte (jus einitatis),

<sup>2)</sup> nach bem Bolferrucht ber Staaten in Berhaltnis gegen einanber (jus gentium),

<sup>3)</sup> bie nach dem Weltburgerrecht; sofern Menschen und Staaten, in außerem auf einander einstießendem Verhaltniß stehend, als Burger eines allgemeinen Menschenstaats anzusehen sind (jus cosmopoliticum). Diese Einstheilung ist nicht willührlich, sondern nothwendig in Beziehung auf die Ider vom ewigen Frieden. Denn wenn nur Einer von diesen im Verhaltnisse des physischen Einstusses auf den Anderen, und pach im Naturstande ware, so wurde damit der Zustand des Krieges verbunden sein, von dem hefreit zu werden hier eben die Absicht ist.

<sup>\*)</sup> Rechtliche (mithin außere) Freiheit fann nicht,- wie man wohl zu thun pflegt, durch die Befugniß desnirt werden: "Alles zu thun, was man wist, wenn man nur Keinem Unrecht thut." Denn was heißt Befug= niß? Die Möglichkeit einer Sandlung, sofern man daburch Keinem Unrecht thut. Also würde die Erklärung is so lauten: "Freiheit ist die Möglichkeit der Sandlungen, dadurch man Keinem Unrecht thut. Man deut Keinem Unrecht, (man mag auch thun, was man will,) wenn man dur Keinem in Lugge, in die Erklärung einer Befugniß so lauten: Man thut Keis

Run hat aber bie republicanische Berfaffung, außer ber Lauter- teit ihres Ursprungs, aus bem reinen Quell bes Rechtsbegriffs entsprungen zu fein, noch bie Aussicht in bie gewünschte Folge, nam-

Unrecht thut:" folglich ift es leere Sautologie. - Bielmehr ift meine außere (rechtliche) Areibeit fo au erflaren; fie ift bie Befugnis, feinen außeren Befegen zu gehorchen, ale ju benen ich meine Beiftimmung habe geben tonnen. - Ebenfo ift außere (rechtliche) Gleich heit in einem Staate basjenige Berhaltnig ber Staateburger, nach welchem feiner ben anderen wogu rechtlich verbinden fann, ohne bag er fich zugleich bem Befes unterwirft, von biefem wechselseitig auf biefelbe Urt auch verbunden werden ju tonnen. (Bom Princip ber rechtlichen Abhangigfeit, ba biefes ichon in bem Begriffe einer Staateverfaffung überhaupt liegt, bedarf es feiner Erklarung.) -Die Gultigfeit biefer angebornen, jur Menfchheit nothwendig gehorenden und unveraußerlichen Rechte wird durch bas Princip der rechtlichen Berhaltniffe des Menfchen felbft gu boberen Wefen, (wenn er fich folche denft,) bestätigt und erhoben, indem er fich nach ebendenfelben Grundfagen auch ale Staatsburger einer überfinnlichen Welt borftellt. — Denn was meine Freiheit bewifft, fo babe ich, felbit in Anfebung ber gottlichen, von mir burch blofe Bernunft erkennbaren Gefete, teine Berbindlichkeit, als nur fofern ich bagu felber habe meine Beiftimmung geben tonnen, (benn burche Freiheitegefes meiner eigenen Bernunft mache ich mir allererft einen Begriff vom gottlichen Willen.) Bas in Unsehung bes erhabenften Weltwefens außer Gott, welches ich mir etwa benten mochte (einen großen Neon), bas Princip der Gleichheit betrifft, fo ift tein Grund ba, warum, wenn ich in meinem Poften meine Pflicht thue, wie jener Meon es in bem feinigen, mir blos bie Pflicht ju gehorchen, jenem aber bas Recht ju befehlen gufommen folle. - Dag dieses Princip der Gleichheit nicht, (so wie das der Freiheit,) auch auf bas Berhaltniß zu Gott pagt, bavon ift ber Grund biefer, weil biefes Befen bas einzige ift, bei bem ber Pflichtbegriff aufhort.

Bas aber bas Recht ber Gleichheit aller Staateburger, ale Unterthanen, betrifft, fo fommt es in Beantwortung ber Frage von ber Bulaffigfeit bes Erbabels allein barauf an: "ob ber vom Stant jugeftandene Rang (eines Unterthans vor dem anderen) vor dem Berdienft, ober biefes vor jenem vorhergeben muffe." - Dun ift offenbar: bag, wenn ber Rang mit ber Geburt verbunden wird, es gang ungewiß ift, ob das Berbienft (Umtege: fchicklichkeit und Amtetreue) auch folgen werde; mithin ift es ebenfoviel, als ob er ohne alles Berbienft bem Begunftigten jugeftanden murbe (Befchishaber ju fein); welches der allgemeine Bolkswille in einem ursprünglichen Bertrage, (ber boch bas Princip aller Rechte ift,) nie befchließen wird. Denn ein Chelmann ift darum nicht fofort ein ebler Mann. - Bas den Amtsabel, (wie man ben Rang einer hoheren Magiftratur nennen tonnte, und ben man fich burch Berdienfte erwerben muß,) betrifft, fo tlebt ber Rang ba nicht, als Gigenthum, an ber Perfon, fonbern am Poften, und Die Gleichheit wird baburch nicht verlegt; weil, wenn jene ihr Umt niederlegt, fie zugleich ben Rang ablegt, und unter bas Bolf gurudtritt, -

lich ben ewigen Arieben; wovon ber Grund biefer ift. -(wie es in diefer Berfaffung nicht anders fein tann,) die Beiftimmung ber Staatsburger bagu erforbert wird, um gu beschließen, "ob Krieg sein folle, ober nicht," so ift nichts naturlicher, als bag, ba fie alle Drangsale des Krieges über sich felbst beschließen mußten, (als ba find: felbft ju fechten; bie Roften bes Rrieges aus ihrer eigenen Sabe beraugeben; Die Bermuftung, Die er binter fich laßt, fummerlich ju verbeffern; jum Uebermaaße bes Uebels endlich noch eine, ben Frieden felbst verbitternbe, nie (wegen naber immer neuer Rriege) ju tilgende Schulbenlaft felbst ju übernehmen,) sie fich febr bebenten werben, ein fo schlimmes Spiel anzufangen: ba hingegen in einer Berfaffung, wo ber Unterthan nicht Staatsburger, Die also nicht republicanisch ift, es die unbebenklichste Sache von ber Welt ift, weil bas Dberhaupt nicht Staatsgenoffe, sonbern Staatseigenthumer ift, an feinen Safeln, Jagben, Luftichloffern Hoffesten u. bgl. burch ben Rrieg nicht bas Minbeste einbust, biefen also wie eine Art von Luftvarthie aus unbedeutenden Ursachen beschließen, und ber Unftanbigkeit wegen bem bagu allezeit fertigen biplomatischen Corps die Rechtfertigung beffelben gleichgultig überlaffen fann.

Damit man die republicanische Berfassung nicht, (wie gemeiniglich geschieht,) mit der demokratischen verwechsele, muß Folgendes
bemerkt werden. Die Formen eines Staates (civitas) können entweder nach dem Unterschiede der Personen, welche die oberste Staatsgewalt inne haben, oder nach der Regierungsart des Bolks
durch sein Oberhaupt, er mag sein, welcher er wolle, eingetheilt
werden; die erste heißt eigentlich die Form der Beherrschung
(forma imperii), und es sind nur drei derselben möglich, wo namlich entweder nur Einer, oder Einige unter sich verbunden, oder
Alle zusansmen, welche die durgerliche Gesellschaft ausmachen, die Herrschergewalt besigen (Autokratie, Aristokratie und Demokratie, Fürstengewalt, Abelsgewalt und Bolksgewalt). Die zweite

ift bie Korm ber Regierung (farma regiminis), und betrifft bie auf bie Constitution, (ben Act bes allgemeinen Billens, wohurch bie Menge ein Bolt wirb,) gegrundete Art, wie ber Staat von feiner Machtvollkommenbeit Gebrauch macht: und ift in biefer Begiebung entweder republicanisch ober begnotisch. Der Republicanismus ift bas Staatsprincip ber Absonberung ber ausführenden Gewalt (ber Regierung) von der gesetgebenben; ber Des: potismus ift bas ber eigenmachtigen Bollziehung bes Staats von Gefeten, bie er feibst gegeben bat, mitbin ber offentliche Bille, fofern er von bem Regenten als sein Privatwille gehandhabt wirb .-Unter ben brei Staatsformen ift bie ber Demokratie, im eigents lichen Berftande bes Borts, nothwendig ein Despotismus, weil fie eine executive Gewalt grundet, ba Alle über und allenfalls auch wiber Einen, (ber alfo nicht mit einstimmt,) mithin Alle, bie boch nicht Alle find, beschließen; welches ein Widerspruch bes allgemeinen Willens mit fich felbit und mit ber Freiheit ift.

Alle Regierungsform namlich, die nicht reprafentativ ist, ist eigentlich eine Unform, weil der Gesetzeber in einer und derzselben Person zugleich Bollstrecker seines Willens (so wenig, wie das Allgemeine des Obersates in einem Vernunstschlusse zugleich die Subsumtion des Besonderen unter zenem im Untersate,) sein kann, und wenngleich die zwei anderen Staatsversassungen sosenn, wie zwei anderen Staatsversassungsart Raum gezben, so ist es dei ihnen doch wenigstens möglich, daß sie eine dem Geiste eines reprasentativen Systems gemaße Regierungsart annehmen, wie etwa Friedrich II. wenigstens sagte: er sei blos der oberste Diener des Staats\*), da hingegen die demokratische es uns

<sup>\*)</sup> Man hat die hohen Benennungen, die einem Beherrscher oft 'beigez legt werden, (die eines gottlichen Gesalbten, eines Berwesers des gottlichen Billens auf Erden und Stellvertreters desseiben,) als grobe, schwindlig machende Schmeicheleien oft getadelt; aber mich dunkt, ohne Grund. — Weit gefehlt, daß sie den Landesherrn sollten hochmuthig machen, so mussen sie ihn vielmehr in seiner Seele demuthigen, wenn er Berstand hat, (welches man doch roraussesen muß,) und es bedenkt, daß er ein Amt übernommen.

moglich macht, weit Mes ba Herr fein will. - Man kann baber fagen: je kleiner bas Personale ber Staatsgewalt (bie Bahl ber Berricher), je größer bagegen bie Reprafentation betfelben, befto -mehr fimmt bie Staatsverfassung jur Möglichkeit bes Republicanismus, und fie tann hoffen, burch allmahlige Reformen fich bagu endlich zu etheben. Aus biefem Grunde ift es in ber Ariffofratie fcon schwerer, als in ber Monarchie, in ber Demofratie aber unmöglich, anders, als durch gewaltsame Revolution zu biefer einzigen vollkommen rechtlichen Berfaffung zu gelangen. Es ift aber an ber Regierungsart\*) bem Bolt ohne alle Bergleichung mehr gelegen, als an ber Staatsform, (wiewohl auch auf biefer ihre mehrere ober mindere Angemeffenheit zu jenem Bwecke fehr viel ankommt.) Bu jener aber, wenn fie bem Rechtsbegriffe gemäß fein foll, nebort bas reprafentative Spftem, in welchem allein eine eepublicanische Regierungsart mbalich, ohne welches fie, (bie Berfaffung mag fein, welche sie wolle,) bespotisch und gewaltthatig ift. - Keine ber alten fogenannten Republiken hat biefes gekannt, und fie mußten fich baritber auch ichlechterbinge in bem Despotismus auflofen, ber unter ber Obergewalt eines Ginzigen noch ber erträglichfte unter allen ift.

habe, was für einen Menschen zu groß ift, namitch das Geligste, was Golt auf Exden hat, bas Recht ber Menschen zu verwalten, und diesem Augapfel Gottes irgend worin zu nahe getreten zu sein, jederzeit in Besorgnis stehen muß.

<sup>\*)</sup> Mallet du Pan ruhmt in seiner genietonenden, aber hohlen und sachleeren Sprache: hach vieljähriger Ersahrung endlich zur Ueberzeugung von
der Wahrheit des bekannten Spruchs des bekannten Pope gelangt zu sein:
"laß über die beste Regierung Narren streiten; die bestigeführte ist die besteWenn das so viel sagen soll: die am Besten gesührte Regierung ist am Besten
gesührt, so hat er, nach Swist's Ausdruck, eine Nuß aufgebissen, die ihn
mit einer Made belohnte; soll es aber bedeuten, sie sei auch die beste Regierungsart d. i. Staatsversassung, so ist es grundsalsch; denn Erempel von
guten Regierungen beweisen nichts für die Regierungsart. — Wer hat wohl
besser regiert, als ein Titus und Marcus Aurelins, und boch hinterließ
der eine einen Domitian, der andere einen Commodus zu Nachfolgern;
welches bei einer guten Staatsversassung nicht hätte geschehen können, da ihre
Untauglichseit zu diesem Posten früh genug bekannt war, und die Macht
des Beherrschers auch hinreichend wat, um sie auszuschließen.

## 3weiter Definitivartitel jum emigen Frieden.

"Das Bolferrecht foll auf einen Foberalismus freier Staaten gegrundet fein."

Bolker, als Staaten, konnen wie einzelne Menschen beurtheilt werben, die sich in ihrem Naturzustande (d. i. in der Unabhängigkeit vom äußeren Gesetzen) schon durch ihr Nebeneinandersein lädiren, und beren Leder, um seiner Sicherheit willen, von dem Anderen sordern kann und soll, mit ihm in eine, der bürgerlichen ähnliche Wersassung zu treten, wo Iedem sein Recht gesichert werden kann. Dies wäre ein Bolkerbund, der aber gleichwohl kein Bolkerstänt sein mickte. Darin aber wäre ein Weberspruch; weil ein seber Staat das Berhältnis sines Oberen (Gesetzebenden) zu einem Unteren (Gehorchenden, nämlich dem Volk) enthält, viele Bolker aber in einem Staate nur ein Polk ausmachen würden, welches, (da wir hier das Rucht der Wolkerensen einander zu erwägen haben, sosen sie so viel verschiedene Staaten ausmachen und nicht in einem Staat zusammenschmeizen sollen,) der Boraussetzung widerspricht.

Steichwie wir nun die Unhanglichkeit ber Wilden an ihre gesechlofe Kreiheit, sich lieber unaushbrilch zu balgen, als sich einem gesetzlichen, von ihnen selbst zu constitutrenden Zwange zu unterwer sen, mithin die tolle Freiheit der vernünstigen vorzuziehen, mit tiefer Berachtung ansehen und als Rohlgkeit, Ungeschliffenheit und viehische Abwürdigung der Menschheit betrachten, so, sollte man benken, müßten gesittete Bötter (jedes für sich zu einem Staat vereinigt) eiten, aus einem so verworfenen Zustande je eher desto lieber herauszukommen. Statt bessen aber setzt vielmehr jeder Staat seine Majestat, (denn Bolksmajestät ist ein ungereimter Ausbruck,) gerade darin, gar keinem äußeren gesetzlichen Zwange unterworfen zu sein, und der Glanz seines Oberhauptes besteht darin, daß ihm, ohne daß er sich eben selbst in Gesahr sehen darf, viele Tausende zu Gebote stehen, sich für eine Sache, die sie nichts angeht, auf-

opfern zu lassen\*), und ber Unterschied ber europäischen Bilben von ben amerikanischen besteht hauptsächlich darin, daß, da manche Stämme der letteren von ihren Feinden ganzlich sind gegeffen worben, die ersteren- ihre Ueberwundenen besser zu benuten wissen, als sie zu verspeisen, und lieber die Bahl ihrer Unterthanen, mithin auch die Menge ber Werkzeuge zu noch ausgebreiteteren Kriegen durch sie zu vermehren wissen.

Bei ber Bosartiafeit ber menschlichen Ratur, Die fich im freien Berbaltniß der Bolter unverhohlen bliden laßt, (indeffen baß fie im burgerlich : gesetzlichen Bustande durch ben 3wang ber Regierung fich febr verschleiert,) ist es boch zu verwundern, bag bas Bort Recht aus ber Kriegspolitik noch nicht als pedantisch gang bat verwiesen werden fonnen, und fich noch tein Staat ertubnt bat, fich fur bie lettere Meinung öffentlich zu erklaren; benn noch werben Hugo Grotius, Duffenborf, Battell u. a. m. (lauter leibige Ero: fter), obgleich ihr Cober, philosophisch ober biplomatisch abgefaßt. nicht die mindeste gesetzliche Kraft hat ober auch nur haben kann, (weil Staaten als folche nicht unter einem gemeinschaftlichen außeren Zwange fteben,) immer trenbergig gur Rechtfertigung eines Rriegsangriffs angeführt, ohne bag es ein Beifpiel gibt, bag jemals ein Staat burch mit Beugnissen fo wichtiger Danner bewaffnete Argumente mare bewogen worden, von feinem Borhaben abaufteben. - Diese Bulbigung, Die jeber Staat bem Rechtsbegriffe (wenigstens ben Worten nach) leiftet, beweift boch, baß eine noch größere, obzwar zur Beit schlummernbe, moralische Unlage im Menschen anzutreffen sei, über bas bofe Princip in ihm, (mas er nicht ableugnen kann,) boch ein= mal Meister zu werben, und bies auch von Anderen zu hoffen; benn sonst wurde bas Bort Recht ben Staaten, die fich einander befehben wollen, nie in ben Mund tommen, es fei benn, blos um feinen Spott bamit zu treiben, wie jener gallische Furft es erklarte: "Es ift ber

<sup>\*)</sup> So gab ein bulgarischer Furst bem griechischen Kaiser, der gutmuthis ger Weise seinen Streit mit ihm burch einen Zweikampf ausmachen wollte, jur Antwort; "Ein Schmied, der Bangen hat, wird das glubende Eisen aus den Kohlen nicht mit feinen Sanden beranstangen."

-Borzug, ben bie Ratur bem Starkeren über ben Schwacheen ges geben hat, bag biefer ihm geborchen foll."

Da bie Art, wie Staaten ihr Recht verfolgen, nie, wie bei einem außeren Gerichtshofe, ber Proces, sondern nur ber Rrieg fein kann, burch biefen aber und feinen gunftigen Ausschlag, ben Sieg, bas Recht nicht entschieden wird, und burch ben Frieden 8: vertrag gwar mohl bem biesmaligen Rriege, aber nicht bem Rrieges zustande, (immer zu einem neuen Borwand zu finden,) ein Ende gemacht wirb, (ben man auch nicht gerabezu fur ungerecht erklaren kann, weil in biesem Buftanbe Jeber in feiner eigenen Sache Richter ift.) gleichwohl aber von Staaten, nach bem Bolkerrecht, nicht eben bas gelten kann, mas von Menschen im gefetlofen Buftanbe nach bem Naturrecht gilt, ,, aus biefem Buftanbe berausgeben ju follen", (weil sie, als Staaten, innerlich fcon eine rechtliche Berfassung baben und also bem 3mange Underer, fie nach ihren Rechtsbegriffen unter eine erweiterte gesetliche Berfaffung ju bringen, entwachsen find,) indeffen daß boch bie Bernunft vom Throne ber bochsten moralisch gesetzgebenben Gewalt herab ben Rrieg als Rechtsgang schlechterbings verbammt, ben Friedenszustand bagegen zur unmittelbaren Pflicht macht, welcher boch, ohne einen Bertrag ber Bolker unter fich, nicht gestiftet ober gesichert werden kann:- fo muß es einen Bund von besonderer Urt geben, ben man ben Rriedensbund (foedus pacificum) nennen fann, ber bom Rrieben bertrag (pactum pacis) .- barin unterschieben fein murbe. baß biefer blos einen Rrieg, jener aber alle Rriege auf immer ju endigen fuchte. Diefer Bund geht auf keinen Erwerh irgend einer Macht bes Staats, sondern lediglich auf Erhaltung und Siderung ber Freiheit eines Staates, fur fich felbst und zugleich anderer verbundeten Staaten, ohne daß biefe boch fich beshalb, (wie Menschen im Naturzustanbe,) öffentlichen Gesetzen und einem Zwange unter benfelben unterwerfen burfen. — Die Ausführbarkeit (objective Realitat) biefer Ibee ber Roberalitat, bie fich allmählig über alle Staaten erftreden foll, und fo jum ewigen Frieden binführt, läßt sich darstellen. Denn wenn bas Gluck es so fügt, bag

ein machtiges und aufgeklärtes Molt fich zu einer Nepublik, (bie ihrer Natur nach zum ewigen Frieden gewigt fein muß,) bilden kann, so gibt diese einen Mittelpunct der soberatioen Vereinigung für andere Staaten ab, um sich an sie anzuschließen, und so den Freiheitszustand der Staaten, gemäß der Idee des Wilkewechts, zu sicher und sich durch mehrere Verdindungen dieser Art nach und nach immer weiter auszubreiten.

Daß ein Bolt sagt: "es foll umter uns kein Krieg sein; benn wir wollen und in einen Staat sormirun, d. i. und selbst eine oberste gesetzebende, regierende und richtende Gewalt setzen, die unsere Streitigkeiten friedlich ausgleicht," — das läst steh verstehen. — —. Wenn aber diese Staat sagt: "es soll kein Krieg zwischen mir und anderen Staaten sein, obgleich ich keine oberste gesetzebende Gewalt erkenne, die mir mein, und der ich ihr Recht sichere," so ist es gar nicht zu verstehen, worauf ich dann das Bertrauen zu meinem Rechte gründen wolle, wenn es nicht das Surrogat des bürgerlischen Gesellschaftsbundes, nämlich der freie Föderalismus ist, den die Vernunft mit dem Begriffe des Ablkerrechts nothwendig verzbinden muß, wenn überall etwas dabei zu denken übrig bleiben soll.

Bei dem Begriffe des Völkerrechts, als eines Rechtes zu'm Rriege, läßt sich eigentlich gar michts denken, (well es ein Rechte fein soll, nicht nach allgemein gultigen äußeren, bie Freiheit jedes Einzelnen einschränkenden Gesehen, sondern nach einseitigen Naximen durch Gewalt, was Necht sei, zu bestimmen,) es müßte denne darunter verstanden werden: daß Menschen, die so gesinnt sind, ganz recht geschieht, wenn sie sich untereinander aufreiben, und also den ewigen Frieden in dem welten Grabe sinden, das alle Gräuels der Gewaltthätigkeit sammt ihren Urhebern bedeckt. — Für Staaten, im Verhältnisse unter einander, kann es nach der Vernunst keine andere Art geben, aus dem gesehosen Justande, der lauter Krieg enthält, herauszukommen, als daß sie, edenso, wie einzelne Menschielt, ihre wilde (gesehose) Freiheit ausgeben, sich zu öffentlichen Iwangsgesessen bequemen und so einen, (freilich immer wachsenden)

besässen warde, bitten. Da sie bieset aber nach ihrer Ibre vons Wösserrecht burchans nicht wollen, mithin, was in them richtig ist, in dezpothast verwerfen, so kann an die Stelle der positiven Ibre einer Weltre publik, (wenn nicht Alles verloren merden soll,) nur das negatine Surrogat eines den Arieg abwehrenden, bestehenden und sich immer ausbreitanden Vundes den Strom der rechtscheuenden, keindseligen Neigung aushalten, soch mit beständiger Gesahr ihres Ausbruchs (Furer impins inten — fremit horridus ver ernente. Virgil.\*)).

Dritter Definitivartitel jum ewigen Frieden.

"Das Weltbürgerrecht folt auf Bedingungen ber allgemeinen Hofpitalität eingeschränkt sein."

Es ist hier, wie in ben vorigen Artikeln, nicht von Philanthropie, sondern vom Recht die Rede, und da bedeutet Hospitalität (Wirthbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner Ankunft auf dem Boden eines Anderen wegen von diesem nicht feindselig behandelt zu werden. Dieser kann ihn abweisen, wenn es ohne

<sup>\*)</sup> Rach einem beendigten Kriege, beim Friedensichlusse, mochte es wohl für ein Bolt nicht unschiedlich sein, daß nach dem Dankseste ein Bustag ause geschrieben wurde, ben himmel im Namen des Staats um Inade für die große Versündigung anzurufen, die das menschliche Geschlecht sich noch immer zu Schulden kommen läßt, sich keiner gesetzlichen Verfassung im Verhältnis auf andere Völker fügen zu wollen, sondern stolz auf seine Unabhängigkeit lieber das bardarische Mittel des Krieges, (wodurch doch das, was gessucht mird, nämlich das Recht eines seden Staats nicht ausgemacht wird,) zu gebrauchen. — Die Dankseste während dem Kriege über einen ersochtenen Sieg, die hymnen, die (auf gut ifraelitisch) dem Herrn der Perrsch aaren gesungen werden, stehen mit der moralischen Idee des Baters der Mens. schen in nicht minder starkem Contrass; weil sie außer der Sleichgultigkeit wegen der Art, wie Völker ihr gegenseitiges Recht suchen, (die traurig genug ist,) noch eine Freude hineinbringen, recht viel Wenschen oder ihr Glackgernichtet zu haben.

feinen Untergang gefcheben kann; fo lange er aber auf feinem Plas fich friedlich verhalt, ihm nicht feindlich begegnen. Es ift fein Saftrecht, morauf biefer Unfpruch machen tann, (wozu ein besonberer wohlthatiger Bertrag erforbert werben wurde, ibn auf eine gewiffe Beit jum Bausgenoffen ju machen,) fondern ein Befuch 8: recht, welches allen Menfchen aufleht, fich jur Gefellichaft angubieten, vermoge bes Rechts bes gemeinschaftlichen Befibes ber Dber-Nache ber Erbe, auf ber, als Augelflache, sie fich nicht ins Unend: liche zerftreuen konnen, fonbern endlich fich boch neben einander bulben zu muffen, ursprunglich aber Riemand an einem Orte ber Erbe ju fein mehr Recht hat, als ber Undere. - Unbewohnbare Theile biefer Oberflache, bas Meer und die Sandwusten trennen Diefe Gemeinschaft, boch fo, bag bas Schiff, ober bas Rameel (bas Schiff ber Bufte) es moglich machen, über biefe herrenlofen Gegenben fich einander ju nabern und bas Recht ber Dberflache. welches ber Menschengattung gemeinschaftlich jukommt, zu einem möglichen Berkehr zu benuten. Die Unwirthbarkeit ber Seekuften (3. B. ber Barbaredten), Schiffe in nahen Meeren ju rauben, ober gestrandete Schiffsleute zu Sklaven zu machen, oder bie ber Sandmuften (ber arabifchen Beduinen), die Unnaherung ju ben nomabi= ichen Stammen als ein Recht anzusehen, fie zu plundern, ift alfo bem Naturrecht zuwiber, welches Sospitalitätsrecht aber, b. i. bie Befugniß ber fremben Unkommlinge fich nicht weiter erftredt, als auf bie Bedingungen ber Möglichkeit, einen Berkehr mit ben alten Einwohnern ju verfuchen. - Auf biefe Urt konnen entfernte Belttheile mit einander friedlich in Berhaltniffe kommen, die zulet offentlich gefehlich werben, und fo bas menfchliche Gefchlecht ende lich einer weltburgerlichen Berfaffung immer naher bringen konnen.

Bergleicht man hiemit bas inhospitale Betragen ber gesitteten, vornehmlich handeltreibenden Staaten unseres Welttheils, so geht die Ungerechtigkeit, die sie in dem Besuche fremder Lander und Volker, (welches ihnen mit dem Erobern derselben für einerlei gilt,) beweisen, dis zum Erschrecken weit. Amerika, die Negerlander, die Gewürzinseln, das Kap z. waren bei ihrer Entbeckung für sie Länder, die Reinem angehörten; benn die Einwohner rechnesten sie für nichts. In Ostindien (hindustan) brachten sie unter dem Borwande blos beabsichtigter Handelsniederlagen fremde Krieges- völker hinein, mit ihnen aber Unterdrückung der Eingebornen, Aufzwiegelung der verschiedenen Staaten desselben zu weit ausgebreitesten Kriegen, Hungersnoth, Aufruhr, Areulosigkeit, und wie die Litanei aller Urbel, die das menschliche Geschlecht drücken, weiter lauten mag.

China \*) und Japan (Nipon), die ben Berfuch mit folden

Rant f. 28. V.

<sup>\*)</sup> Um diefes große Reich mit dem Namen, womit es fich felbft beneunt, gu fchreiben, (namlich China, nicht Gina, ober einen biefem abnlichen gaut,) barf man nur Georgii Alphab. Tibet, pag. 651 - 654, vornehmlich Nota b unten, nachschen. - Gigentlich fuhrt es, nach bes Detersburg. Prof. Ris fcher Bemertung, feinen bestimmten Ramen, womit es fich felbft benennt; der gewöhnlichste ift noch der des Worte Kin, namlich Gold, (welches die Tibetaner mit Ser ausbruden,) baber ber Raifer Ronig bes Golbes (bes herrs lichften gandes von der Belt) genannt wird, welches Wort wohl im Reiche felbit wie Chin lauten, aber von den italienischen Miffionarien (des Gutturals buchftabens wegen) wie Kin ausgesprochen fein mag. - hieraus erfieht man bann, dag bas von ben Romern fogenannte Band ber Serer China war, die Seide aber über Groß : Tibet, (vermuthlich durch Rlein : Tibet und die Bucharei über Perfien, fo weiter) nach Europa gefors bert worden, welches zu manchen Betrachtungen über bas Alterthum bies fes erstaunlichen Staats, in Bergleichung mit bem von hindustan, bei ber Berknupfung mit Tibet, und durch, diefes mit Japan hinleitet; inbeffen bag ber Name Sina ober Tichina, ben bie Machbarn biefem Lande geben follen, ju nichts binfuhrt. - - Bielleicht lagt fich auch bie uralte, obzwar nie richt befannt geworbene Gemeinschaft Europens mit Tibet aus bem, mas uns Defn chius hievon aufbehalten bat, namlich bem Buruf Kort Oμπαξ (Konx Ompax) bes Bierophanten in ben Gleufinischen Geheim: niffen erklaren. (G. Reife bes jungeren Anacharfis, 5ter Theil, G. 447 u. f.) -Denn nach Georgii Alph. Tibet. bebeutet bas Wort Concion Gott, welches eine auffallende Aehnlichkeit mit Konx hat. Pah - cio (ib. p. 520), welches von den Griechen leicht wie pax ausgesprochen werden fonnte, promulgator logis, die durch die gange Ratur vertheilte Gottheit (auch Cencresi genannt, p.177). Om aber, welches La Croze burch benedictus, gefegnet, überfest, fann, auf die Gottheit angewandt, wohl nichts Underes, als den Seliggepriefes nen bedeuten, p. 507. Da nun P. Frang. horatius von den Tibetas nifchen Chama's, die er oft befrug, mas fie unter Gott (Concioa) verftanden, jederzeit die Antwort betam: "es ift bie Berfammlung aller Deiligen", (b. i. der feligen, durch die Lamaische Wiedergeburt, nach vies · len Wanderungen durch allerlei Korper, endlich in die Gottheit suruciges

Baften gemacht hatten, haben baber weislich, jenes amar ben Baigang, aber nicht ben Gingang, biefes auch ben erfteren nur einem einzigen europäischen Bolf, ben Sollanbern erlaubt, bie fie aber boch babei, wie Gefangene, von ber Gemeinschaft mit ben Eingebornen ausschließen. Das Mergfte biebei (ober, aus bem Stanb: punete eines moralischen Richters betrachtet, bas Befte) ift, bag fie Diefer Gewaltthatiateit nicht einmat frob werben, bag alle biefe Sandlungsgesellschaften auf bem Puncte bes naben Umfturges fieben. baß bie Buderinseln, biefer Git ber allergraufamften und ausgebachteften Stlaverei feinen mabren Ertrag abwerfen, fonbern nur mittelbar, und zwar zu einer nicht fehr loblichen Absicht, namlich zu Bilbung ber Matrofen fur Kriegebflotten, und alfo wieder ju Rubrung ber Kriege in Europa bienen, und biefes Machten, die von ber Krommigfeit viel Berts machen, und, indem fie Unrecht wie Baffer trinten, fich in ber Rechtglaubigfeit fur Auserwählte gehalten wiffen wollen.

Da es nun mit der unter den Bolfern der Erde einmal durch=, gängig überhand genommenen (engeren oder weiteren) Gemeinschaft so weit gekommen ist, daß die Rechtsverletzung an einem Platz der Erde an allen gefühlt wird; so ist die Idee eines Weltburger= rechts keine phantastische und überspannte Vorstellungsart des Rechts, sondern eine nothwendige Ergänzung des ungeschriebenen Coder, so- wohl des Staats-, als Bolferrechts zum öffentlichen Menschenrechte über= haupt, und so zum ewigen Frieden, zu dem man sich in der continuirlichen Annaherung zu besinden, nur unter dieser Bedingung schmeicheln darf.

echrten, in Burchane b. i. anbetungswürdige Wesen verwandelten Seelen p. 223,) so wird jenes geheimnisvolle Wort: Koax Ompax, wohl das heilige (Koax) selige (Om) und weise (Pax), durch die Welt überall verdreitete höchste Wesen (die personiscirte Natur) bedeuten soften, und in den griechischen Musterien gebraucht, wohl den Wonotheismus für die Spopten, im Gegensas mit dem Polytheismus des Wolfs angedeutet haben; obwohl P. horatius (a. a. D.) hierunter einen Atheismus witzterte. — Wie aber jenes geheimnisvolle Wort über Tibet zu den Griechen gekommen, läst sich auf obige Art erklären und umgekehrt dadurch auch das seichen Verkeite Europens mit China über Tibet, (vielleicht eber noch, als mit Pinduskan,) wahnschenlich machen.

# Erfter Bufas.

Bon der Garantie bes ewigen Friebens.

Das, was biese Gewähr (Garantie) leistet, ist nichts Geringeres, als die große Kunstlerin Natur (natura daedala rerum),
aus deren mechanischem Laufe sichtbarlich Zwedmäßigkeit hervorleuchtet, durch die Zwietracht der Menschen Eintracht selbst wider
ihren Willen emporkommen zu lassen, und darum, gleich als Nothigung einer ihren Wirkungsgesegen nach uns unbekannten Ursache
Schicksal, die Erwägung aber ihrer Zwedmäßigkeit im Laufe ber
Welt, als tiestiegende Beisheit einer hoheren, auf den objectiven
Endzweck des menschlichen Geschlechts gerichteten und diesen Weltlauf pradeterminirenden Ursache, Borsehung\*) genannt wird, die

<sup>\*) 3</sup>m Mechanismus ber Ratur, wozu der Menich (als Sinnenwefen) mit gehort, zeigt fich eine ihrer Erifteng fcon jum Grunde liegende Korm, die wir uns nicht anders begreiflich machen tonnen, ale indem wir ibr ben 3wed eines fle vorher bestimmenden Welturhebers unterlegen, beffen Borberbeftimmung wir die (gottliche) Borfebung überhaupt, und, fofern fie in den Unfang der Welt gelegt wird, die grundende (providentia conditrix; semel jussit, semper parent, Augustin.), im Laufe der Dotur aber, diefen nach allgemeinen Gefegen ber 3wedmaßigfeit ju erhalten, bie waltende Borfehung (providentia gubernatrix), ferner gu besonderen, aber von dem Menfchen nicht vorherzusehenden, fondern nur aus bem Erfolg vermutheten Smetten, die Leiten be (providentia directrix), enblich fogar in Ansehung einzelner Begebenheiten, als gottlicher 3mede, nicht mehr Borfebung, fondern gugung (directio extraordinaria) nennen, welche aber, (ba fie in ber That auf Bunder hinweift, obgleich die Begebenheiten nicht ·fo genannt werben,) als folche ertennen ju wollen, thorichte Bermeffenheit . des Menfchen ift; weil aus einer einzelnen Begebenheit auf ein besonderes Princip der wirkenden Urfache, (daß diese Begebenheit 3wed, und nicht blus naturmedanifche Rebenfolge aus einem anderen uns gang unbekannten 3mede fei,) ju fchliefen ungereimt und voll Gigenbunkel ift, fo fromm und bemuthig auch die Sprache hieruber lauten mag. — Ebenfo ift auch die Einthei= lung der Borfebung (materialiter betrachtet), wie sie auf Gegenständ. in der Welt neht, in die allgemeine und besondere, falsch und sich felbst widersprechend, (baß sie 3. B. zwar eine Borforge zur Erhaltung ber Gattungen der Gefcopfe fei, die Individuen aber bem Bufall überlaffe;) benn fie wird eben in der Absicht allgemein genaunt, damit kein einziges Ding als davon ausgenommen gedacht werde. — Bermuthlich hat man hier die Ein-

wir zwar eigentlich nicht an biesen Kunstanstalten ber Natur erstennen, ober auch nur baraus auf sie schließen, sonbern, (wie in aller Beziehung ber Form ber Dinge auf Zwede überhaupt,) nur hinzubenten können und mussen, um uns von ihrer Mogsichteit, nach der Unalogie menschlicher Kunsthandlungen, einen Bezirff zu machen, deren Verhältniß und Zusammenstimmung aber zu bem Zwede, den uns die Vernunft unmittelbar vorschreibt (bem moralischen), sich vorzustellen, eine Idee ift, die zwar in theore

theilung ber Borfehung (formaliter betrachtet) nach ber Art ber Ausfuh. rung ihrer Abficht gemeint: namlich in ordentliche, (3. B. bas jahrliche Sterben und Bieberaufleben ber Matur nach bem Bechfel ber Sahreszeiten,) und außerordentliche, (j. B. bie Buführung bes holges an bic Eis: fuften , bas ba nicht machfen fann , burch bie Deerftrome , fur die bortigen Einwohner, die ohne das nicht leben tonnten,) mo, ob wir gleich die phofifchmechanische Urfache biefer Erscheinungen uns gut ertlaren fonnen, (j. 28. burch bie mit bolg bewachsenen Ufer ber Rluffe ber temperirten gander, in welche jene Baume hineinfallen und ctwa burch ben Gulfftrom weiter verfchleppt werben,) wir bennoch auch die teleologische nicht überfeben muffen, die auf die Borforge einer über die Ratur gebietenden Beisheit hinweift. -Rur mas ben in ben Schulen gebrauchlichen Begriff eines gottlichen Beitritts ober Mitwirfung (concursus) ju einer Wirfung in der Sinnenwelt betrifft, fo muß diefer wegfallen. Denn bas Ungleichartige paaren wollen (gryphes jungere equis), und ben, der felbft bie vollftanbige Urfache ber Beltveranderungen ift, feine eigene pradcterminirende Borfehung mahrend bem Beltlaufe ergangen gu laffen, (bie alfo mangelhaft gewesen fein mafte,) j. B. gu fagen, bag nachft Gott ber Urgt ben Rranten gurecht ge. bracht habe, also ale Beiftand babei gewesen set, ift erft lich an fich widerfprechend. Denn causa solitaria non juvat. Gott ift ber Urheber bes Arztes fammt allen feinen Beilmitteln, und fo muß ihm, wenn man ja bis jum bochften, une theoretisch unbegreiflichen Urgrunde hinauffleigen will, die Birfung gang jugefchrieben werden. Der man tann fie auch gang bem Arat aufchreiben, fofern wir biefe Begebenheit als nach ber Ordnung ber Matur erklarbar in der Rette der Welturfachen verfolgen. 3weitens bringt eine folche Dentungeart auch um alle bestimmte Principien ber Beurtheilung eines Effects. Aber in moralifch : praftifcher Abficht, (bie alfo gang aufs Ueberfinnliche gerichtet ift,) 3. 23. in bem Glauben , daß Gott ben Mangel unferer eigenen Gerechtigfeit, wenn nur unfere Gefinnung acht mar, auch burch une unbegreifliche Mittel ergangen werde, wir alfo in ber Beftrebung jum Guten nichte nachlaffen follen, ift der Begriff bes gottlichen Concursus gang fchidlich und fogar nothwendig; wobet es fich aber von felbft verfieht, das Miemand eine gute handlung (als Begebenheit in der Welt) hieraus ju erflaren verfuchen muß, welches ein vorgebliches theoretifches Ertenne nis bes Ueberfinnlichen, mithin ungereimt ift.

tischer Absicht überschwenglich, in praktischer aber, (z. B. in Ansehung bes Pslichtbegriffs vom ewigen Frieden, um jenen Mezchanismus der Natur dazu zu benuten,) dogmatisch und ihrer Realität nach wohl gegründet ift. — Der Gebrauch des Wortes Natur ist auch, wenn es, wie hier, blos um Theorie, (nicht um Resligion) zu thun ist, schicklicher für die Schranken der menschlichen Bernunst, (als die sich in Ansehung des Berhältnisses der Wirkungen zu ihren Ursachen innerhalb den Grenzen möglicher Erfahrung balten muß,) und bescheiden er, als der Ausdruck einer für und erkennbaren Borsehung, mit dem man sich vermessener Weise Ikazrische Flügel ansett, um dem Geheimniß ihrer unergründlichen Abssicht naber zu kommen.

Che wir nun diese Gewährleistung naher bestimmen, wird es nothig sein, vorher ben Zustand nachzusuchen, den die Natur für die auf ihrem großen Schauplat handelnden Personen veranstaltet hat, der ihre Friedenssicherung zuletzt nothwendig macht; — als bann aber allererst die Urt, wie sie diese leiste.

Ihre provisorische Beranftaltung besteht barin: bag fie 1) für bie Menschen in allen Erdgegenden geforgt hat, baselbft leben ju können; - 2) fie burch Rrieg allerwarts bin, felbft in bie unwirthbarften Gegenden getrieben hat, um fie gu bevolfern; -3) burch ebenbenfelben fie in mehr ober weniger gefetliche Berbaltniffe zu treten genothigt bat. - Daß in ben falten Buffen am Eismeere noch bas Doos wachft, welches bas Rennthier unter bem Schnee hervorscharrt, um felbft bie Rahrung, ober auch bas Angespann bes Offiaken ober Samojeben ju fein; ober bag bie falzigen Salzwuften boch noch bas Rameel, welches zu Bereifung berfelben gleichsam geschaffen ju fein scheint, um fie nicht unbenutt zu laffen, enthalten, ift fcon bewundernswurdig. Doch beutlicher aber leuchtet ber 3med hervor, wenn man gewahr wird, wie außer ben bepelaten Thieren am Ufer bes Gismeeres, noch Robben, Ball: roffe und Ballfifche an ihrem Fleische Rabrung, und mit ihrem Thran Feuerung fur bie bortigen Anwohner barreichen. Um Meisten aber erregt die Borforge der Natur burch bas Treibholt Be-

wunderung, mas fie, (ohne bag man recht weiß, wo es bertommt.) Diefen gewächslofen Segenben gubringt, ohne welches Material fie weber ihre Kahrzeuge und Baffen, noch ihre Sutten zum Aufentbalt zurichten konnten; wo fie bann mit bem Rriege gegen bie Thiere genug zu thun haben, um unter fich friedlich zu leben. ---Bas fie aber bahin getrieben bat, ift vermuthlich nichts Unberes, als ber Rrieg gewesen. Das erfte Kriegswerkzeug aber . unter allen Thieren, bie ber Mensch binnen ber Beit ber Erbbevolferung ju gahmen und hauslich ju machen gelernt hatte, ift bas Pfer b', (benn ber Clephant gehort in bie fvatere Beit, namlich bes Lurus fcon errichteter Staaten,) fo wie die Runft, gewiffe. für uns jegt, ihrer ursprünglichen Beschaffenheit nach nicht mehr erkennbare Grabarten, Setraibe genannt, anzubauen, ungleichen bie Bervielfaltigung und Berfeinerung ber Obftarten burch Berpflanzung und Einpfropfung, (vielleicht in Europa blos zweier Gattungen, ber Holgapfel und Holgbirnen,) nur im Buftanbe icon errichteter Staaten, wo gefichertes Grundeigenthum Statt fand, ent: fteben konnte, - nachdem die Menfchen vorher in gesethlofer Freibeit von bem Jago :\*), Rifcher = und hirtenleben bis jum Ader= leben burchgebrungen maren, und nun Galg und Gifen erfunden warb, vielleicht bie ersten weit und breit gesuchten Artifet eines Sandelsvertehrs verschiedener Boller wurden, moburch fie querft in ein friedliches Berhaltniß gegen einander, und fo felbft mit Entfernteren in Ginverftanbnig, Gemeinschaft und friedliches Berhältniß unter einander gebracht wurden.

<sup>\*)</sup> Unter allen Lebensweisen ift das Jagbleben ohne Zweifel der gefitteten Berfassung am Meisten zuwider; weil die Familien, die sich da vereinzelnen mussen, einander bald fremd und sonach in weitläuftigen Wälbern zerstreut, auch bald feindselig werden, da eine jede zu Erwerbung ihrer Rahrung und Kleidung viel Raum bedarf. — Das Roachische Blut verbot, 1 M. IX, 4—6, (welches, öfters wiederholt, nachher gar den neuangenommenen Christen aus dem Heidenthum, obzwar in anderer Rudsscht, von den Judenchtisten zur Bedingung gemacht wurde, Apost. Gesch. XV. 20. XXI, 25.—) scheint uranfänglich nichts Anderes, als das Berbot des Jäserlebens gewesen zu sein; weil in diesem der Fall, das Fleisch roh zu essen, oft eintreten mus, mit dem Lestenen also das Erstere zugleich verboten wird.

Indem Die Ratur nun bafur geforgt bat, bag Denfchen allerwarts auf Erben leben tonnten, fo bat fie augleich auch bespotifch gewollt, baf fie allerwarts leben follten, wenngleich wiber ihre Reigung, und felbst ohne bag biefes Gollen augleich einen Pflichtbegriff vorausfete, ber fie biegu vermittelft eines moralischen Gefetes verbande, - fonbern fie bat, ju biefem ihrem 3med ju gelangen, ben Krieg gewählt. - Bir feben namlich Bolfer. Die an ber Einheit ihrer Sprache bie Einheit ihrer Abstammung kennbar machen, wie bie Samojeben am Gismeer einerfeits, und ein Bolt von abnlicher Sprache, zweihundert Deilen bavon entfernt, im Altaifchen Bebirge andererfeits, wogwischen fich ein anderes, namlich mongolisches, berittenes und hiemit friegerisches Bolf, gebrangt und fo jenen Theil ihres Stammes, weit von diefem, in bie unwirthbarften Gisgegenben versprengt hat, wo fie gewiß nicht aus eigener Reigung fich bin verbreitet batten\*); - ebenso bie Finnen in ber nordlichften Gegend von Europa, Bappen genamit, bon ben jest ebenfo weit entfernten, aber ber Sprache nach mit ihnen verwandten Ungarn burch bazwischen eingebrungene Gothische und Sarmatische Boller getrennt; und was fann wohl anders bie. Estimos, (vielleicht uralte europäische Abenteurer, ein von allen Ameritanern gang unterfchiebenes Gefchlecht,) in Rorben, und bie Defcheras im Guben von Amerika bis jum Reuerlande bingetrieben haben, als ber Rrieg, beffen fich bie Ratter als Mittel bebient, bie Erbe allerwarts zu bevollern? Der Rrieg aber felbft bebarf keines besonderen Bewegungsgrundes, sondern scheint auf die

<sup>\*)</sup> Man könnte fragen: menn bie, Natur gewollt hat, diese Eiskussen sollten nicht unbewohnt bleiben, was wird aus ihren Bewohnern, wenn sie ihnen bereinst, (wie zu erwarten ift,) kein Treibholz mehr zusührte? Benn es ist zu glauben, daß bei fortrudender Cultur die Einsassen der temperirten Erdstriche das Holz, was an den Usern ihrer Ströme wächst, besser benugen, es nicht in die Ströme fällen, und so in die See wegschwemmen kassen werden. Ich antworte: die Anwohner des Dharens, des Jenssei, des Jenseu. s. w. werden es ihnen durch handel zusühren, und dafür die Producte aus dem Thierreich, woran das Meer an den Eistüsten so veich ist, einhandeln; wenn sie (die Natur) nur allereust den Frieden unter ihnen erzwungen haben wird.

menschliche Natur gepfropft zu sein, und. sogar als etwas Ebles, wozu ber Mensch burch bem Gertrieb, ohne eigemüchige Triefebern, befeelt wird, zu gelten; so daß Kriegesmuth (von amerikanischen Wilben sowohl, als den europäischen, in den Ritterzeiten,) nicht blos, wenn Krieg ist (wie billig), sondern auch, daß Krieg sei, von unmittelbarem großem Werth zu sein geurtheilt wird, und er oft, blos um jenen zu zeigen, angefangen, mithin in dem Kriege an sich selbst eine innere Wurde gesetzt wird, sagar daß ihm auch wohl Philosophen, als einer gewissen Veredlung der Menscheit, eine Lobrede halten; uneingedent des Ausspruchs jenes Griechen: "der Krieg ist darin schlimm, daß er mehr bose Leute macht, als er deren wegnimmt." — So viel von dem, was die Natur für ihren eigenen Zweck, in Ansehung der Menschengattung als eines Thierklasse, thut.

Teht ist die Frage, die das Wesentliche der Absicht auf, ben ewigen Frieden betrifft: "Was die Natur in dieser Absicht, bezies hungsweise auf den Zweck, den dem Menschen seine eigene Vernunft zur Pslicht macht, mithin zur Begünstigung seiner moralischen Absicht thue, und wie sie die Gewähr leiste, daß dasjenige, was der Mensch nach Freiheitsgesehen thun sollte, aber nicht thut, dieser Freiheit undeschadet auch durch einen Zwang der Natur, daß er es thun werde, gesichert sei, und zwar nach allen drei Verhältnissen des öffentlichen Nechts, des Staatss, Wölkers und weltz bürgerlichen Nechts." — Wenn ich von der Natur sage: sie will, daß dieses oder jenes geschehe, so heißt das nicht so viel, als: sie legt uns eine Pslicht auf, es zu thun, (denn das kann nur die zwangsfreie praktische Vernunft,) sondern sie thut es selbst, wir mögen wollen oder nicht (kata volentem ducunt, nolentem trahunt).

1. Wenn ein Volk auch nicht burch innere Mißhelligkeit genothigt wurde, sich unter den Zwang öffentlicher Gesetze zu begeben, so wurde es doch der Arieg von außen thun, indem, nach der vorher erwähnten Naturanstalt, ein jedes Volk ein anderes, es drangende Volk zum Nachbar vor sich sindet, gegen das es sich inner-

lich zu einem Staat bilben muß. um, als Macht, gegen biefen geruftet ju fein. Dun ift bie republicanifche Berfaffung bie einzige, welche bem Recht ber Menfchen vollkommen angemeffen, aber auch die schwerfte ju fliften, vielmehr noch ju erhalten ift, bermaßen, bag Biele behaupten, es muffe ein Staat von Engeln fein, weil Menschen mit ihren felbstfüchtigen Reigungen einer Berfaffung von so sublimer Korm nicht fabig waren. Aber nun kommt Die Ratur bem verehrten, aber jur Praris ohnmachtigen allgemeis nen, in ber Bernunft gegrundeten Willen, und gwar gerabe burth jene feibstfüchtigen Reigungen ju Sulfe, fo, bag es nur auf eine aute Dragnisation bes Staats ankommt, Ibie allerbings im Bermogen ber Menschen ift,) jener ihre Krafte so gegen einander gu richten, daß eine die anderen in ihrer gerftorenden Wirkung aufhalt. ober biefe aufhebt; fo daß ber Erfolg fur bie Wernunft fo ausfallt, als wenn beibe gar nicht ba maren, und fo ber Menfch, wenngleich nicht ein moralisch-guter Mensch, bennoch ein guter Burger ju fein gezwungen wirb. Das Problem ber Staatserrichtung ift, fo bart wie es auch klingt, felbft fur ein Bolt von Teufeln, (wenn fie nur Berftand haben,) auflosbar und lautet fo: "Eine Menge von vernunftigen Wefen, Die insgesammt allgemeine Gefete fur ihre Erbaltung verlangen, beren jedes aber in Gebeim fich bavon auszunehmen geneigt ift, fo ju ordnen und ihre Berfaffung einzurichten, daß, obaleich fie in ihren Privatgefinnungen einander entgegenftreben, biefe einander boch fo aufhalten, bag in ihrem offentlichen Berhalten ber Erfolg ebenberfelbe ift, als ob fie keine folche bofe Gefinnungen batten." Ein foldes Problem muß auflos: lich fein. Denn es ift nicht bie moralische Befferung ber Menfcben, fondern nur ber Dechanismus ber Natur, von bem bie Aufgabe zu wiffen verlangt, wie man ihn an Menschen benuben tonne, um ben Biberfteeit ihret unfriedlichen Gefinnungen in einem Bolt fo ju richten, bag fie fich unter 3mangegefebe au begeben einander felbst nothigen, und fo den Friedensaus ftand, in welchem Gesethe Rraft taben, berbeifichren muffen. fann biefes auch an ben wirklich vorhandenen, noch febr unvoll-

kommen organisirten Staaten seben, bag fie fich boch im aufferen Berhalten bem. was die Rechtsibee vorschreibt, schon febr nabern, abaleich bas Innere ber Moralitat bavon ficherlich nicht bie Ursache ift. (wie benn auch nicht von biefer bie gute Staatsverfaffung, fonbern vielmehr umgekehrt, von ber letteren allererft bie gute morglis fche Bilbung eines Bolks zu erwarten ift,) mithin ber Mechanismus ber Natur burch felbftsuchtige Reigungen, bie naturlicher Beife einanber auch außerlich entgegenwirten, von ber Bernunft zu einem Mittel gebraucht werben tann, biefer ihrem eigenen 3med, ber rechtlichen-Borfdrift, Raum ju machen, und hiemit auch, fo viel an bem Staat felbft liegt, ben inneren fowohl, als außeren Frieden gu beforbern und zu fichern. - hier beifit es alfo: bie Ratur will unwiderstehlich, daß das Recht zuleht die Obergewalt erhalte. man min hier verabfaumt zu thun, bas macht fich zuleht felbft, obwar mit viel Ungemachtichkeit. - "Biegt man bas Robr zu fart, fo brichte; und wer zu viel will, ber will nichts." Boutermet.

2. Die Ibee bes Bolterrechts fest bie Abfonberung vieler von einander unabhängiger benachbarter Staaten voraus, und obgleich ein folcher Zustand an sich schon ein Zustand bes Rrieges ift. fwenn nicht eine foberative Vereinigung berfelben bem Ausbruch ber Reindseligkeiten vorbeugt;) fo ift boch felbst biefer noch ber Berwinftibee beffer, als bie Bufammenfchmelgung berfelben burch eine, Die andere überwachsenbe und in eine Universalmonarchie libergebenbe Macht: weil bie Gesehe mit bem vergrößerten Umfange ber Regierung immer mehr an ihrem Rachbrud einbuffen, und ein feelenlofer Despotismus, nachbem er bie Reime bes Guten ausgerottet bat, julett bich in Anarchie verfällt. Inbeffen ift biefes bas Berlangen jebes Staats (ober feines Oberhauptes), auf biefe Urt fich in ben bauernben Friedenszuftand zu verfeten, bag er, mo moglich, bie gange Belt beberricht. Aber bie Ratur mill es anbers. - Sie bebient fich zweier Mittel, um Bolter von ber Bermischung abzubalten und fie abzusondern, ber Berschiebenbeit ber Sprachen und ber Religionen\*), die zwar ben Hang zum wechselseitigen Haffe und Borwand zum Kriege bei sich führt, aber doch bei anwachs sender Cultur und der allmähligen Annäherung der Menschen zu größerer Einstimmung in Principien, zum Einverständnisse in einem Frieden leitet, der nicht, wie jener Despotismus (auf dem Kirchshofe der Freiheit,) durch Schwächung aller Kräfte, sondern durch ihr Gleichgewicht, im lebhaftesten Wetteifer derselben, hervorgebracht und gesichert wird.

3. Sowie die Ratur weistich die Bolfer trennt, welche ber Wille jebes Staats, und zwar felbft nach Grunben bes Bolferrechts, gern unter fich burch Bift ober Gewalt vereinigen mochte; fo vereinigt fie auch andererfeits Bolter, bie ber Begriff bes Beltburgerrechts gegen Sewalthatigfeit und Krieg nicht wurde gefichert haben, burch ben wechselseitigen Gigennut. Es ift ber Sanbelsgeift, ber mit bem Rriege nicht zusammen bestehen tann, und ber fruber ober spater fich jebes Bolks bemachtigt. Beil namlich unter allen, ber Staatsmacht untergeordneten Machten (Mitteln) bie Gelbmacht wohl die zuverlaffigste fein mochte, fo feben fich Staaten, (freitich wohl nicht eben burch Triebfebern ber Moralitat) gebrungen, ben eblen Frieden zu befordern, und wo auch immer in der Belt Rrieg auszuhreden brobt, ihn burch Bermittelungen abzuwehren, gleich als ob fie besbalb im beftanbigen Bunbniffe ftanben ; benn große Bereinigungen gum Kriege können, ber Ratur ber Sache nach, fich nur bochft felten gutragen und noch fettener gluden. - - Auf bie Art garantirt bie Ratur, burch ben Dechanismus in ben menfchlichen Reigungen felbft, ben ewigen Fries ben; freilich mit einer Gicherheit, bie nicht hinreichent ift, bie Bu-

<sup>\*)</sup> Berichieden heit ber Religionen: ein wunderlicher Ausbruck! gerade, als ob man auch von verschiedenen Moralen sprache. Es fann wohl verschiedene Glaubensarten historischer, nicht in die Religion, sons bern in die Geschichte der zu ihrer Beförderung gebrauchten, ins Feld der Gelehrsamkeit einschlagender Mittel und ebenso verschiedene Religions buch er (Zendavesta, Bedam, Koran u. s. w.) geben, aber nur eine einzige, für alle Menschen und in allen Beiten gültige Religion. Zene also können wohl nichts Anderes, als nur das Behikel der Religion, was zufällig ist und nach Verschiedenheit der Zeiten und Derter verschieden sein kann, enthalten.

kunft beffelben (theoretisch) ju weiffagen, aber boch in praktifcher Absicht zulangt und es zur Pflicht macht, zu biefem (nicht blos dimarischen) Zwede hinzuarbeiten.

#### 3 weiter Busag.

Geheimer Artitel jum ewigen Frieden. +)

Ein geheimer Artikel in Verhandlungen bes öffentlichen Rechts
ist objectiv d. i. feinem Inhalte nach betrachtet ein Widerspruch; fubjectiv aber, nach der Qualität der Person beurtheilt, die ihn dictirt, kann gar wohl darin ein Geheimniß Statt haben, daß sie es nämlich für ihre Würde bedenklich sindet, sich öffentlich als Urzheberin desselben anzukundigen.

Der einzige Artikel biefec Art ift in bem Sate enthalten: "Die Marimen ber Philosophen über bie Bedingungen ber Möglichkeit bes öffentlichen Friedens sollen von ben zum Kriege gerüfteten Staaten zu Rathe gezogen werben."

Es scheint aber für die gesetzebende Austorität eines Staates, dem man natürlicher Weise die größte Weisheit beilegen muß, verkleinerlich zu sein, über die Grundsätze seines Verhaltens gegen andere Staaten bei Unterthanen (den Philosophen) Belehrung zu suchen; gleichwohl aber sehr rathsam es zu thun. Also wird der Staat die Letzteren stillschweigend, (also indem er ein Seheimmiß daraus macht,) dazu auffordern, welches soviel heißt, als: er wird sie frei und öffentlich über die allgemeinen Maximen der Kriegssührung und Friedenösstiftung reden lassen, (denn das werzben sie schon von selbst thun, wenn man es ihnen nur nicht verzbent,) und die Uebereinkunst der Staaten unter einander über diessen Punct-bedarf auch keiner besonderen Berabredung der Staaten unter sich in dieser Absicht, sondern liegt schon in der Verpflichtung

<sup>+)</sup> Diefer zweite Bufas ift erft in der 2. Ausg. hinzugekommen.

burch allgemeine (moralische gesetgebenbe) Menschenvernunft. -Es ift aber hiemit nicht gemeint, bag ber Staat ben Grunbfagen. bes Philosophen vor den Ausspruchen bes Juriften (bes Stellvertreters ber Staatsmacht) ben Borgug einraumen muffe, fonbern nur, bag man ibn bore. Der Lettere, ber bie Bage bes Rechts und nebenbei auch bas -Schwert ber Gerechtigkeit fich jum Symbol gemacht hat, bebient fich gemeiniglich bes letteren, nicht um etwa blos alle fremde Einfluffe von dem erfteren abzuhalten, fondern wenn bie eine Schaale nicht finten will, tas Schwert mit binein bu legen (vae victis), wogu bet Jurift, ber nicht zugleich (auch ber Moralitat nach) Philosoph ift, bie größte Berfuchung bat, weil es feines Amts nur ift, vorhandene Gefete anzuwenden, nicht aber. ob biefe felbft nicht einer Berbefferung bedurfen, ju unterfuchen, und rechnet biefen in. ber That niedrigeren Rang feiner Facultat barum, weil er mit Macht begleitet ift, (wie es auch mit ben beis ben anderen ber Fall ift,) ju ben boberen. - Die philosophische fleht unter biefer verbundeten Gewalt auf einer febr niedrigen Stufe. So beifit es 3. B. von ber Philosophie, fie fei bie Dagb ber Theologie (und eben fo lautet es von ben zwei anderen). - Man fieht aber nicht recht, nob fie ihrer gnabigen Frauen bie Fackel vorträgt ober bie Schleppe nachträgt."

Daß Könige philosophiren oder Philosophen Könige würden, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen; weil der Beisig der Gewalt das freie Urtheil der Vernunft unvermeidlich verstirbt. Daß aber Könige oder königliche, (sich selbst nach Gleiche heitsgesetzen beherrschende) Völker die Klasse der Philosophen nicht schwinden oder verstummen, sondern dffentlich sprechen lassen, ist Beiden zu Beleuchtung ihres Geschäftes unentbehrlich, und weil diese Klasse ihrer Natur nach der Rottirung und Clubbenverdändung umfähig ist, wegen der Nachrede einer Propagan de verhachtlos.

## Anhang.

Ŧ.

Ueber die Mißhelligkeit zwischen der Moral und der Po-

Die Moral ist schon an sich selbst eine Praris in objectiver Webeutung, als Indegriss von unbedingt gedietenden Gesehen, nach denen wir handeln sollen, und es ist offendare Ungereimtheit, nachdem man diesem Pslichtbegriff seine Ausorität zugestanden hat, noch sagen zu wollen, daß man es doch nicht könne. Denn alstann fällt dieser Begriss von selbst weg (witra posse verno obligatur); mithin kann es keinen Streit der Politik, als ausübender Rechtslehre, mit der Moral, als einer solchen, aber theoretischen, (within keinen Streit der Praris mit der Theorie) geden: man müßte dem unter der letzteren eine allgemeine Klugheitslehre d. i. eine Theorie der Maximen versichen, zu seinen auf Vortheil berechneten Absiehten die tauglichsten Mittel zu wählen, d. i. seugenen, daß es überhaupt eine Morat gebe.

Die Potitik fagt: "Seid ktug wie die Schlangen;" bie Monat fest (als einschränkende Bedingung) hingu: "und ohne Falsch wie die Tauben." Wenn Beides nicht in einem Gesbote zusammen bestehen kann, so ist wirklich ein Streit der Postitik mit der Moral; soll aber doch durchaus Beides vereinigt sein, so ist der Begriff vom Gegentheil absurd, und die Frage,

wie jener Streit auszugleichen sei, läßt sich gar nicht einmal als Aufgabe hinstellen. Obgleich der Sat: Chrlichkeit ist die beste Politik, eine Abeorie enthält, der die Praris leider! sehr häusig widerspricht; so ist doch der gleichfalls theoretische: Ehrlichteit ist besser, denn alle Politik, über allen Einwurf unendelich erhaben, ja die unumgängtiche Bedingung der letzteren. Der Grenzgott der Moral weicht nicht dem Jupiter (dem Grenzgott der Gewalt); denn dieser steht noch unter dem Schickfal, d. i. die Bernunst ist nicht erleuchtet genug, die Reihe der vorherbestimmenden Ursachen zu übersehen, die den glücklichen oder schlimmen Erfolg aus dem Ahun und Lassen der Menschen nach dem Mechanismus der Natur mit Sicherheit vorherverkündigen, (obgleich ihn dem Wunsche gemäß hossen) lassen. Bas man aber zu thun habe, um im Gleise der Pslicht (nach Regeln der Weisheit) zu bleiben, dazu, und hiemit zum Endzweck leuchtet sie uns überall hell-genug vor.

Run grundet aber ber Praktiker, (bem die Moral blofe Theprie if.) feine troftlose Absbrechung unserer gutmutbigen Soffmung (felbft bei eingeraumtem Sollen und Ronnen) eigentlich barauf: baß er aus ber Ratur bes Menfchen vorherzuseben vorgibt, er werbe basjenige nie wollen, mas erforbert wird, um jenen jum ewigen Frieden binfuhrenden 3wed ju Staude ju bringen. - Freilich ift bas Bollen aller einzelnen Menfchen, in einer gefetlichen Berfaffung nach Freiheitsprincipien zu leben, (bie bistributive Ginbeit bes Billens Aller) ju biefem Bweck nicht hinreichenb, fonbern baf Alle zusammen biefen Buftand wollen, (bie collective Einheit bes vereinigten Billens,) biefe Auflbsung einer schweren Aufgabe wird noch bagu erforbert, bamit ein Ganges ber burgerlichen Gesellschaft werbe; und ba also über biefe Beifchieben beit bes particularen Bollens Aller noch eine vereinigende Urfache beffelben bingutommen muß, um einen gemeinschaftlichen Willen berauszubringen, welches Reiner von Allen vermag: fo ift in ber Ausfuhrung jener Ibee (in ber Prarie) auf teinen anderen Unfang bes rechtlichen Buftandes zu rechnen, als ben burch Semalt, auf beren 3mang nachher bas offentliche Recht gegrundet wird; welches bann freilich, (ba

man ohnebem bes Gefetgebers moralische Sesinnung hiebei wenig in Ansichlag bringen kann, er werbe, nach geschehener Bereinigung ber wüsten Menge in ein Bolk, biesem es nur überlassen, eine rechtsliche Berfassung burch ihren gemeinsamen Willen zu Stande zu bringen,) große Abweichungen von jener Idee (der Theorie) in der wirklichen Erfahrung schon zum Boraus erwarten läßt.

Da heißt es bann: wer einmal die Gewalt in Handen hat, wird sich vom Bolk nicht Gesetze vorschreiben lassen. Ein Staat, ber einmal im Besitz ist, unter keinen außeren Gesetzen zu stehen, wird sich in Unsehung der Art, wie er gegen andere Staaten sein Recht suchen soll, nicht von ihrem Richterstuhl abhängig machen, und selbst ein Belttheil, wenn er sich einem anderen, der ihm übrigens nicht im Wege ist, überlegen fühlt, wird das Mittel der Berstärkung seiner Macht, durch Beraubung oder gar Beherrschung besselben, nicht unbenutzt lassen; und serrinnen nun alle Plane ber Sheorie für das Staats; Bolker; und Weltbürgerrecht in sachleere unausssihrbare Sdeale; dagegen eine Praxis, die auf empirische Principien der menschlichen Ratur gegründet ist, welche es nicht sur niedrig halt, aus der Art, wie es in der Welt zugeht, Belehrung für ihre Maximen zu ziehen, einen sicheren Grund für ihr Gebäude der Staatsklugbeit zu sinden allein hossen könne.

Freilich, wenn es keine Freiheit und darauf gegründetes moras lisches Geset gibt, sondern Alles, was geschieht oder geschehen kann, bloser Mechanismus der Natur ist, so ist Politik, (als Aunst, diesem zur Regietung der Menschen zu benuten,) die ganze praktische Weisheit, und der Rechtsbegriff ein sachleerer Gedanke. Findet man diesen aber doch unumgänglich nottlig, mit der Politik zu verdinden, ja ihn gar zur einschränkenden Bedingung der letzteren zu erheben, so muß die Vereindarkeit beider eingeräumt werden. Ich kann mir nun zwar einen moralischen Politiker, d. i. einen, der die Principien der Staatsklugheit so nimmt, daß sie mit der Moral zusammen bestehen können, aber nicht einen politischen Moras listen denken, der sich eine Moral so schwiedet, wie es der Vorstheil des Staatsmanns sich zuräglich sindet.

Der moralische Politiker wird es fich jum Grundsab machen: wenn einmal Gebrechen in ber Staatsverfassung ober im Staaten: verbaltniß angetroffen werben, die man nicht bat verhuten konnen. fo fei es Pflicht, vornehmlich fur Staatsoberhaupter, babin bebacht zu fein, wie fie, sobald wie moglich, gebeffert und bem Naturrecht. fowie es in ber Ibee ber Bernunft uns jum Mufter vor Augen fteht, angemessen gemacht werben konne; follte es auch ihrer Selbstfucht Aufopferungen koften. Da nun bie Berreigung eines Banbes ber Staate : ober weltburgerlichen Bereinigung, ebe noch eine beffere Berfaffung an Die Stelle berfelben zu treten in Bereitschaft ift. aller, hierin mit ber Moral einhelligen Staatsklugheit juwiber ift; fo mare es gwar ungereimt, zu fordern, jenes Gebrechen muffe fofort und mit Ungestum abgeandert werden; aber bag weniastens bie Maxime ber Nothwendigkeit einer folchen Abanderung bem Machthabenden innigst beiwohne, um in beständiger Unnaherung zu bem Zwecke (ber nach Rechtsgeseten besten Berfassung) zu blei= ben, bas kann boch von ihm geforbert werben. Ein Staat kann fich auch schon republicanisch regieren, wenn er gleich noch ber vorliegenden Constitution nach bespotische Serr= fchermacht befist; bis allmablig bas Bolf bes Ginfluffes ber blofen Ibee ber Autoritat bes Gefetzes, (gleich als ob es physische Gewalt besäße,) fähig wird, und sonach zur eigenen Gesetgebung, (welche ursprunglich auf Recht gegrundet ift,) tuchtig befunden wird. Wenn auch durch ben Ungestum einer von der schlechten Verfassung erzeugten Revolution unrechtmäßiger Beife eine gesehmäßigere errungen ware, so wurde es boch auch alsbann nicht mehr für erlaubt gehalten werben muffen, bas Bolf wieber auf bie alte gurudzuführen, obgleich mahrend berfelben Seber, ber fich bamit gewaltthatig ober argliftig bemengt, mit Recht ben Strafen bes Aufrührers unterworfen fein wurde. Bas aber bas außere Staatenverhaltniß betrifft, fo kann von einem Staat nicht verlangt werden, bag er feine, obgleich bespotische Berfaffung, (bie aber boch bie starkere in Beziehung auf außere Feinde ift,) ablegen folle, so lange er Gefahr läuft, von anderen Staaten sofort verschlungen zu Rant f. D. V.

werden; mithin muß bei jenem Borfat boch auch die Bergogerung der Ausführung bis zu befferer Zeitgelegenheit erlaubt fein \*).

Es mag also immer sein, daß die bespotistrenden (in der Ausübung sehlenden) Moralisten wider die Staatsklugheit (durch übereilt genommene oder angepriesene Maßregeln) mannigsaltig verstoßen,
so muß sie doch die Erfahrung, bei diesem ihrem Berstoß wider
die Natur, nach und nach in ein besseres Gleis bringert; statt dese
sen die moralistrenden Politiker, durch Beschönigung rechtswidriger
Staatsprincipien, unter dem Vorwande einer, des Guten nach
der Idee, wie sie die Bernunst vorschreibt, nicht fahigen menschlichen Natur, soviel an ihnen ist, das Besserwerden unmöglich
machen und die Rechtsverletzung verewigen.

Statt der Praris, deren sich diese staatsklugen Manner ruhmen, geben sie mit Praktiken um, indem sie blos darauf ber bacht sind, dadurch, daß sie der jest herrschenden Gewalt zum Munde reden, (um ihren Privatvortheil nicht zu versehlen,) das Bolk und, wo möglich, die ganze Welt Preis zu geben; nach der Art achter Jusissen (vom Handwerke, nicht von der Gesetzge-bung) wenn sie sich dis zur Politik versteigen. Denn da dieser ihr Geschaft nicht ist, über Gesetzebung selbst zu vernünsteln, sonz bern die gegenwärtigen Gebote des Landrechts zu vollziehen, so muß ihnen jede, jeht vorhandene gesetzliche Bersassung und, wenn diese höheren Orts abgeandert wird, die nun solgende immer die

<sup>\*)</sup> Dies sind Erlaubnißgeset ber Bernunft, ben Stand eines mit Ungerechtigteit behafteten öffentlichen Rechts noch so lange beharren zu lassen, bis zur völligen Umwälzung Alles entweder von selbst gereift, oder durch friede. liche Mittel der Reife nahe gebracht worden; weil doch irgend eine recht. Iche, obzwar nur in geringem Grade rechtmäßige Verfassung besser ist, als gar teine, welches lettere Schickal (der Anarchie) eine übereilte Reform tressen wurde. — Die Staatsweisheit wird sich also in dem Zustande, worin die Dinge jett sind, Reformen, dem Ideal des öffentlichen Rechts angemessen, zur Pflicht machen; Revolutionen aber, wo sie die Natur von selbst herbeisührt, nicht zur Beschönigung einer noch größeren Unterdrückung, sondern als Rus der Natur benutzen, eine auf Freiheitspriniepien gegründete geselliche Berfassung, als die einzige dauerhafte, durch gründliche Reform zu Stande zu bringen.

befte fein; wo bann Alles fo in feiner geborigen mechanischen Orde nung ift. Wenn aber biefe Gefdidlichfeit, fur alle Gattel gerecht zu sein, ihnen ben Wahn einfloßt, auch über Principien einer Staateverfassung überhaupt nach Rechtsbegriffen, (mithin a priori, nicht empirisch) urtheilen ju tonnen; wenn sie barauf groß thun, Denich en ju fennen, (welches freilich ju erwarten ift, meil fie mit vielen zu thun baben,) ohne boch ben Menfchen, und was aus ihm gemacht werden tann, ju tennen, (wozu ein boberer Standpunct ber anthropologischen Beobachtung erforbert wird.) mit Diefen Begriffen aber verfeben, ans Staats : und Bolferrecht, mie es die Bernunft vorschreibt, geben: so konnen fie diesen Ueberschrittnicht anders, als mit bem Geift ber Chicane thun, indem fie ihr aewohntes Berfahren (eines Dechanismus nach bespotisch gegebenen Amangegefeten) auch ba befolgen, wo bie Begriffe ber Bernunft einen, nur nach Freiheitsprincipien gesehmäßigen 3mang begrundet wissen wollen, burch welchen allererft eine zu Recht beständige Staatsverfaffung moglich ift; welche Aufgabe ber vorgebliche Praftiter, mit Borbeigehung jener Ibee, empirisch, aus Erfahrung, wie bie bisher noch am Beften bestandenen, mehrentheils aber rechtswidrigen Staatsverfaffungen eingerichtet waren, lofen ju tonnen glaubt. -Die Marimen, deren er fich hiezu bedient, (ob er fie zwar nicht laut merben läßt,) laufen ohngefahr auf folgende fophistische Marimen binaus.

1. Fac et exeusa. Ergreife die gunstige Gelegenheit zur eigenmächtigen Besignehmung (entweder eines Rechts des Staats über sein Bolk, oder über ein anderes benachbarte); die Rechtsertigung wird sich weit leichter und zierlicher nach der That vortragen, und die Gewalt beschönigen lassen, (vornehmlich im ersten Fall, wo die obere Gewalt im Inneren sosort auch die gesetzebende Obrigeteit ist, der man gehorchen muß, ohne darüber zu vernünsteln,) als wenn man zuvor auf überzeugende Gründe sinnen, und die Gegensgründe darüber noch erst abwarten wollte. Diese Dreistigkeit selbst gibt einen gewissen Anschein von innerer Ueberzeugung der Rechtsmäßigkeit der That, und der Gott bonus eventus ist nachher der beste Rechtsvertretet.

- 2. Si fecisti, nega. Was du selbst verbrochen hast, 3. B. um dein Bolk dur Berzweislung und so zum Aufruhr zu bringen, das Jeugne ab, daß es deine Schuld seiz sondern behaupte, daß es die der Widerspenstigkeit der Unterthanen, oder auch, bei deiner Bemächtigung eines benachbarten Bolks, die Schuld der Natur-des Menschen sei, der, wenn er dem Anderen nicht mit Gewalt zuvorstommt, sicher darauf rechnen kann, daß dieser ihm zuvorkommen und sich seiner bemächtigen werde.
- 3. Divide et impera. Das ist: sind gewisse privilegirte Haupter in deinem Bolk, welche dich blos zu ihrem Oberhaupte (primus
  inter pares) gewählt haben, so veruneinige jene unter einander,
  und entzweie sie mit dem Bolk; stehe nun dem Letzteren unter Borspiegelung größerer Freiheit bei. so wird Alles von deinem undebingten Billen abhängen. Ober sind es äußere Staaten, so ist
  Erregung der Mishelligkeit unter ihnen ein ziemlich sicheres Mittel,
  unter dem Schein des Beistandes des Schwächeren einen nach dem
  anderen dir zu unterwerfen.

Durch biese politischen Marimen wird nun zwar Niemand hintergangen; benn sind insgesammt schon allgemein bekannt; auch ist
es mit ihnen nicht der Fall sich zu schämen, als ob die Ungerechtigkeit gar zu offendar in die Augen leuchtete. Denn weil sich große
Mächte nie vor dem Urtheil des gemeinen Hausens, sondern nur
eine vor der anderen schämen, was aber jene Grundsäte betrifft,
nicht das Offendarwerden, sondern nur das Mistingen derselben
sie beschämt machen kann, (benn in Ansehung der Moralität der
Marimen kommen sie alle untereinander überein;) so bleibt ihnen
immer die politische Ehre übrig, auf die sie sicher rechnen können,
nämlich die der Vergrößerung ihrer Macht, auf welchem Wege
sie auch erworben sein mag\*).

<sup>\*)</sup> Wenngleich eine gewisse in ber menschlichen Natur gewurzelte Bosartigs teit von Menschen, die in einem Staat zusammen leben noch bezweifelt und flatt ihrer ber Mangel einer, noch nicht weit genug fortgeschrittenen

Aus allen biefen Schlangenwendungen einer unmoralischen Klugheitslehre, den Friedenszustand unter Menschen aus dem kriezgerischen des Naturzustandes herauszubringen, erhellt wenigstens so viel: daß die Menschen, ebensowenig in ihren Privatverhältnissen, als in ihren öffentlichen, dem Nechtsbegriff entgehen können, und sich nicht getrauen, die Politik öffentlich blos auf Handgriffe der Klugheit zu gründen, mithin dem Begriffe eines öffentlichen Nechts allen Sehorsam auszukündigen, (welches vornehmlich in dem des Bölkerrechts auffallend ist.) sondern ihm an sich alle gebührende Ehre widersahren lassen, wenn sie auch hundert Ausstüchte und Bemäntelungen aussinnen sollten, um ihm in der Praris auszusweichen und der Verschmigten Gewalt die Autorität anzudichten, der Ursprung und der Verband alles Nechts zu sein. — Um bieser Sophisseri, (wenngleich nicht der durch sie beschönigten Ungerechtigs

Cultur (bie Rohigfeit) jur Urfache ber gelebwibrigen Erscheinungen ihrer Denkungsart mit einigem Scheine angeführt werden mochte, fo fallt fie boch, im außeren Berhaltniß ber Staaten gegen einander, gang unverbedt und unwidersprechlich in die Augen. Im Inneren jedes Staats ift fie durch den 3mang der burgerlichen Gefete verschleiert, weil der Reigung zur wechselfeis tigen Gewaltthatigfeit ber Burger eine großere Gewalt, namfich bie ber Regierung, machtig entgegenwirft, und fo nicht allein bem Bangen einen moralischen Anstrich (causae non causae) gibt, fondern auch badurch, bag bem Ausbruch gefehwidriger Reigungen ein Riegel vorgeschoben wird, die Ent= wickelung der moralischen Anlage zur unmittelbaren Achtung fürs Recht wirklich viel Erleichterung befommt - Denn ein Jeder glaubt nun von fich, bag er mohl ben Rechtsbegriff heilig halten und treu befolgen murbe, wenn er fich nur von jedem Underen eines Gleichen gewärtigen fonnte; welches Lettere ihm die Regierung jum Theil fichert; wodurch dann ein großer Schritt aur Moralitat, (obgleich noch nicht moralischer Schritt) gethan wirb, diesem Pflichtbegriff auch um fein felbft willen, ohne Rudficht auf Erwiederung an: hanglich ju fein. - Da ein Jeder aber, bei feiner guten Deinung von fich felber, doch die bofe Befinnung bei allen Underen voraussest, fo fprechen fie einander wechfelfeitig ihr Urtheil: bag fie Alle, mas das Factum betrifft, wenig taugen; (woher es fomme, ba es boch ber Mafur bes Menichen, als eines freien Wefens, nicht Schuld gegeben werben fann, mag unerortert bleiben.) Da aber boch auch bie Uchtung fur ben Rechtsbegriff, beren ber . Menich fich ichlechterbinge nicht entichlagen fann, die Theorie bes Bermogens, ihm angemeffen zu werden, auf bas Reierlichste fanctionirt, fo fieht ein Jeder, daß er seinerseits jenem gemaß handeln muffe, Undere mogen es halten, wie fie wollen.

keit,) ein Ende zu machen und die falschen Bertreter der Machtigen der Erde zum Geständnisse zu bringen, daß es nicht das Recht, sondern die Gewalt sei, der sie zum Bortheil sprechen, von welcher sie, gleich als ob sie selbst hiebei was zu besehlen hätten, den Ton annehmen, wird es gut sein, das Blendwerk auszubeden, womit man sich und Andere hintergeht, das oberste Princip, von dem die Absicht auf den ewigen Frieden ausgeht, aussindig zu machen und zu zeigen: das alles das Bose, was ihm im Wege ist, davon herrühre, daß der politische Moralist da ansängt, wo der moralische Politiser volliger Weise endigt, und, indem er so die Erundssätze dem Zweck unterordnet, (d. i. die Pserde hinter den Wagen spannt,) seine eigenen Abssichten vereitelt, die Politik mit der Moral in Einverständniß zu bringen.

Um die praktische Philosophie mit sich selbst einig zu machen, ist nothig, zuvörderst die Frage zu entscheiden: ob in Aufgaben der praktischen Bernunft vom materialen Princip derselben, dem Zwed (als Gegenstand der Willführ) der Ansang gemacht werden musse, oder vom formalen, d. i. demjenigen (blos auf Freiheit im außeren Berhältniß gestellten), darnach es heißt: handle so, daß du wollen kannst, deine Marime solle ein allgemeines Geseh werden, (ber Zwed mag sein, welcher er wolle.)

Dhne alle Zufgabe (problema morale) ist, im Bersahren von dem anderen himmelweit unterschen, und ben erberen von dem anderen bes worzeletten bestellt (problema morale) ist, wie Zufgabe (problema morale) ist, wie Zufgabe, nach bestellt aus dem formalen verincip der Marimen dußerlich zu handeln abgeleitet worden sein. — Nun ist das erstere Princip, das des politischen Moralisten, (das Problem des Staats :, Bolter: und Weltburgerrechts,) eine blose Kunstaufgabe (problema technicum), das zweite dagegen, als Princip des moralischen Polititers, welchem es eine sitt:

man nun nicht blos-als physisches Gut, sonbern auch als einen aus Pflichtanerkennung hervorgebenben Buftand wunscht, herbeizuführen

Bur Auflosung bes erften, namlich bes Staats = Rlugheitsproblems, wird viet Kenntniß ber Natur erfordert, um ihren Mechanismus zu bem gebachten 3med zu benuten, und boch ift alle biefe ungewiß in Unsehung ihres Resultats, ben ewigen Rrieben betreffend; man mag nun bie eine ober bie andere ber brei Abtheilungen bes offentlichen Rechts nehmen. Db bas Bolt im Geborfam und augleich im Mor beffer burch Strenge, ober Lodfpeise ber Gitelfeit, ob burch Obergewalt eines Einzigen, ober burch Bereinigung mebrerer Saupter, vielleicht auch blos burch einen Dienstadel, ober burch Bolksgewalt, im Inneren, und zwar auf lange Beit gehalten werben konne, ift ungewiß. Dan hat von allen Regierungsarten, (bie einzige acht = republicanische, bie aber nur einem moralischen Politiker in ben Ginn kommen kann, ausgenommen.) Beispiele bes Begentheils in ber Gefchichte. - Noch ungewiffer ift ein auf Statuten nach Ministerialplanen vorgeblich errichtetes Bolferrecht, welches in ber That nur ein Wort ohne Sache ist und auf Berfragen beruht, die in bemfelben Act ihrer Beschliegung jugleich ben geheimen Borbehalt ihrer Uebertretung enthalten. - Dagegen bringt fich bie Auflosung bes zweiten, namlich bes Staatsweisheits. problems, fo zu fagen, bon felbft auf, ift Sebermann einleuchtenb, und macht alle Runftelei zu Schanden, fuhrt babei gerabe zum 3wed; boch mit der Erinnerung ber Klugheit, ihn nicht übereilter Weise mit Gewalt herbeizuziehen, sondern sich ihm, nach Beschaffenbeit ber gunftigen Umftanbe, unablaffig zu nabern.

Da heißt es benn: "trachtet allererst nach bem Reiche ber reinen praktischen Vernunft und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch euer 3weck (die Wohlthat bes ewigen Friedens) von selbst zufallen." Denn bas hat die Moral Eigenthumliches an sich, und zwar in Ansehung ihrer Grundsäge bes öffentlichen Rechts, (mithin in Beziehung auf eine a priori erkennbare Politik,) daß, je weniger sie bas Verhalten von dem vorgesetzen 3weck, dem beabsichtigten, es sei physischem ober sittlichem Vortheil, abhängig macht,

besto mehr fie bennoch zu biesem im Allgemeinen zusammenftimmt; welches baber fommt, weil es gerade ber a priori gegebene allgemeine Wille (in einem Bolt, ober im Berbaltnig verfchiebener Bolfer untereinander) ift, ber allein, was unter Menfchen Rechtens ift, bestimmt; biefe Bereinigung bes Billens Aller aber, wenn nur in ber Ausübung consequent verfahren wird, auch nach bem Dechanismus ber Natur, jugleich bie Urfache fein fann, bie abgezweckte Birtung hervorzuhringen und bem Rechtsbegriffe Effect zu verschaf: fen. - Go ift es 3. B. ein Grundfat ber moralischen Politif: baß fich ein Bolt zu einem Staat nach ben alleinigen Rechtsbegriffen der Freiheit und Gleichheit vereinigen folle, und biefes Princip ift nicht auf Klugheit, sondern auf Pflicht gegrundet. Run mogen bagegen politische Moraliften noch so viel über ben Naturmechanis: mus einer in Gefellichaft tretenben Menschenmenge, welcher jene Grundfabe entfraftete und ihre Absicht vereiteln werde, vernunfteln, ober, auch durch Beispiele schlecht organisirter Berfassungen alter und neuer Beiten (g. B. von Demokratien ohne Reprafentations: foftem) ihre Behauptung bagegen zu beweisen fuchen, fo verdienen fie kein Gehor; vornehmlich ba eine folche verberbliche Theorie bas Uebel wohl gar felbst bewirkt, was sie vorhersagt, nach welcher ber Mensch mit ben übrigen lebenben Daschinen in eine Rlaffe geworfen wird, benen nur noch bas Bewußtsein, bag fie nicht freie Befen find, beiwohnen durfte, um fie in ihrem eigenen Urtheil ju ben elenbesten unter allen Beltwefen zu machen.

Der zwar etwas renommistisch klingende, sprüchwöttlich in Umlauf gekommene, aber wahre Sat: flat justitia, pereat mundus, das heißt zu deutsch: "es herrsche Gerechtigkeit, die Schelme in der Welt mögen auch insgesammt darüber zu Grunde gehen," ist eint wackerer, alle durch Arglist oder Gewalt vorgezeichnete krumme Wege abschneidender Rechtsgrundsat; nur daß er nicht misverstanden, und etwa als Erlaubniß, sein eigenes Recht mit der größten Strenge zu benutzen, (welches der ethischen Pflicht widerstreiten wurde,) sondern als Berbindlichkeit der Machthabenden, Niemandem sein Recht aus Ungunst oder Mitseiden gegen Andere zu weigern

ober zu schmalern, verstanden wird; wozu vorzüglich eine nach reinen Rechtsprincipien eingerichtete linnere Berfassung bes Staats bann aber auch bie ber Bereinigung beffelben mit anderen benachbarten ober auch entfernten Staaten zu einer, Leinem allgemeinen Staat analogischen) gefetlichen Ausgleichung ihrer Streitigkeiten erforbert wirb. - Diefer Sat will nichts Unberes fagen, als: bie politischen Marimen muffen nicht von ber, aus ihrer Befolgung gu erwartenden Bohlfahrt und Gludfeligkeit eines jeben Staats, alfo nicht vom 3med, ben fich ein jeber berfelben jum Gegenstande macht (vom Wollen), als bem oberften (aber empirischen) Princip ber Staatsweisheit, sondern von bem reinen Begriff ber Rechtspflicht (vom Gollen, beffen Princip a priori burch reine Bernunft gegeben ift,) ausgeben, bie physischen Folgen baraus mogen auch fein, welche fie wollen. Die Welt wird keinesweges baburch untergeben, bag ber bofen Menschen weniger wird. Das moralisch Bofe bat bie von feiner Natur unabtrennliche Eigenschaft, bag es in feinen Abfichten, (vornehmlich in Berhaltniß gegen andere Gleich: gefinnte) fich felbst zuwider und zerftbrend ift, und so bem (morali: fchen) Princip bes Guten, wenngleich burch langfame Fortschritte, Plas macht.

Es gibt also objectiv (in der Theorie) gar keinen Streit zwischen der Moral und der Politik. Dagegen subjectiv (in dem selbstsücktigen Hange der Menschen, der aber, weil er nicht auf Verzumnstmarimen gegründet ist, noch nicht Praris genannt werden muß) wird und mag er immer bleiben, weil er zum Weckstein der Tugend dient, deren wahrer Muth (nach dem Grundsatze: tu ne cede malis, sed contra audentior ito,) in gegenwärtigem Falle nicht sowohl darin besteht, den Uebeln und Ausopferungen mit sessem Vorsatz sich entgegenzusetzen, welche hiebei übernommen werzden mussen, sondern dem weit gefährlicheren, lügenhaften und verzrätherischen, aber doch vernünstelnden, die Schwäcke der menschlischen Ratur zur Rechtsertigung aller Uebertretung vorspiegelnden

bofen Princip in und felbst in die Augen zu feben und feine Argslift zu befiegen.

In der That kann ber politische Moralist fagen: Regent und Bolt, ober Bolt und Bolt thun einander nicht Unrecht, wenn fie einander gewaltthatig oder hinterliftig befehden, ob fie zwar überbaupt barin Unrecht thun, bag fie bem Rechtsbegriffe, ber allein ben Arieben auf ewig begrunden tonnte, alle Achtung verfagen. Denn weil ber Eine seine Pflicht gegen ben Unberen übertritt, ber gerabe ebenso rechtswidrig gegen jenen gesinnt ift, so geschieht ihnen beiberfeits gang recht, wenn fie fich untereinander aufreiben, boch fo, baß von biefer Race immer noch genug ubrig bleibt, um biefes Spiel bis zu ben entfernteften Beiten nicht aufhoren zu laffen, bamit eine spate Nachkommenschaft an ihnen bereinft ein warnenbes Beispiel nehme. Die Vorsehung im Laufe ber Belt ift hiebei gerechtfertigt; benn bas moralische Princip im Menschen erloscht nie bie, pragmatifch, jur Ausführung ber rechtlichen Ibeen nach jenem Princip tuchtige Vernunft wachst noch bazu bestandig burch immer fortschreitende Cultur, mit ihr aber auch die Schuld jener Uebertretungen. Die Schöpfung allein: bag namlich ein folder Schlag von verderbten Wesen überhaupt hat auf Erden sein sollen, scheint burch keine Theodicee gerechtfertigt werden zu konnen, (wenn wir annehmen, daß es mit bem Menschengeschlechte nie bester bestellt fein werbe, noch könne;) aber biefer Standpunct ber Beurtheilung ist für uns viel zu boch, als daß wir unsere Begriffe (von Beisbeit) ber oberften uns unerforschlichen Racht in theoretischer Absicht unterlegen konnten. — Bu folden verzweifelten Folgerungen mer= ben wir unvermeiblich hingetrieben, wenn wir nicht annehmen, bie reinen Rechtsprincipien haben objective Realitat, b. i. fie laffen fich aussuhren; und barnach muffe auch von Seiten bes Bolfs im Staate, und weiterbin von Seiten ber Staaten gegen einander gehandelt werben; die empirische Politik mag auch bagegen einwenden, mas fie wolle. Die mabre Politik kann alfo keinen Schritt thun, ohne vorher ber Moral gehuldigt zu haben, und obzwar Politik für sich selbst eine schwere Runft ift, so ift boch Bereinigung berfelben mit der Moral gar keine Kunst; denn diese haut den Knoten entzwei, den jene nicht aufzulosen vermag, sobald beide einander widerstreiten. — Das Recht dem Menschen muß heilig gehalten werden, der herrschenden Sewalt mag es auch noch so große Aufsopferung kosten. Den kann hier nicht halbiren, und das Mittelbing eines pragmatisch-bedingten Rechts (zwischen Recht und Nuten) aussinnen, sondern alle Politik muß ihre Kniee vor dem ersteren beugen, kann aber dasur hoffen, odzwar langsam, zu der Stuse zw. gelangen, wo sie beharrlich glänzen wird.

## II.

Bon ber Einhelligkeit ber Politik mit der Moral nach bem transscendentalen Begriffe des bffentlichen Rechts.

Wenn ich von aller Materie bes öffentlichen Rechts (nach ben verschiedenen empirisch zgegebenen Berhältnissen ber Menschen im Staat ober auch der Staaten unter einander), so wie es sich die Rechtslehrer gewöhnlich denken, abstrahire, so bleibt noch die Form der Publicität übrig, deren Möglichkeit ein jeder Rechtszanspruch in sich enthält, weil ohne jene es keine Gerechtigkeit, (die nur als öffentlich kundbar gedacht werden kann,) mithin auch kein Recht, das nur von ihr ertheilt wird, geden wurde.

Diese Fähigkeit ber Publicität muß jeder Rechtsanspruch haben, und sie kann also, da es sich ganz leicht beurtheilen läßt, ob sie in einem vorkommenden Falle Statt sinde, d. i. ob sie sich mit den Grundsägen des Handelnden vereinigen lasse oder nicht, ein leicht zu brauchendes, a priori in der Vernunft anzutreffendes Kriterium abgeben, im letzteren Falle die Falschheit (Rechtswidzseit) des gebachten Anspruchs (praetensio juris), gleichsam durch ein Erperiment der reinen Vernunft, sofort zu erkennen.

Nach einer solchen Abstraction von allem Empirischen, was ber Begriff bes Staats und Bolterrechts enthalt, (bergleichen bas

Bosartige ber menschlichen Natur ift, welches ben Zwang nothwenbig macht,) kann man folgenden Satz bie transfrendentale Formel bes offentlichen Rechts nemen:

> "Alle auf das Recht anderer Menschen bezogene Handlungen, deren Maxime sich nicht mit der Publicität verträgt, sind unrecht."

Dieses Princip ist nicht blos als ethisch (zur Tugenblehre gehörig), sondern auch als juridisch (das Recht der Menschen angehend) zu betrachten. Denn eine Marime, die ich nicht darf laut werden lassen, ohne dadurch meine eigene Absicht zugleich zu vereiteln, die durchaus verheimlicht werden muß, wenn sie gelingen soll, und zu der ich mich nicht defentlich bekennen kann, ohne daß dadurch unausbleiblich der Widerstand Aller gegen meinen Borsatz gereizt werde, kann diese nothwendige und allgemeine, mithin a priori einzusehende Gegenbearbeitung Aller gegen mich nirgend wovon anders, als von der Ungerechtigkeit her haben, womit sie Jedermann bedroht. — Es ist ferner blos negativ, d. i. es dient nur, um, vermittelst desselben, was gegen Andere nicht recht ist, zu erkennen. — Es ist gleich einem Ariom unserweislich gewiß und überdem leicht anzuwenden, wie aus solgenden

1. Was bas Staatsrecht (jus civitatis), nämlich bas innere betrifft; so kommt in ihm die Frage vor, welche Biele für schwer zu beantworten halten, und die das transscendentale Princip der Publicität ganz leicht auslöst: "ist Aufruhr ein rechtmäßiges Mittel für ein Bolk, die drückende Gewalt eines sogenannten Tyrannen (non titulo, sed exercitio talis) abzuwersen?" Die Rechte des Volks sind gekränkt, und ihm (dem Tyrannen) geschieht kein Unrecht durch die Entthronung; daran ist kein Zweisel. Nichtschessoweniger ist es doch von den Unterthanen im höchsten Grade unrecht, auf diese Art ihr Recht zu suchen, und sie können ebensowenig über Ungerechtigkeit klagen, wenn sie in diesem Streit unterlägen und nachher deshalb die härteste Strase ausstehen müßten.

Sier kann nun Bieles fur und bawiber vernunftelt- werben,

menn man es burch eine bogmatische Debuction ber Rechtsgrunde ausmachen will; allein bas transscenbentale Princip ber Publicität bes offentlichen Rechts kann fich biefe Beitlauftigkeit erfparen, Rach bemfelben fragt fich vor Errichtung bes burgerlichen Bertrags bas Bolk-felbst, ob es fich wohl getraue, die Marime des Vorsates einer gelegentlichen Emporung offentlich befannt zu machen. fieht leicht ein, bag, wenn man es bei ber Stiftung einer Staat?= verfaffung zur Bebingung machen wollte, in gewiffen vortommenben Rallen gegen bas Oberhaupt Gewalt auszuüben, so mußte bas Bolk fich einer rechtmäßigen Dacht über jenes anmagen. Alsbann mare jenes aber nicht bas Oberhaupt, ober, wenn beibes gur Bebingung ber Staatberrichtung gemacht wurde, fo wurde gar keine moglich fein, welches boch bie Absicht bes Bolks war. Das Unrecht bes Aufruhrs leuchtet also baburch ein, daß die Maxime beffelben baburch, bag man fich offentlich bazu bekennte, feine eigene Absicht unmöglich machen wurde. Man mußte fie also nothe wendig verheimlichen. - Das Lettere mare aber von Seiten bes Staatsoberhauptes eben nicht nothwendig. Er fann frei heraus fagen, bag er jeden Aufruhr mit dem Tobe- ber Rabeloführer beftrafen werbe, biefe mogen auch immer glauben, er habe feinerfeits bas , Rundamentalgefet zuerft übertreten; benn wenn er fich bewußt ift. bie unwiberftehliche Obergewalt zu befigen, (welches auch in jeber burgerlichen Berfassung so angenommen werben muß, weil ber, welcher nicht Macht genug hat, einen Jeben im Bolt gegen ben Underen ju fchuben, auch nicht bas Recht bat, ihm ju befehlen,) fo barf er nicht forgen, burch bie Bekanntwerbung feiner Marime feine eigene Ubsicht zu vereiteln, womit auch gang wohl aufammenhangt, baß, wenn ber Aufruhr bem Bolk gelänge, jenes Dberhaupt in bie Stelle bes Unterthans jurudtreten, ebensowohl keinen Wiebererlangungsaufruhr beginnen, aber auch nicht zu befürchten haben mußte, wegen feiner vormaligen Staatsführung gur Rechenschaft gezogen zu werben.

2. Bas bas Bolterrecht betrifft. — Rur unter Boraussetzung irgend eines techtlichen Zustandes, (b. i. berjenigen aus

Beren Bedingung, unter ber bem Menfchen ein Recht wirklich ju Theil werben fann,) fann von einem Bolferrecht bie Rebe fein : weil es, als ein offentliches Recht, die Publication eines, Jebem bas Seine bestimmenben allgemeinen Willens fcon in feinem Begriffe enthalt, und biefer status juridicus muß aus irgend einem Bertrage bervorgeben, ber nicht eben (gleich bem, woraus ein Stagt entspringti) auf Zwangsgesche gegrundet sein barf, sondern allenfalls auch ber einer fortwähren befreien Affociation fein kann. wie ber oben ermahnte ber Roberalitat verschiedener Staaten. Denn obne irgend einen rechtlichen Buftanb, ber bie verschiebenen (phpfischen ober moralischen) Personen thatig verknupft, mithin im Naturzustande, kann es kein anderes, als blos ein Privatrecht geben. - hier tritt nun auch ein Streit ber Politik mit ber Moral (biefe als Rechtslehre betrachtet) ein, wo bahn jenes Rriterium ber Publicitat ber Marimen gleichfalls feine leichte Anwendung findet, boch nur fo: daß der Bertrag bie Staaten nur in der Absicht verbindet, unter einander und zusammen gegen andere Staaten fich im Rrieben zu erhalten , feinesweges aber um Erwerbungen ju machen. - Da treten nun folgende Ralle ber Unti: nomie amischen Politik und Moral ein, womit augleich die Losung berselben verbunden wird.

a) "Benn einer bieser Staaten bem anderen etwas versprochen hat, es sei Hulfleistung, ober Abtretung gewisser Lander, ober Subsidien u. dgl.; [so] fragt sich, ob er sich in einem Fall, an dem des Staats Heil hangt, vom Worthalten dadurch losmachen kann, daß er sich in einer doppelten Person betrachtet wissen will, erstlich als Souverain, da er Niemandem in seinem Staat versantwortlich ist; dann aber wiederum blos als oberster Staats= beamte, der dem Staat Rechenschaft geben musse; da denn der Schluß dahin ausfällt, daß, wozu er sich in der ersteren Qualität verbindlich gemacht hat, davon werde er in der zweiten losgesprochen."— Wenn nun aber ein Staat (oder dessen Dberhaupt) diese seine Maxime laut werden ließe, so wurde naturlicher Weise enteweder ein jeder Andere ihn sliehen, oder sich mit Anderen vereinis

gen, um feinen Anmagungen zu widerstehen, welches beweiset, daß Politit mit aller ihrer Schlauigkeit auf diefen Suß (ber Offenheit) ihren 3wed felber vereiteln, mithin jene Maxime unrecht fein muffe.

- b) "Benn eine bis zur furchtbaren Größe (potentia tremenda) angewachsene benachbarte Macht Besorgniß erregt: kann man annehmen, sie werbe, weil sie kann, auch unterbrücken wollen, und gibt bas ben Mindermächtigen ein Recht zum (vereinigten) Angrisse berselben, auch ohne vorhergegangene Beleidigung?"—Ein Staat, ber seine Maxime hier bejahend verlautbaren wollte, würde bas Uebel nur noch gewisser und schneller herbeisühren. Denn die größere Macht wurde der kleineren zuvorkommen, und, was die Bereinigung der letzteren betrifft, so ist das nur ein schwacher Rohrsstad gegen den, der das divide et impera zu benutzen weiß. Diese Maxime der Staatsklugheit, öffentlich erklärt, vereitelt also nothwendig ihre eigene Absicht, und ist folglich ungerecht.
- c) "Wenn ein kleinerer Staat durch seine Lage den Zusams menhang eines größeren trennt, der diesem doch zu seiner Erhaltung nothig ist, ist dieser nicht berechtigt, jenen sich zu unterwersen und mit dem seinigen zu vereinigen?" Man sieht leicht, daß der größere eine solche Marime ja nicht vorher musse laut werden lass seinigen, oder andere Mächtige wurden um diese Beute streiten, mithin macht sie sich durch ihre Offenheit selbst unthunlich; ein Zeischen, daß sie ungerecht ist und es auch in sehr hohem Grade sein kann; denn ein klein Object der Ungerechtigkeit hindert nicht, daß die daran bewiesene Ungerechtigkeit sehr groß sei.
- 3. Was das Weltburgerrecht betrifft, so übergehe ich es hier mit Stillschweigen; weil wegen ber Analogie deffelben mit dem Bolferrecht die Marimen deffelben leicht anzugeben und zu wurdigen sind.

Man hat hier nun zwar an dem Princip der Unverträglichkeit der Marimen des Bolkerrechts mit der Publicitat ein gutes Renne

zeichen ber Richtubereinstimmung ber Politif mit ber Moral (als Rechtslehre). Nun bedarf man aber auch belehrt zu werben, welches benn bie Bedingung ift, unter ber ihre Marimen mit bem Recht ber Bolter übereinstimmen? Denn es lagt fich nicht umgekehrt schließen: bag, welche Marimen die Dublicitat vertragen, biefelben barum auch gerecht find; weil, wer die entschiedene Dbermacht bat, seiner Maximen nicht Sehl haben barf. — Die Bedingung ber Möglichkeit eines Bolkerrechts überhaupt ift: bag zuvörberft ein rechtlicher Buffand eriftire. Denn ohne Diefen gibts fein offentlides Recht, fondern alles Recht, was man fich außer bemfelben benten mag (im Naturzustande), ist blos Privatrecht. Nun haben wir oben gesehen: bag ein foberativer Buftand ber Staaten, welcher blos bie Entfernung bes Rrieges zur Absicht hat, ber einzige; mit ber Freiheit berfelben vereinbare, rechtliche Buftand fei. Die Busammenstimmung ber Politik mit ber Moral nur in einem foberativen Berein, Der alfo -nach Rechtsprincipien a priori gegeben und nothwendig ift,) moglich, und alle Staatsklugheit hat gur rechtlichen Bafis bie Stiftung bes erfleren, in ihrem größt: moglichen Umfange, ohne welchen 3wed alle ihre Rlugelei Unweiß: beit und verschleierte Ungerechtigkeit ift. - Diese Afterpolitik bat nun ihre Cafuiftit, trot ber beften Jesuiterschule, - bie reservatio mentalis : in Abfaffung offentlicher Bertrage, mit folchen Ausbruden, die man gelegentlich ju seinem Bortheil auslegen fann, wie man will, (3.B. ben Unterschieb bes status quo de fait und de droit;) - ben Probabilismus: bose Absichten an Anderen gu erklugeln ober auch Wahrscheinlichkeiten ihres moglichen Uebergewichts jum Rechtsgrunde ber Untergrabung anderer friedlicher Staaten ju machen; - enblich bas peccatum philosophicum (peccatillum, baggatelle): bas Berfchlingen eines fleinen Staats, wenn baburch ein viel großerer, jum vermeintlich großeren Beltbeften, gewinnt, für eine leicht : verzeihliche Kleinigkeit zu halten \*).

<sup>\*)</sup> Die Belege ju folden Marimen fann man in bes herrn bofr-Garve Abhandlung: "uber bie Berbinbung ber Moral mit ber Politit,

Den Barfchub biezu gibt die Zweizungigkeit ber Politik in Unfebung ber Moral, einen ober ben anderen Zweig berfelben ju ihrer Abficht zu benuten. - Beibes, Die Menschenliebe und Die Achtung furs Recht ber Menfchen, ift Pflicht; jene aber nur bebingte, biefe bagegen unbebingte, fcblechtbin gebietenbe Pflicht, welche nicht übertreten zu haben berjenige zuerft vollig verfichert fein muß, ber fich bem fugen Gefühl bes Bobltbuns überlaffen will. Dit ber Moral im ersteren Sinne (als Ethit) ift die Politik leicht einperftanben, um bas Recht ber Menschen ibren Dberen Dreis ju ge ben; aber mit ber in ber zweiten Bebeutung (als Rechtslehre), vor ber fie ihre Rnie beugen mußte, finbet fie es rathfam, fich gar nicht auf Bertrag einzulaffen, ihr lieber alle Realitat abzustreiten, und alle Pflichten auf lauter Bohlwollen auszudeuten; welche Sinterlift einer lichtscheuen Philosophie burch die Publicitat jener ihrer Maris men leicht vereitelt werden murbe, wenn jene es nur magen wollte, bem Philosophen die Publicität ber seinigen angebeihen zu laffen.

In biefer Absicht schlage ich ein anderes transscendentales und bejahendes Princip des öffentlichen Rechts vor, dessen Korme biese sein wurde:

"Alle Marimen, die ber Publicitat bedürfen, (um ihren 3wed nicht zu verfehlen,) stimmen mit Recht und Politik vereinigt zusammen."

Denn wenn sie nur durch die Publicität ihren 3wed erreichen können, so mussen sie dem allgemeinen 3wed des Publicums (der Glückseligkeit) gemäß sein, womit zusammen zu stimmen, (es mit seinem Zustande zufrieden zu machen,) die eigentliche Aufgabe der Politik ift. Wenn aber dieser 3wed nur durch die Publicität, d. i. durch die Entfernung alles Mistrauens gegen die Maximen ders

<sup>1788,&</sup>quot; antreffen. Dieser wurdige Gelehrte gesteht gleich zu Anfange, eine genuge thuende Antwort auf diese Frage nicht geben zu können. Aber sie dennoch gut zu heißen, obzwar mit dem Geständniß, die dagegen sich regenden Einswürfe nicht völlig heben zu können, scheint doch eine größere Nachgiebigkeit gegen die zu sein, die sehr geneigt sind, sie zu misbrauchen, als wohl raths sam sein möchte, einzuräumen.

selben erreichbar sein soll, so muffen diese auch mit dem Recht des Publicums in Eintracht stehen; benn in diesem allein ist die Bereinigung der Zwecke Aller möglich. — Die weitere Aussührung und Erdrerung dieses Princips muß ich für eine andere Gelegenheit aussehen; nur daß es eine transscendentale Formel sei, ist aus der Entsernung aller empirischen Bedingungen (der Glückseitslehre), als der Materie des Gesehes, und der blosen Rücksicht auf die Form der allgemeinen Gesehmäßigkeit zu ersehen.

Wenn es Psticht, wenn zugleich gegründete Hoffnung da ist, den Bustand eines öffentlichen Rechts, obgleich nur in einer ins Unendliche fortschreitenden Annaherung wirklich zu machen, so ist ber ewige Friede, der auf die bisher falschlich so genannten Friedensschlusse (eigentlich Waffenstillstände) folgt, keine leere Idee, sond dern eine Ausgabe, die nach und nach ausgelöst, ihrem Ziele, (weil die Zeiten, in denen gleiche Fortschritte geschehen, hoffentlich immer kurzer werden,) beständig naher kommt.

VIII.

Ueber

ein vermeintes Recht,

aus

Menschenliebe zu lügen.

1797.

In der Schrift: Frankreich, im Jahr 1797, sechstes Stud, Rr. 1: Bon ben politischen Gegenwirkungen, von Benjamin Constant, ist Folgendes S. 123 enthalten.

"Der sittliche Grundsatz: es sei eine Pflicht, die Wahrheit zu sagen, wurde, wenn man ihn unbedingt und vereinzelt nahme, jede Gesellschaft zur Unmöglichkeit machen. Den Beweis davon haben wir in den sehr unmittelbaren Folgerungen, die ein Deutscher Phislosoph aus diesem Grundsatze gezogen hat, der so weit geht, zu behaupten: daß die Lüge gegen einen Mörder, der und fragte: ob unser von ihm versolgter Freund sich nicht in unser Haus gestüchtet? ein Berbrechen sein wurde\*)."

Der Franzbsische Philosoph widerlegt S. 124 diesen Grundsat auf folgende Art. "Es ist eine Pflicht, die Wahrheit zu sagen. Der Begriff von Pflicht ist unzertrennbar von dem Begriff des Rechts. Eine Pflicht ist, was dei einem Wesen den Rechten eines anderen entspricht. Da wo es keine Rechte, gibt, gibt es keine Pflichten. Die Wahrheit zu sagen, ist also eine Pflicht; aber nur gegen denjenigen, welcher ein Recht auf die Wahrheit hat. Kein Mensch aber hat Recht auf eine Wahrheit, die Anderen schadet."

Das πρώτον ψεῦδος liegt hier in dem Sațe: "Die Bahr-

<sup>\*) &</sup>quot;I. D. Michaelis in Gottingen hat diese seltsame Meinung noch früher vorgetragen, als Kant. Daß Kant der Philosoph sei, von dem diese Stelle redet, hat mir der Versasser bieser Schrift selbst gesagt."

R. Fr. Cramer +),

t) Daß dieses wirklich an irgend einer Stelle, beren ich mich aber igt nicht mehr besinnen kann, von mir gesagt worden, gestehe ich hiedurch.

3. Kant.

heit zu fagen ift eine Pflicht, aber nur gegen benjenis gen, welcher ein Recht auf bie Bahrheit hat."

Buerst ist anzumerken, daß der Ausdruck: ein Recht auf die Wahrheit haben, ein Wort ohne Sinn ist. Man muß vielmehr sagen: der Mensch habe ein Recht auf seine eigene Wahrhaftigkeit (veracitas), d. i. auf die subjective Wahrheit in seiner Person. Denn objectiv auf eine Wahrheit ein Recht haben, wurde so viel sagen, als: es komme, wie überhaupt beim Mein und Dein, auf seinen Willen an, ob ein gegebener Sat wahr ober falsch sein solle; welches dann eine seltsame Logik abgeben wurde.

Run ift die erste Frage: ob der Mensch, in Fällen, wo er einer Beantwortung mit Ja oder Nein nicht ausweichen kann, die Befugniß (das Recht) habe, unwahrhaft zu sein. Die zweite Frage ist: ob er nicht gar verbunden sei, in einer gewissen Ausschafe, wozu ihn ein ungerechter Zwang nothigt, unwahrhaft zu sein, um eine ihn bedrohende Missethat an sich oder einem Anderen zu verhüten.

Wahrhaftigkeit in Aussagen, die man nicht umgehen kann, ist formale Pslicht des Menschen gegen Jeden\*), es mag ihm oder einem Andern daraus auch noch so großer Nachtheil erwachsen; und ob ich zwar dem, welcher mich ungerechter Beise zur Aussage nothigt, nicht Unrecht thue, wenn ich sie verfälsche, so thue ich doch durch eine solche Verfälschung, die darum auch, (obzwar nicht im Sinn des Juristen) Lüge genannt werden kann, im wesentlichsten Stückeder Pslicht überhaupt Unrecht: d. i. ich mache, so viel an mir ist, das Aussagen (Declarationen) überhaupt keinen Glauben sinden, mithin auch alle Rechte, die auf Verträgen gegründet werden, weg-fallen und ihre Krast einbüßen; welches ein Unrecht ist, das der Menschheit überhaupt zugefügt wird.

Die Luge alfo, blos als vorfatlich unwahre Declaration gegen

<sup>\*)</sup> Ich mag hier nicht ben Grundsag bis dahin schärfen, zu sagen: "Unwahrshaftigkeit ift Berlegung der Pflicht gegen sich selbst." Denn dieser gehört zur Ethit'; hier aber ist von einer Rechtspflicht die Rede. — Die Tugendlehre sieht in jener Uebertretung nur auf die Nichtswürdigkeit, beren Borswurf ber Lügner sich selbst zuzieht.

einen andern Menschen besinirt, bedarf nicht des Zusates, daß sie einem Underen schaden musse; wie die Juristen es zu ihrer Desinition verlangen (mendacium est falsiloquium in praejudicium alterius). Denn sie schadet jederzeit einem Underen, wenngleich nicht einem anderen Menschen, doch der Menschheit überhaupt, indem sie die Rechtsquelle unbrauchdar macht.

Diefe gutmuthige Luge fann aber auch burch einen Bufall (canus) ftrafbar merben, nach burgerlichen Gefegen; mas aber blos burch ben Bufall ber Straffalligkeit entgebt, kann auch nach außeren Gefeten als Unrecht abgeurtheilt werben. Haft bu namlich einen eben ist mit Mordsucht Umgehenden burch eine Buge an ber That verhindert, so bift bu' fur alle Folgen, Die baraus entspringen mochten, auf rechtliche Urt verantwortlich. Bift bu aber ftrenge bei ber Bahrheit geblieben, so kann bir die öffentliche Gerechtigkeit nichts anhaben; bie unvorhergesehene Folge mag fein, welche fie wolle. Es ift boch moglich, bag, nachbem bu bem Morber, auf bie Frage: ob ber von ihm Ungefeindete ju haufe fei? ehrlicher Beise mit Ja geantwortet haft, biefer boch unbemerkt ausgegangen ift, und fo bem Morber nicht in ben Burf gekommen, die That also nicht geschehen ware; haft bu aber gelogen, und gefagt, er fei nicht zu Saufe, und er ist auch wirklich, (obzwar bir unbewußt) ausgegangen, wo benn ber Morber ihm im Weggeben begegnete und feine That an ihm verübte; fo kannst bu mit Recht als Urheber bes Todes beffelben angeklagt werben. Denn hattest bu bie Bahrheit, so gut bu fie wußtest, gesagt; so mare vielleicht der Morder über dem Rachsuchen feines Feindes im Sause von berbeigelaufenen Nachbarn ergriffen, und die That verhindert worden. Wer also lugt, so gutmuthig er babei auch gefinnt fein mag, muß bie Folgen bavon, felbst vor bem burgerlichen Gerichtshofe, verantworten und bafur buffen, fo unvorhergesehen fie auch immer fein mogen; weil Bahrhaftigkeit eine Pflicht ift, Die als die Bafis aller auf Bertrag zu grundenden Pflichten angesehen werben muß, beren Gefet, wenn man ihr auch nur bie geringste Ausnahme einraumt, schwankend und unnut gemacht wird.

Es ift also ein heiliges, unbedingt gebietendes, burch feine Convenienzen einzuschrankendes Bernunftgebot: in allen Erklarungen mahrhaft (ehrlich) zu sein.

Wohlbenkend und jugleich richtig ift hiebei Srn. Conftant's Unmerkung über die Verschreiung folder ftrenger und fich vorgeblich in unausführbare Ibeen verlierender, hiemit aber verwerflicher Grundfate. - "Jebesmal, (fagt er S. 123 unten.) wenn ein als mabr bewiesener Grundsat unanwendbar scheint, so kommt es baber, bag wir ben mittleren Grundfat nicht kennen, ber bas Mittel ber Anwendung enthält." Er führt (G. 121) bie Lehre von ber Gleich beit als ben erften, bie gesellschaftliche Rette bilbenben Ring an: "baß (S. 122) namlich fein Mensch anbers, als burch folche Gefete gebunden werden fann, ju beren Bilbung er mit beigetragen hat. In einer fehr ins Enge zusammengezogenen Gefellichaft fann biefer Grundfat auf unmittelbare Beife angewendet werben, und , bebarf, um ein gewöhnlicher zu werben, feines mittleren Grundfages. Aber in einer fehr gablreichen Gefellschaft muß man einen neuen Grundfat zu bemjenigen noch bingufugen, ben wir bier anführen. Diefer mittlere Grundfat ift: bag bie Einzelnen zur Bilbung ber Befete entweder in eigener Perfon oder burch Stellvertreter beitragen konnen. Wer ben ersten Grundsat auf eine zahlreiche Befellschaft anwenden wollte, ohne ben mittleren bazu zu nehmen, wurde unfehlbar ihr Berberben zuwege bringen. Allein biefer Umfand, ber nur von ber Unwiffenheit ober Ungeschicklichkeit bes Gefet = ' gebers zeugte, murbe nichts gegen ben Grundfat beweisen." - Er befchließt G. 125 hiemit: "Ein als mahr anerkannter Grundfat muß also niemals verlaffen werden; wie anscheinend auch Gefahr babei fich befindet." (Und boch hatte ber gute Mann ben unbebingten Grundsatz ber Wahrhaftigkeit, wegen ber Gefahr, die er fur bie Befellschaft bei fich fuhre, felbst verlassen; weil er keinen mittleren Grundsat entbeden konnte, ber biefe Gefahr zu verhuten biente, und hier auch wirklich keiner einzuschieben ift.)

Wenn man die Namen ber Personen, so wie fie bier aufgeführt werden, beibehalten will; so verwechselte "ber Franzofische

Philosoph" bie Handlung, wodurch Jemand einem Anderen fchabet (nocet), indem er bie Bahrheit, beren Geftandniß er nicht umgeben kann, fagt, mit berjenigen, wodurch er biefem Unrecht thut Es war blos ein Bufall (casus), daß bie Wahrhaftigfeit ber Aussage bem Ginwohner bes Saufes schabete, nicht eine freie That (in juridifcher Bebeutung). Denn aus feinem Rechte, von einem Underen zu fordern, daß er ihm gum Bortheile lugen folle, murbe ein aller Gefetmäßigkeit widerftreitenber Unspruch folgen. Beber Mensch aber hat nicht allein ein Recht, fonbern fogar bie ftrengste Pflicht zur Wahrhaftigkeit in Aussagen, Die er nicht ums gehen kann; sie mag nun ihm. felbst ober Unberen schaben. felbst thut also hiemit bem, ber baburch leibet, eigentlich nicht Schaben, fonbern biefen verurfacht ber Bufall. Denn Jener ift bierin gar nicht frei, um zu mablen; weil bie Babrhaftigkeit, (wenn er einmal fprechen muß,) unbedingte Pflicht ift. - Der "Deutsche Philosoph" wird also ben Sat (S. 124): "Die Wahrheit zu fagen ist eine Pflicht, aber nur gegen benjenigen, welcher ein Recht auf Die Bahrheit hat," nicht zu seinem Grundsage annehmen: erstlich wegen der undeutlichen Formel beffelben, indem Wahrheit tein Befisthum ift, auf welchen bem Einen bas Recht verwilligt, Unberen aber verweigert werden konne; bann aber vornehmlich, weil bie Pflicht ber Wahrhaftigkeit, (als von welcher hier allein die Rebe ift.) keinen Unterschied zwischen Personen macht, gegen bie man biefe Pflicht haben, ober gegen die man sich auch von ihr lossagen konne, fondern weil es unbedingte Pflicht ift, Die in allen Berbaltniffen gilt.

Um nun von einer Metaphysit des Rechts, (welche von allen Erfahrungsbedingungen abstrahirt,) zu einem Grundsate der Politik, (welcher diese Begriffe auf Erfahrungsfälle anwendet,) und vermittelst dieses zur Auflösung einer Aufgabe der letteren, dem allgemeinen Rechtsprincip gemäß, zu gelangen, wird der Philosoph 1) ein Ariom d. i. einen apodiktisch gewissen Sat, der uns mittelbar aus der Definition des außeren Rechts (Zusammenstimmung der Freiheit eines Jeden mit der Freiheit von Jedermann

nach einem allgemeinen Gesetze) hervorgeht, 2) ein Postulat (bes äußeren öffentlichen Gesetzes, als vereinigten Willens Aller nach dem Princip der Gleichheit, ohne welche keine Freiheit von Jeder-mann Statt haben würde,) 3) ein Problem geben, wie es anzustellen sei, daß in einer noch so großen Gesellschaft dennoch Einstracht nach Principien der Freiheit und Gleichheit erhalten werde (nämlich vermittelst eines repräsentativen Systems); welches dann ein Grundsas der Politik sein wird, deren Beranstaltung und Anordnung nun Decrete enthalten wird, die, aus der Ersahrungszerkenntniß der Menschen gezogen, nur den Mechanismus der Rechtszverwaltung, und wie dieser zweckmäßig einzurichten sei, beabsichztigen. — Das Recht muß nie der Politik, wohl aber die Politik jederzeit dem Rechte angepaßt werden.

"Ein als wahr anerkannter, (ich setze hinzu: a priori aner-kannter, mithin apodiktischer) Grundsatz muß niemals verlassen werden, wie anscheinend auch Gefahr sich dabei besindet," sagt der Bersassen. Nur muß man hier nicht die Gesahr (zufälliger Weise) zu schaden, sondern überhaupt Unrecht zu thun verstehen; welches geschehen würde, wenn ich die Psiicht der Wahrhastigkeit, die ganz-lich unbedingt ist und in Aussagen die oberste rechtliche Bedingung ausmacht, zu einer bedingten und noch anderen Rücksichten unterzgeordneten mache; und obgleich ich durch eine gewisse Lüge in der What Niemanden Unrecht thue, doch das Princip des Rechts in Ansehung aller unumgänglich nothwendigen Aussagen überhaupt verletze (formaliter, obgleich nicht materialiter Unrecht thue); welzches viel schlimmer ist, als gegen irgend Jemanden eine Ungerechztigkeit begehen, weil eine solche That nicht eben immer einen Grundssatz bazu im Subjecte voraussent.

Der, welcher die Anfrage, die ein Anderer an ihn ergehen läßt: ob er in seiner Aussage, die er iht thun soll, wahrhaft sein wolle oder nicht? nicht schon mit Unwillen über den gegen ihn biemit geäußerten Berdacht: er moge auch wohl ein Lügner sein, ausminmt, sondern sich die Erlaubniß ausbittet, sich erst auf mögliche Ausnahmen zu besinnen, ist schon ein Lügner (in potentia); weil

er zeigt, daß er die Wahrhaftigkeit nicht für Pflicht an sich selbst anerkenne, sondern sich Ausnahmen vorbehalt von einer Regel, die ihrem Wesen nach keiner Ausnahme fähig ist, weil sie sich in dieser geradezu selbst widerspricht.

Alle rechtlich-praktische Grundsate muffen strenge Wahrheit enthalten, und die hier sogenannten mittleren kannen nur die nahere Bestimmung ihrer Anwendung auf vorkommende Falle (nach Regeln ber Politik), aber niemals Ausnahmen von jenen enthalten; weil diese die Allgemeinheit vernichten, berenwegen allein sie den Namen der Grundsate führen.

IX.

Ueber

## die Buchmacherei.

3wei Briefe

À...

herrn Friedrich Nicolai.

1798.

## Erfter Brief.

Un Berrn Friedrich Nicolai, ben Schriftsteller.

Die gelehrten Reliquien des vortrefflichen, (oft auch ins Romisch : Burleste malenden) Dofer fielen in Die Bande feines viel: jahrigen Freundes, bes herrn Friedrich Ricolai. Es mar ein Theil einer fragmentarischen Abhandlung Mofer's mit ber Aufschrift. uber Theorie und Praris, welche jenem in ber Sanbichrift mitgetheilt worben, und, wie herr Nicolai annimmt, daß Mofer felbst fie wurde mitgetheilt haben, wenn er fie noch gang beendigt hatte, und wobei angemerkt wird: "baß Mofer nicht allein Royalift, sondern auch, wenn man es so nennen will, ein Aristokrat ober ein Bertheidiger des Erbadels zur Berwunderung und zum Mergerniß vieler neueren Politifer in Deutschland gewesen fei. " -"Unter anberen habe man (f. Kant's metaphysische Unfangsgrunde ber Rechtslehre, erfte Auflage, Seite 192+)) behaupten wollen: baß nie ein Bolt aus freiem und überlegtem Entschlusse eine folche Erblichkeit einraumen murbe;" mogegen benn Dofer, in feiner bekann= ten launigten Manier, eine Erzählung bichtet: ba Personen in febr hohen Aemtern, gleich als Bice-Ronige, auch eigentlich als mahre Unterthanen bes Staats, auftreten und amolf Falle angeführt werben, in beren feche erfteren bie Sohne bes verflorbenen Beamten übergangen werben, bafur es mit ben Unterthanen schlecht fieht; bagegen man nun bie feche letteren wahlt,

Digitized by Google

<sup>†)</sup> Bergl, oben G. ...

wobei das Bolk sich besser befindet; — woraus dann klar ethelle: daß ein Bolk seine eigene Erbunterthanigkeit gar wohl beschließen und handgreisliche Praxis diese, so wie manche andere luftige Theorie, zur Belustigung der Leser als Spreu wegblasen werde.

So ift es mit ber auf ben Bortheil bes Bolfs berechnes ten Marime immer bewandt: bag, fo flug es fich auch burch Erfahrung geworden ju fein bunten mochte, wen es fich jum fubals ternen herricher mablen wollte; es fann und wird fich babei oft bafilich verrechnen; weil bie Erfahrungsmethobe flug ju fein (bas pragmatische Princip) schwerlich eine andere Leitung haben wird, als es burch Schaben zu werben. - Nun ift aber-hier jest von einer ficheren, burch bie Bernunft vorgezeichneten Leitung bie Rebe, welche nicht wiffen will, wie bas Bolt mablen wird, um feinen jedesmaligen Absichten zu genügen, sondern wie es unbedingt mablen foll: jene mogen fur dasselbe zuträglich fein ober nicht (bas moralische Princip), b. i. es ist bavon die Frage: mas und wie. wenn bas Bolf zu mablen aufgefordert wird, nach bem Rechts = princip von ihm beschloffen werben muß. Denn biese gange Aufaabe ift, ale eine gur Rechtelehre (in jenen metaph. Unfangegr. b. R. E. S. 192) geborige Frage, ob ber Souverain einen Mittelftand amischen ihm und ben übrigen Staatsburgern ju grunden be= rechtigt fei, zu beurtheilen, und ba ift alsbann ber Musspruch: baß bas Bolk keine folche untergeordnete Bewalt vernunftmaßig beschließen kann und wird; weil es fich sonst ben Launen und bem Gutbunken eines Unterthans, ber boch felbit regiert zu werben be= barf, unterwerfen murbe, welches fich wiberfpricht. bas Princip ber Beurtheilung nicht empirisch, sondern ein Princip a priori; wie alle Gate, beren Uffertion zugleich Noth wendigfeit bei fich führt, welche auch allein Bernunfturtheile (zum Unter= ichiebe ber Berftanbesurtheile) abgeben. Dagegen ift empirische Rechtstehre, wenn fie jur Philosophie und nicht zum ftatutarischen Gefetbuch gezählt wird, ein Widerspruch mit fich felbft\*).

<sup>\*)</sup> Nach dem Princip der Cudamonie (ber Gludfeligfeitelehre), worin

Das war nun gut; aber, — wie die alten Muhmen im Mahr, chenton zu erzählen pflegen, — auch nicht all zugut. Die Fiction nimmt nun einen anderen Gang.

Nachdem namlich in den sechs folgenden Gouvernements das Bolk nun zur allgemeinen Freude den Sohn des Borigen gewählt hatte, so traten, wie die visionare Geschichte weiter sagt, theils durch die während der Zeit allmählig fortrückende leidige Aufklärung, theils auch, weil eine jede Regierung für das Bolk ihre Lasten hat, wo die Austauschung der alten vor der Hand Erleichterung verspricht, nunmehro Demagogen im Bolke auf, und da wurde decretirt, wie folgt:

Namlich im fiebenten Gouvernement ermablte nun gmar bas Bolk ben Sohn bes vorigen Bergogs. Diefer aber war in Cultur und gurus mit bem Beitalter ichon fortgerudt und hatte wenig Luft, burch gute Birthichaft die Boblhabenheit beffelben ju erhalten, besto mehr aber zu genießen. Er ließ baher bas alte Schloß verfallen, um Luft: und Jagbhaufer zu festlichen Bergnugungen und Wildheten, zur eigenen und bes Bolks Ergoblichkeit und Geschmack einzurichten. Das herrliche Theater sammt bem alten filbernen Zafelfervice wurden, jenes in große Dangfale, biefes in geschmachvolleres Porzelain verwandelt; unter bem Borwande, bag bas Silber, als Gelb, im Lanbe einen befferen Umlauf bes Sanbels verspreche. — Im achten fand ber nun gut eingegrafte, vom Bolk bestätigte Regierungserbe es, felbst mit Einwilligung bes Bolks, gerathener, bas bis babin gebrauchliche Primogeniturrecht abzuschaffen; benn biefem muffe es boch einleuchten : baß ber Erfiz, geborne barum boch nicht zugleich ber Beifeftgeborne fei. - Imneun-

ten wurde fich bas Bolt boch bei ber Errichtung gewiffer im Personal wechselnben Landescollegien beffer, als bei ber Unsehung ber Regierung mit alten bleibenben Rathen, Die zulett gemeiniglich ben Despoten fpielen, und gludlicher finden; bes vorgeschlagenen Erbpaftore nicht zu gebenten: als wodurch fich die Dbfcurantengunft ber Beiftlichen verewigen mußte. - Im gehnten, wie im eilften, bieg es, ift bie Unekelung ber Migheirathen eine Grille ber alten Lehnsverfaffung, jum Nachtheil der burch die Natur Geabelten, und es ift vielmehr ein Beweis ber Aufkeimung ebler Gefühle im Bolt, wenn es fich, - wie bei ben Fortschritten in ber Aufflarung unausbleiblich ift, - Salent und gute Denkungsart über die Mufterrolle bes anerbenden Ranges megfett; - - fo wie im awolft en man awar bie Sutmuthigkeit ber alten Zante, bem jungen unmundigen, jum funftigen Bergog muthmaglich bestimmten Rinde. ehe es noch verfteht, mas bas fagen wolle, belacheln mird; es aber jum Staatsprincip zu machen, ungereimte Bumuthung fein murbe. Und fo verwandeln fich des Bolks Launen, wenn es beschließen darf, fich selbst einen erblichen Gcuverneur zu geben, ber boch felbft noch Unterthan bleibt, in Diggeftalten, bie ihrer Abficht (auf Gludfeligkeit) fo fehr entgegen find, bages heißen wird: Turpiter atrum desinit in piscem mulier formosa superne.

Man kann also jebe aufs Gludseligkeitsprincip gegrundete Versafsung, selbst wenn man a priori mit Sicherheit angeben könnte, das Volk werde sie jeder anderen vorziehen, ins Lächerliche parobiren; und indem man die Rudseite ber Munze auswirft von der Bahl des Volks, das sich einen Herrn geben will, dasselbe fagen, was jener Grieche vom heirathen sagte: "was du auch immer thun magst, — es wird dich gereuen."

Herr Friedrich Nicolai also ist mit seiner Deutung und Bertheibigung in der vorgeblichen Angelegenheit eines Anderen (namlich Moser's) verungluckt. — Es wird aber schon besser gehen, wenn wir ihn mit seiner eigenen beschäftigt sehen werden.

3 meiter Brief. Un herrn Friedrich Nicolai, ben Berleger.

Die Buchmacherei ift fein unbebeutenber Erwerbezweig in einem ber Gultur nach ichon weit fortgeschrittenen gemeinen Befen; wo bie

Leferei zum beinahe unentbehrlichen und allgemeinen Bedürsniß geworben ift. — Dieser Theil ber Ind ustrie in einem Canbe aber gewinnt badurch ungemein, wenn jene fa britenm åßig betrieben wird; welches aber nicht anders, als durch einen, den Geschmack des Publicums und die Geschicklichteit jedes dabei anzustellenden Fabricanten zu beurtheilen und zu bezahlen vermögenden Verleger geschehen kann. — Dieser bedarf aber zur Belebung seiner Perlagshandlung eben nicht den inneren Gehalt und Werth der von ihm verlegten Waare in Betrachtung zu ziehen; wohl aber den Markt, worauf, und die Liebhaberei des Tages, wo zu die allenfalls ephemerischen Producte der Buchdruckerpresse in lebhaften Umlauf gebracht und, wenngleich nicht dauerhaften, doch geschwinden Abgang sinden können.

Ein erfahrener Kenner der Buchmacherei wird, als Verleger, nicht erst darauf warten, daß ihm von schreibseligen, allezeit fertigen Schriftstelzern ihre eigene Waare zum Verkauf angeboten wird; er sinnt sich, als Dizrector einer Fabrik, die Materie sowohl, als die Fagon aus, welche muthzmaßlich, es sei durch ihre Neuigkeit oder auch Scurrilität des Witzes, damit das lesende Publicum etwas zum Ungassen und zum Belachen bekomme, welche, sage ich, die größte Nachfrage, oder allensalls auch nur die schnellste Abnahme haben wird; wo dann gar nicht darnach gefragt wird: wer, oder wie viel an einer dem Persistiren geweihten, sonst vielleicht dazu wohl nicht geeigneten Schrift gearbeitet haben mögen, der Ladel einer solchen Schrift aber alsbann doch nicht auf seine (des Berlegers) Rechnung fällt, sondern den gedungenen Buchmacher tressen muß.

Der, welcher in Fabricationen und Handel ein mit der Freiheit des Volks vereindares offentliches Gewerbe treibt, ist allemal ein guter Burger; es mag verdrießen, wen es wolle. Denn der Eigennut, der dem Polizeigesetze nicht widerspricht, ist kein Verbrechen; und herr Ricolai, als Verleger, gewinnt in dieser Qualität wenigstens sicherer, als in der eines Autors; weil das Verächtliche der Verzerrungen seines aufgestellten Sempronius Gund ibert und Consorten als Harlekin nicht den trifft; der die Bude aufschlägt, sondern der derauf die Rolle des Narren spielt.

Wie wird es nun aber mit der leibigen Frage über Theorie und 31 \*

Praris, in Betreff ber Autorschaft bes herrn Friedrich Nicolai; burch welche die gegenwärtige Censur eigentlich ist veranlaßt worden, und die auch mit jener in enger Berbindung steht? — Der jeht eben vorgestellte Fall der Verlagstlugheit im Gegensah mit der Verlagsgrund lichteit (ber Ueberlegenheit des Scheins über die Wahrheit) kann nach denselben Grundsähen, wie der in der Moser'schen Dichtung, abgeurtheilt werden; nur daß man statt des Wortes Praris, welches eine offene und ehrliche Behandlung einer Ausgabe bedeutet, das der Praktiken (mit langgezogener Penultima) braucht und so alle Theorie in den Augen eines Geschäftsmannes kindisch und lächerlich zu machen such; welches dann nach dem Grundsahe: die Welt will betrogen sein, — so werde sie dann betrogen! — auch seinen Zweck nicht versehlen wird.

Bas aber bie vollige Unwissenheit und Unfahigkeit biefer spottisch nachaffenben Philosophen, über Bernunfturtheile abzusprechen, flar beweift, ift : baffie gar nicht zu begreifen icheinen, was Erkenntnif a priori. (von ihnen finnreich : bas Bonvornerkenntniß genannt,) jum Unterschiede vom empirischen eigentlich fagen wolle. Die Kritik der reinen Bernunft hat es ihnen zwar oft und beutlich genug gefagt: bag es Sage find, bie mit bem Bewuftfein ihrer inneren Nothwenbigfeit und absoluten Allgemeinheit (apobiftische) ausgesprochen, mithin nicht wiederum als von der Erfahrung abhängig anerkannt werben, die also an fich nicht fo ober auch anders fein konnen; weil fonft bie Gintheilung ber Urtheile nach jenem poffierlichen Beifpiele ausfallen murbe: "Braun waren Pharaon's Ruhe; boch auch von anberen Farben." Aber Niemand ift blinder, als ber nicht sehen will, und bieses Richtwollen hat hier ein Interesse, namlich burch die Seltsamkeit bes Spectakels, wo Dinge, aus ber natürli= chen Lage gerudt, auf bem Ropf ftebend vorgeftellt werden, viel Reugierige berbeizuziehen, um burch eine Menge von Bufchauern (wenigstens auf turge Beit) ben Martt zu beleben und fo im literarischen Gewerbe bie Sanbelbinduftrie nicht einschlummern zu laffen; welches bann boch auch seinen, wenngleich nicht eben beabsichtigten Nuten hat, nämlich vom zulett ans etelnden Poffenspiel fich hernach besto ernstlicher zur grundlichen Bearbeitung ber Wiffenschaften anzuschicken.

Drud von G. Polg in Leipzig.



## Immanuel Kant's Werke,

forgfältig revidirte

Gefammtausgabe in zehn Banden.

Sechster Band.

Leipzig 1839.

Mobeš unb Baumann

# Immanuel Kant's

## Schriften

zur

## Philosophie der Religion.

Leipzig 1839.

Mobes und Baumann.

### Borrede.

Sowie die im fünften Bande dieser Ausgabe ents haltenen Schriften eine nähere Anwendung der von Kant in der "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" und der "Kritik der reinen Vernunft" dargelegten Principien sind; so finden auch die Schriften zur Philosophie der Religion, welche den vorliegenden sechsten Band bilden, dem ganzen Charakter der Kantischen Philosophie nach ebenfalls ihren Beziehungs's und Haltepunct wessentlich in jenen ethischen Werken und haben hier in der Reihenfolge der Bande diesen, ihrem Inhalte entsprechens den Plas erhalten. Zunächst ist damit allerdings das in dieser Hinsicht wichtigste Werk Kant's: "die Religion

innerhalb der Grenzen der blosen Bernunft" gemeint; es liegt aber in der Natur der Sache, daß mit dies ser zugleich die Schriften außerlich vereinigt murden, welche sich ausdrücklich auf religiose Fragen beziehen, wenn sie auch, zum Theil aus einer sehr frühen Pestiode der schriftstellerischen Thätigkeit Kant's herstamsmend, dem moralisch praktischen Standpuncte, von welschem aus er später alle Religion auffaßte, mehr oder wesniger fern stehen.

Da in der Anordnung dieser Schriften von der Zeitsolge abzuweichen kein Grund vorhanden zu sein schien, so eröffnet diesen Band der "Bersuch einisger Betrachtungen über den Optimismus", welchen Kant schon im Jahre 1759 zur Ankündigung seiner Borlesungen (Königsberg, bei J. Fr. Driest, 8 S. 4.) herausgegeben hat. Die am Schlusse bessindliche Ankündigung der Borlesungen, die sowohl Tiestrunk, als die späteren Herausgeber weggelassen haz ben, ist hier aus dem Originaldrucke wieder ergänzt worden.

Bon dieser kleinen Abhandlung ber Zeit nach burch

feinen großen Zwischenraum getrennt, folgt "ber ein= gia mogliche Beweisgrund gu einer Demon= ftration fur bas Dafein Gottes", welche Schrift Rant zuerft im Jahre 1763 (Ronigsberg bei Ranter, 14 S. Borr. und 205 S. Tert, 8.) herausgab und Die bann breifig Jahre fpater (Leipzig, 1794. 8.), jes boch ohne Kant's Mitwirfung unveranbert noch einmal besonders abgedruckt worden ift. Abgesehen bavon, daß die von Kant felbft in der Driginalaus= gabe angegebenen Drudfehler verbeffert worden find, mas weber von Tieftrunt, noch von ben fpateren Berausgebern biefer Schrift vollstandig geschehen ift, schienen bie und ba einige kleine Beranderungen nothig, Die in der Anmertung †) aufgezählt find.

<sup>†)</sup> S. 25, 3. 13 u. ist gesetst worden: Beziehung f. Bezieshungen; S. 35, 3. 7 u. einer f. eine; 3 u. jeder f. jedes; S. 44, 3. 8 o. Anderem f. Anderen; S. 51, 3. 14 o. [bei] dem f. den; S. 68, 3. 6 u. das mit f. daß mit; S. 69, 3. 9 u. Folgen f. solgen; S. 76, 3. 14 o. aufgelegt f. auferlegt; S. 87, 3. 7 u. eine angenommene übernatürliche f. einer angenommenen übernatürlichen; S. 97, 3. 1 u. Anm. dich f. dir; S. 99, 3. 5 o. nichtig f. wichztig; S. 117, 3. 8 o. einen f. ein; S. 120, 3. 13 u. müßte f. mußte.

Die "Bemerkungen zu Ludwig Seinrich Jatob's Prüfung der Mendelssohn'schen Morgenstunden", die an sich nicht viel bedeuten, hatten wohl eben so gut im dritten Bande ihre Stelle sinden können; daß sie ihren Plaß hier erhalten haben, hat seinen Grund darin, daß die Bücher von Mendelssohn und Jakob, durch welche sie verantlaßt wurden, sich beide auf dem Gebiete der Religionstyhilosophie bewegen. Sie erschienen zuerst in L. H. Jatob's "Prüfung der Mendelssohn'schen Morgenstunden oder aller speculativen Beweise für das Dasein Gottes" (Leipzig, 1786, S. XLIX—LX, vergl. S. 130 dieses Bandes).

Die darauf folgende Abhandlung "über das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee", die aus der Zeit stammt, wo die negativen Resultate der Kritik der reinen Vernunft sur Kant schon längst feststanden, veröffentlichte er zuerst in der Berliner Monatsschrift vom Jahre 1791 (Sepstember, S. 194—225).

Die "Religion innerhalb ber Grenzen

ber blofen Bernunft" ferner gab Kant vollftanbia, (benn bas erfte Stud berfelben mar unter ber Aufschrift: "über bas radicale Bofe in ber menschli= chen Ratur" schon im April 1792 in ber Berliner Monatsschrift G. 323 - 385 erschienen, mabrent bem Erscheinen bes zweiten Studes, welches Kant icon an Bibliothetar J. E. Biefter gefendet hatte, von Geiten ber bamaligen Berliner Cenfurbeborben Schwierigkeiten in den Weg gelegt murden, Die Kant veranlagten, feine Sanbichrift zurudzufordern,) im Jahre 1793 beraus. (Konigeberg bei Nicolovius, XXII S. Borrede und Inhaltsang. 296 G. Tert, 8.) Schon im Jahre 1794 folgte eine zweite, vermehrte Ausgabe (XXVI G. Borrede und Inhaltsang. und 314 G. Tert, 8.). Daß dieser Schrift, beren Ginflug fich bekanntlich febr weit erftredt bat, ferner teine Auflage ju Theil geworden ift, hat wohl feinen Grund darin, daß fogleich im Jahre ihres erften Erscheinens zwei von einander verschiedene Nachdrude veranstaltet murden, (beide vorgeblich "Leipzig und Frankfurt", ber eine auf XXIV S. Borr. und Inhaltsang. u. 248 G. Tert, Der andere auf

XXIV und 296 S. 8.) Dag trosbem ichon im Jahre darauf eine neue rechtmäßige Ausgabe nothwendig wurde, beweift wohl am Beften die Theilnahme, welche biefes, gerade in der wollsten Bluthezeit des Kriticismus erschienene Buch hervorrief. Das Verhaltnig ber ameiten zur erften Ausgabe bezeichnet Kant felbft in ber Borrebe zur zweiten Auflage; wie überall, ift auch bier Die lette aus Kant's eigenen Sanden hervorgegangene Bearbeitung zu Grunde gelegt und die Berfchieden= heiten beiber Ausgaben an ben entsprechenden Stellen vollständig angegeben worden (vergl. die Unm. zu Obgleich übrigens in ber zweiten Auflage **G.** 171 ). bie Drudfehler ber erften verbeffert find, fo haben sich boch in sie manche andere eingeschlichen, die durch Bergleichung mit ber erften leicht berichtigt werden fonnten †). Der Stellen, in welchen außerdem eine in

<sup>†)</sup> S. 207, 3. 11 u. (Anm.) ist aus der 1. Aust. entlehnt worden: und beide f. auch beide; S. 231, 3. 13 o. Gutigkeit f. Glückseligkeit; S. 266, 3. 2 o. auch mit f. mit; S. 269, 3. 9 o. zukommen zu lassen f. zukommen lassen; S. 270, 3. 12 u. sinnslichen f. sittlichen; S. 280, 3. 9 u. (Anm.) Georgii f. Gregorii; S. 284, 3. 9 o. auch f. und; S. 289, 3. 14 u. des seligmachen:

beiden Ausgaben gleichmäßig vorhandene Lesart einer Berichtigung zu bedürfen schien, waren verhältnismäßig sehr wenige †).

Der Auffaß: "Das Ende aller Dinge" endslich ift zuerst in der Berliner Monatsschrift im Jahre 1794 (nicht 1795, wie Borowski angibt, Juni, S. 495—523) erschienen. Die Verweisung auf Sonnerat's Neise (Buch 2, Cap. 2), welche sich in den bisherisgen Abdrücken am Ende der ersten Anmerkung findet

ben f. ber seligmachenben; S. 291, 3. 14 o. um bessen f. und bessen; S. 294, 3. 5 o. auch f. aus; S. 299, 3. 19 u. der Fortschritte f. Fortschritte; S. 303. 3. 7 u. einem für seinem; S. 313, 3. 6 o. ber Chiliasmus f. bes Chiliasmus; S. 315, 3. 16 o. gebe f. gabe; S. 320, 3. 2 u. Burgerschaft f. Burgschaft; S. 340, 3. 4 o. (Unm.) Heiligsten f. heiligen; S. 355, 3. 6 u. in 3ahzlung f. 3ahlung; S. 358, 3. 11 u. diesem f. blesen; S. 363, 3. 21 u. welchem f. welchen.

<sup>†)</sup> S. 238, 3. 13 o. ist gesetzt worden: von ihm f. vor ihm; S. 242, 3. 7 o. an der Stelle f. an die Stelle; S. 266, 3. 10 u. (Text) jedes f. jenes; 3. 9 u. sich f. sie; S. 283, 3. 12 o. Bez bas f. Bedas; S. 333, 3. 5 o. (Anm.) Bekenntniß f. Bekenntnisses; S. 357, 3. 15 u. ersteren f. letzteren; S. 383, 3. 10 u. Ieden mit f. Jeden sich mit. — In der Abhandlung über das Misztingen der Theodicee habe ich S. 141, 3. 2 u. (Text) "in der Welt zu zeigen" gesetzt.

(vergl. G. 395), hat nicht Kant, sondern den Herauss geber der Berliner Monatsschrift, Biefter, zum Urheber und ift baher weggelassen worden.

G. Sartenftein.

# Inhaltsanzeige.

| 1.  | Bersuch einiger Betrachtungen über ben Optimismus von<br>M. J. Kant, woburch er zugleich seine Borlesungen auf           | ite |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | bas bevorstehende halbe Sahr ankundigt. 1759                                                                             | 1   |
| II. | Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration fur bas Dasein Gottes. 1763                                       | 11  |
|     |                                                                                                                          | 13  |
|     | Erfte Abtheilung. Worin der Beweisgrund zur Demonftrastion des Daseins Gottes geliefert wird                             | 19  |
| -   |                                                                                                                          | 19  |
|     | 2. Betracht. Bon ber inneren Möglichkeit, infofern fie ein Dafein vorausfest                                             | 27  |
| •   | 3. Betracht. Bon bem fehlechterbings nothwendigen Dafein                                                                 | 32  |
|     | 4. Betracht. Beweisgrund zu einer Demonstration des Das-<br>feins Gottes                                                 | 39  |
|     | Bweite Abtheilung: Won bem weitläuftigen Rugen, ber bie-<br>fer Beweisart besonders eigen ift                            | 46  |
|     | 1. Betracht. Worin aus ber angenommenen Einheit in bem Wefen ber Dinge auf das Dafein Gottes a posteriori ger            | :   |
|     | schloffen wird                                                                                                           | 46  |
|     | 2. Betracht. Unterscheibung der Abhängigkeit aller Dinge von Gott in die moralische und unmoralische                     | 54  |
|     | 3. Betracht. Bon ber Abhängigkeit ber Dinge ber Welt<br>von Gott vermittelft ber Ordnung ber Natur ober ohne<br>biefelbe | 58  |

|      |                                                                                                                                                 | Scite |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|      | 4. Betracht. Gebrauch unseres Beweisgrundes in Beurtheis<br>lung der Bollkommenheit einer Welt nach dem Laufe der                               |       |
|      | Natur                                                                                                                                           | 63    |
|      | 5. Betracht. Von der Unzulänglichkeit der gewöhnlichen Westhobe der Physikotheologie                                                            | 73    |
|      | . Betracht. Berbefferte Methode ber Phyfitotheologie                                                                                            | 81    |
| • `  | 7. Betracht. Kosmogonie                                                                                                                         | 98    |
|      | 8. Betracht. Bon der gottlichen Allgenugfamteit                                                                                                 | 114   |
|      | Dritte Atheilung. Worin bargethan wird: bag außer bem angeführten Beweisgrund tein anderer zu einer Demonstration vom Dasein Gottes möglich fei | 119   |
| III. | Einige Bemerkungen zu E. H. Jakob's Prufung ber Men-<br>belssohn'schen Morgenstunden. 1786                                                      | 129   |
| IV.  | Ueber das Mißlingen aller philosophischen Bersuche in der Theodicee. 1791                                                                       | 137   |
| V.   | Die Religion innerhalb der Grenzen der blosen Bernunft. 1793                                                                                    | 159   |
|      | Borrebe zur erften Aufl. v. 3. 1793                                                                                                             | 161   |
|      | Borrebe jur zweiten Aufl. v. J. 1794                                                                                                            | 171   |
|      | Erftes Stud. Bon ber Einwohnung des bofen Princips neben bem guten; ober über bas radicale Bofe in der menschlichen Natur                       | 175   |
|      | I. Bon ber ursprunglichen Anlage zum Guten in ber menfchs lichen Ratur                                                                          | 184   |
|      | 11. Bon bem Sange jum Bofen in ber menfchlichen Ratur                                                                                           | 188   |
|      | III. Der Menfch ift von Natur bofe                                                                                                              | 192   |
|      | IV. Bom Ursprunge des Bofen in ber menschlichen Ratur .                                                                                         | 200   |
|      | Allgemeine Anmertung. Bon ber Bieberherfiellung ber urfprunglichen Anlage jum Guten in ihrer Rraft                                              | 206   |
| •    | 3 meites Stud. Bon bem Kampfe bes guten Princips mit bem bofen um die herrschaft über ben Menfchen                                              | 217   |
|      | 1. Abichn. Bon bem Rechtsanspruche bes guten Princips auf bie herrschaft über ben Menschen                                                      | 223   |
|      | a) Personissierte Idee des guten Princips                                                                                                       | 223   |

|                                                                                                             | Zeite       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| b) Objective Realitat biefer Ibee                                                                           | 225         |
| e) Schwierigkeiten gegen die Realität biefer Ibee und<br>Auflöfung derfelben                                | 230         |
| 2. Abichn. Bon bem Rechtsanfpruche bes bofen Princips auf                                                   |             |
| bie Berrichaft über ben Menschen und bem Kampfe beiber                                                      |             |
| Principien mit einander                                                                                     | 244         |
| Allgemeine Anmerkung                                                                                        | 250         |
| Drittes Stud. Der Sieg bes guten Princips über bas bofe und bie Grundung eines Reichs Gottes auf Erben      | 259         |
| 1. Abtheil. Philosophische Borftellung bes Siegs bes gusten Princips unter Grundung eines Reichs Gottes auf |             |
| Erden                                                                                                       | 264         |
| I. Bon dem ethischen Naturguftande                                                                          | 264         |
| II. Der Menfch foll aus bem ethischen Raturguftanbe'                                                        | -01         |
| herausgehen, um ein Glied eines ethischen gemeinen Besens zu werden                                         | 266         |
| III. Der Begriff eines ethischen gemeinen Befens ift ber                                                    |             |
| Begriff von einem Bolke Gottes unter ethischen<br>Gesetzen                                                  | 268         |
| IV. Die Ibee eines Bolfes Gottes ift (unter menfch-<br>licher Beranstaltung) nicht anders, als in der Form  |             |
| einer Rirche auszuführen                                                                                    | 270         |
| V. Die Conflitution einer jeden Kirche geht allemal von irgend einem historischen (Offenbarungs -) Glauben  |             |
| aus, den man den Rirchenglauben nennen fann,                                                                |             |
| und dieser wird am Besten auf eine heilige Schrift                                                          |             |
| gegründet                                                                                                   | 27,3        |
| VI. Der Kirchenglaube hat zu seinem höchsten Ausleger<br>ben reinen Religionsglauben                        | 281         |
| VII. Der allmählige liebergang bes Rirchenglaubens jur                                                      |             |
| Alleinherrschaft des reinen Religionsglaubens ift die                                                       |             |
| Annäherung des Reichs Gottes                                                                                | 287         |
| 2. Abtheil. Sifforische Borffellung ber allmähligen Grun-                                                   | •••         |
| bung ber herrschaft bes guten Princips auf Erben                                                            | <b>29</b> 9 |
| Biertes Stud. Bom Dienft und Afterbienft unter ber Berrs                                                    | 207         |
| schaft bes guten Princips ober von Religion und Pfaffenthum                                                 | 327         |
| 1, Theil. Bom Dienst Gottes in einer Religion überhaupt                                                     | 333<br>337  |
| 1. Abschn. Die christliche Religion als naturliche Religion                                                 | 337<br>344  |
| 2. Abichn. Die chriftliche Religion als gelehrte Religion                                                   | 324         |

|       |             |               |                                                                           | beite        |
|-------|-------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------|
| . 2.  |             |               | Bom Afterbienst Gottes in einer statutarischen                            | <b>350</b>   |
|       | . •         | j, 1.         | Bom allgemeinen subjectiven Grunde des Relisgionswahnes                   | <b>351</b>   |
| ,     | 9           | <b>j. 2</b> . | Das dem Religionsmahne entgegengefeste mora-                              | 35 <b>3</b>  |
| •     | •           | j. <b>3</b> . | Bom Pfaffenthum als einem Regiment im Afters<br>bienft des guten Princips | 359          |
|       | •           | <b>.</b>      | Bom Leitfaben bes Gemiffens in Glaubensfachen                             | 370          |
|       |             |               | Allgemeine Anmerkung                                                      | <b>37</b> 6  |
| Dos ( | <b>E</b> nh | ام ء          | er Dinge 1794                                                             | <b>201</b> · |

I,

### Bersuch einiger Betrachtungen

åber

### den Sptimismus

von .

### M. Immanuel Rant,

wodurch er zugleich feine Borlefungen auf bas bevorftebende halbe Sahr ankundigt.

Den 7. October 1759.

Rant f. 28. VI.



Seitbem man fich von Gott einen geziemenden Begriff gemacht bat, ift vielleicht fein Gebanke naturlicher gemelen, als biefer: baß, wenn er wahlt, er nur bas Befte wahle. Wenn man vom Alerander fagte, bag er glaubte nichts gethan zu haben, folange fur ibn noch etwas zu thun übrig war, so wird sich biefes mit einer unendlich größeren Richtigkeit von bem gutigften und machtigften unter allen Befen fagen laffen. Leibnit hat auch bamit nichts Neues vorzutragen geglaubt, wenn er fagte: Diefe Belt fei unter allen moglichen Die beste, ober welches ebensoviel ist: ber Inbegriff Alles beffen, mas Gott außer fich hervorgebracht bat, ift bas Befte, mas nur hervorzubringen moglich war; fondern bas Neue bestand nur in ber Unwendung, um bei ben Schwierigkeiten, die man von bem Ursprunge bes Bosen macht, ben Knoten abzuhauen, ber so schwer aufzulofen ift. Ein Gebanke, ber fo leicht, fo naturlich ift, ben man endlich so oft fagt, daß er gemein wird und Leute von gart= lichem Geschmacke verekelt, kann sich nicht lange im Unsehen erhalten. Das hat man benn fur Ehre bavon, mit bem großen Saufen mit ju benten und einen Sat ju behaupten, ber fo leicht zu beweisen ift? Subtile Irrthumer find ein Reiz fur bie Gigenliebe, welche die eigene Starke gerne fublt; offenbare Babrheiten bingegen werben fo leicht und burch einen fo gemeinen Berftand eingesehen, daß es ihnen endlich so geht, wie jenen Gefangen, welche man nicht mehr ertragen fann, sobalb fie aus bem Munte bes Pobels erschalten. Mit einem Worte: man ichatt gewiffe Ertenntniffe ofters nicht barum boch, weil fie richtig find, sonbern weil fie uns was koften, und man hat nicht gerne bie Wahrheit autes Raufs. Diesemnach hat man es erfilich außerorbentlich, bann fcon und endlich richtig gefunden, ju behaupten, bag es

Sott beliebt habe, unter allen möglichen Welten diese zu wählen, nicht weil sie besser war, als die übrigen, die in seiner Gewalt waren; sondern weil es kurzum ihm so beliebte; und warum be- liebte es denn dir, du Ewiger, frage ich mit Demuth, das Schlechtere dem Besseren vorzuziehen? Und Menschen legen dem Allerhöchsten die Antwort in den Mund: es gesiel mir also, und das ist genug.

Ich entwerfe jett mit einiger Eilfertigkeit Anmerkungen, die bas Urtheil über die Streitigkeit erleichtern konnen, welche sich hiersüber erhoben hat. Meine Herren Buhörer werden sie vielleicht dienzlich sinden, den Bortrag, den ich über diesen Artikel in den Bortlesungen halte, in seinem Busammenhange besser einzusehen. Ich sange demnach also an zu schließen.

Wenn keine Welt gemacht werben kann, über bie fich nicht noch eine beffere benten ließe, so hat ber hochste Berftand unmöglich bie Erkenntniß aller moglichen Welten haben konnen; nun ift bas Lettere falfch, alfo auch bas Erstere. Die Richtigkeit bes Dberfates erhellt alfo: wenn ich von einer jeben einzelnen Ibee, bie man fich nur von einer Welt machen mag, fagen kann, bag bie Borftellung einer noch befferen moglich fei, fo kann biefes auch von allen Ibeen ber Welten im gottlichen Berftanbe gefagt werben; alfo find beffere Belten moglich, als alle, bie fo von Gott erkannt werben, und Gott hat nicht von allen möglichen Belten Renntniß gehabt. 3ch bilde mir ein, baß ber Unterfat von jedem Rechtalaubigen werbe eingeraumt werben, und ichließe, bag es falfc fei, zu-behaupten, es konne feine Welt gebacht werden, über bie fich nicht noch eine beffere benten ließe, ober welches einerlei ift, es ift eine Belt moglich, uber bie fich teine beffere benten laft. hieraus folgt nun zwar freilich nicht, bag eine unter allen moglichen Belten muffe bie volltommenfte fein, benn wenn zwei ober mehrere berfelben an Bollkommenheit gleich waren, fo wurde, wenn gleich keine beffere, als eine von beiben, konnte gebacht werben, boch keine die beste sein, weil beide einerlei Grad ber Gute haben.

Um diesen zweiten Schluß machen zu konnen, stelle ich folgende Betrachtung an, die mir neu zu fein scheint. Man erlaube

mir auvörberft, baf ich bie abfolute Bollfommenheit \*) eines Dingee. wenn man fie ohne irgend eine Abficht fur fich felbft betrachtet. in bem Grabe ber Realitat fete. Ich habe in biefer Borausfetung bie Beiftimmung ber meiften Beltweisen auf meiner Geite, und konnte fehr leicht biefen Begriff rechtfertigen. Nun behaupte ich, bag Realität und Realität niemals als folde tonnen unterschieben fein. Denn wenn fich Dinge von einander unterscheiben, fo gefchieht es burch basjenige, mas in bem einen ift, und in bem anberen nicht ift. Wenn aber Realitaten als folche betrachtet werben, fo ift ein jebes Mertmal in ihnen positiv; fouten fich nun biefelben von einander als Realitaten unterscheiben, fo mußte in ber einen etwas Pofitives fein, was in ber anberen nicht mare, alfo wurde in ber einen etwas Regatives gebacht werben, woburch fie fich von ber anderen unterscheiden ließe, bas beißt, fie murben nicht als Realitaten mit einander verglichen, welches boch geforbert murbe. Demnach unterscheibet fich Realitat und Realitat von einander burch nichts, als burch bie einer von beiden anhangenden Regationen, Abwesenheiten, Schranken, bas ift nicht in Unsehung ihrer Beschaffenheit (qualitate), fonbern Große (gradu).

Demnach, wenn Dinge von einander unterschieden sind, so unterscheiden sie sich jederzeit nur durch den Grad ihrer Realität, und unterschiedliche Dinge können nie einerlei Grad det Realität haben. Uso können ihn auch niemalen zwei unterschiedene Welten haben; das heißt, es sind nicht zwei Welten möglich, welche gleich gut, gleich vollkommen wären. Herr Reinhard sagt in seiner Preissschrift vom Optimismus: eine Welt könne wohl eben die Summe

<sup>\*)</sup> Die Vollsommenheit im respectiven Berstande ist die Jusammenstimmung des Mannigsaltigen zu einer gewissen Regel, diese mag sein, welche sie wolle. So ist mancher Betrug, manche Räuberrotte vollsommen in ihrer Urt. Allein im absoluten Berstande ist etwas nur vollsommen, insosern das Mannigsaltige in demselben den Grund einer Realität in sich enthält. Die Größe dieser Realität bestimmt den Grad der Bollsommenheit. Und weil Gott die höchste Realität ist, so wurde dieser Begriff mit demjenigen überzeintressen, da man sagte, es ist etwas vollsommen, insosern es mit den göttlichen Eigenschaften zusammensimmt.

von Realitaten, aber anderer Art haben, als die andere, und alsbenn waren es verschiedene Welten und doch von gleicher Bollsommenheit. Allein er irrt in dem Gedanken, als wenn Realitaten von
gleichem Grad doch könnten in ihrer Beschaffenheit (qualitate) von
einander unterschieden sein. Denn, um es nochmals zu sagen, man
sehe, daß sie es waren, so wurde in einer etwas sein, was in der
anderen nicht ist, also wurden sie sich durch die Bestimmungen A
und non A unterscheiden, wovon die eine allemal eine wahrhafte
Berneinung ist, mithin durch die Schranken derselben und den Grad,
nicht aber durch ihre Beschaffenheit; denn die Verneinungen können
niemals zu den Qualitäten einer Realität gezählt werden, sondern
sie schränken sie ein und bestimmen ihren Grad. Diese Betrachtung
ist abstract und wurde wohl einiger Erläuterungen bedürsen, welche
ich aber anderer Gelegenheit vorbehalte.

Wir sind so weit gekommen, gründlich einzusehen, daß unter allen möglichen Belten eine die vollkommenste sei, so daß ihr weder eine an Arefflichkeit vorgeht, noch eine andere ihr gleich kommt. Ob dieses nun die wirkliche Welt sei ober nicht, wollen wir bald erwägen; jest wollen wir das Abgehandelte in ein größeres Licht zu sehen suchen.

Es gibt Größen, von benen sich keine benken läßt, daß nicht eine noch größere könnte gedacht werden. Die größeste unter allen Bahlen, die geschwindeste unter allen Bewegungen sind von dieser Art. Selbst der göttliche Verstand denkt sie nicht, denn sie sind, wie Leibnis anmerkt, betrügliche Begriffe (notiones deceptrices), von denen es scheint, daß man etwas durch sie denkt, die aber in der That nichts vorstellen. Nun sagen die Gegner des Optimis: mus: eine vollkommenste unter allen Welten sei so, wie die größeste unter allen Jahlen, ein widersprechender Begriff; denn man könne ebensowohl zu einer Summe der Realität in einer Welt einige mehrere hinzuthun, wie zu der Summe der Einheiten in einer Jahl andere Einheiten können hinzugethan werden, ohne daß jemals was Größtes herauskommt.

Dhne hier zu erwähnen: bag man nicht füglich ben Grad ber

Realitat eines Dinges in Bergleichung ber kleineren als eine Bahl in Bergleichung mit ihren Einheiten ansehen tann, fo führe ich nur Rolgendes an, um ju zeigen, bag bie angeführte Instang nicht wohl paffe. Es ift gar keine großeste Bahl moglich, es ift aber ein größter Grab ber Reglitet moglich und biefer befindet fich in Gott. Sebet ba ben erften Grund, warum man bier fich falfdlich ber Babibegriffe bedient. Der Begriff einer größesten endlichen Babl ift ein abstracter Begriff ber Bielheit schlechthin, welche endlich ift, ju welcher aber gleichwohl mehr hinzugebacht werben fann, ohne baß fie aufbort endlich zu fein; in welcher also bie Endlichkeit ber Große keine bestimmte, fonbern nur allgemeine Schranken fett, weswegen keiner von folchen Bablen bas Prabicat ber größten gukommen kann; benn man mag eine bestimmte Menge gebenken, wie man will, so kann biefe eine jebe endliche Bahl ohne Nachtheil ber Enblichkeit burch Die Singuthuung vermehren. Der Grad ber Realitat einer Welt ift hingegen etwas burchgangig Bestimmtes; bie Schranten, die ber moglich größten Bollfommenheit einer Belt aefett find, find nicht blos allgemein, sonbern burch einen Grad, ber nothwendig in ihr fehlen muß, festgefett. Die Unabhangigkeit, bie Selbstgenugsamfeit, Die Gegenwart an allen Orten, Die Macht gu schaffen u. f. w. find Bolltommenbeiten, die teine Welt haben kann. hier ift es nicht fo, wie bei ber mathematischen Unenblichkeit, daß das Endliche durch eine beständig fortgesetzte und immer mogliche Steigerung mit bem Unenblichen nach bem Befete ber Continuitat jusammenhangt. Sier ift ber Abstand ber unendlichen Realitat und ber endlichen burch eine bestimmte Große, bie ihren Unterschied ausmacht, fesigefest. Und Die Welt, Die fich auf berjenigen Sproffe von ber Leiter ber Wefen befindet, wo bie Aluft anbebt, die bie unermeglichen Grabe ber Bollfommenheit enthalt, welche ben Ewigen über jedes Geschopf erheben, tiefe Belt, fage ich, ift bas Bolltommenfte unter MIem, was endlich ift.

Dich beucht, man konne anjett mit einer Gewißheit, welcher bie Gegner wenigstens nichts Großeres entgegenzuseten haben, einseben: ce fei unter allem Enblichen, was moglich war, eine Welt von ber größten Bortrefflichkeit bas bochfte endiche Gut, allein wurdig von bem Obersten unter allen Wesen gewählt zu werben, um mit bem Unenblichen zusammengenommen bie größte Summe, bie sein kann, auszumachen.

Wenn man mir das oben Bewiesene zugibt, wenn man mit mir einstimmig ist: daß unter allen möglichen Welten eine nothmer einstimmig ist: daß unter allen möglichen Welten eine nothwendig die vollkommenste sei, so verlange ich nicht ferner zu streiten. Nicht alle Ausschweisung in Meinungen kann und zu der Bezmühung verbindlich machen, sie mit Sorgsalt zu deantworten. Wenn sich Jemand auswirft, zu behaupten: die höchste Weisheit habe das Schlechtere besser sinden können, als das Beste, oder die döchste Gute habe sich ein kleines Sut mehr belieden lassen, als ein größeres, welches ebensowohl in ihrer Gewalt war, so halte ich mich nicht länger auf. Man bedient sich der Weltweisheitschrischeht, wenn man sie dazu gebraucht, die Grundsätze der gesunden Vernunst umzusehren, und man thut ihr wenig Ehre an, wenn man, um solche Bemühungen zu widerlegen, es noch nöthig sindet, ihre Wassen auszubieten.

Derjenige, welchem es ju weitlauftig ware, fich in alle bie feinen Kragen, die wir bis baber aufgeworfen und beantwortet haben, fludweise einzulaffen, wurde zwar mit etwas weniger Schulgelehrfamkeit, aber vielleicht mit eben fo bundigem Urtheil eines richtigen Berftanbes von berfelben Bahrheit weit leichter konnen übergeugt werben. Er murbe fo fcbließen: eine volltommenfte Belt ift moglich, weil sie wirklich ift, und sie ist wirklich, weil sie burch ben weisesten und gutigften Rathichluß ift bervorgebracht worben. Entweber ich tann mir gar feinen Begriff von einer Babl machen, ober man mahlt nach Betieben; was aber beliebt, bas gefällt; gefallen aber und für aut halten, vorzüglich belieben, fich vorzüglich gefallen laffen und porzüglich gut halten, find meiner Meinung nach nur Unterschiebe ber Borte. Darum, weil Gott biefe Belt unter allen moglichen, bie er fannte, allein mablte, muß er fie fur bie befte gehalten haben, und weil fein Urtheil niemals fehlt, so ift fie es auch in ber That. Wenn 28 auch möglich mare, bas bochfte Befen tonnte nach ber erbich.

teten Art von Rreiheit, Die Einige auf Die Bahn gebracht haben. mablen und unter viel Befferem bas Schlechtere vorziehen, burch ich weiß nicht was fur ein unbedingtes Belieben, fo murbe es boch biefes nimmer gethan haben. Man mag fich fo etwas von irgend einer Untergottheit ber Nabel traumen laffen, aber bem Gott ber Botter geziemt tein Werk, als welches feiner wurdig ift, b. i. meldes unter allen moglichen bas Befte ift. Bielleicht ift bie großere Uebereinftimmung mit ben gottlichen Gigenschaften ber Grund bes Rathichluffes, ber biefer Belt, ohne ihren besonderen inneren Borjug in Betrachtung zu ziehen, bas Dafein gab. Boblan, auch bann ift noch gewiß, daß sie vollkommener fei, als alle anderen möglichen. Denn weil aus ber Wirkung zu feben ift, bag alle anderen in geringerer Uebereinstimmung mit ben Gigenschaften Willens Gottes gewesen, in Gott aber Alles Realitat ift, mit dieser aber nichts in größerer Harmonie ift, als morin felbst eine großere Realitat anzutreffen; so muß die großeste Realitat, die einer Welt zukommen kann, in keiner, als in ber gegenwartigen befindlich fein. Es ift ferner biefes vielleicht ein 3mana bes Willens und eine Nothwendigkeit, welche bie Freiheit aufhebt. nicht umbin zu konnen, basjenige zu mablen, was man beutlich und richtig furs Befte erkennt. Gewiß, wenn bas Gegentheil bievon Freiheit ift, wenn hier zwei Scheidewege in einem Labprinth von Schwierigkeiten find, wo ich auf die Gefahr zu irren mich gu einem enschließen foll, so befinne ich mich nicht lange. Dank fur eine folche Freiheit, bie bas Beste unter bem, mas zu schaffen möglich war, ins ewige Nichts verbannt, um trot allem Musspruche ber Beisheit bem Uebel ju gebieten, bag es Etwas fei. Benn ich burchaus unter Grrthumern mablen foll, fo lobe ich mir lieber jene gutige Nothwendigkeit, wobei man fich fo wohl befindet, und woraus nichts Unberes, als bas Befte entspringen kann. Ich bin bemnach, und vielleicht ein Theil meiner Lefer mit mir überzeugt, ich bin zugleich erfreut, mich als einen Burger in einer Welt zu feben, bie nicht beffer möglich mar. Bon bem besten unter allen Wefen zu bem vollfommenften unter allen moglichen Entwurfen als

ein geringes Glieb, an mir selbst unwurdig, und um bes Ganzen willen auserlesen, schatze ich mein Dasein desto hoher, weil ich erstoren ward, in dem besten Plane eine Stelle einzunehmen. Ich ruse allem Geschöpse zu, welches sich nicht selbst unwurdig macht, so zu heißen: Heil und, wir sind! und der Schöpser hat an und Wohlgefallen. Unermeßliche Räume und Ewigkeiten werden wohl nur vor dem Auge des Allwissenden die Reichthumer der Schöpsung in ihrem ganzen Umfange eröffnen, ich aber aus dem Gesichtspuncte, worin ich mich befinde, bewassnet durch die Einsicht, die meinem schoachen Verstande verliehen ist, werde um mich schauen, soweit ich kann, und immer mehr einsehen lernen: daß das Ganze das Beste sei, und Alles um des Ganzen willen gut sei.

Ich werbe in bem bevorstehenden halben Jahre die Logik, wie ich gewohnt bin, über Meyer, die Metaphysik über Baumgarten, über ebendenselben auch die Ethik, die physische Geographie über meine eigene Handschrift, die reine Mathematik, die ich anfange, in einer besonderen, die mechanischen Wissenschaften aber in einer anderen Stunde, beibe nach Wolf vortragen. Die Eintheilung ber Stunden wird besondere bekannt gemacht. Man weiß schon, daß ich jede dieser Wissenschaften in einem halben Jahre zu Ende bringe, und, wenn dieses zu kurz ist, den Rest in einigen Stunden des folgenden nachhole.

II.

Der

einzig mögliche Beweisgrund.

z u

einer Demonstration

bes

Daseins Gottes.

1763.

#### Porrebe.

Nec mea dona tibi studio disposta fideli, Intellecta prius quam sint, contemta relinquas.

Lucretius.

Sch babe keine so hohe Meinung von bem Ruten einer Bemubung, wie die gegenwartige ift, als wenn die wichtigfte aller unferer Ertenntniffe: es ift ein Gott, ohne Beibulfe tiefer metaphpfifcher Untersuchungen mante und in Gefahr fei. febung bot nicht gewollt, bag unfere jur Gludfeligkeit bochft nothigen Einsichten auf ber Spitfindigkeit feiner Schluffe beruhen follten, fonbern fie bem naturlichen gemeinen Berftande unmittelbar über: liefert, ber, wenn man ihn nicht burch faliche Kunft verwirrt, nicht ermangelt, uns gerade jum Bahren und Ruglichen ju fuhren, infoferne wir beffelben außerst bedurftig find. Daber berjenige Gebrauch ber gefunden Bernunft, ber felbft noch innerhalb ben Schranten gemeiner Einfichten ift, genugfam überführende Beweisthumer von bem Dafein und ben Eigenschaften biefes Wefens an bie Sand gibt, obgleich ber subtile Forscher allerwarts bie Demonfiration und die Abgemeffenheit genau bestimmter Begriffe ober regelmäßig verknupfter Bernunftichluffe vermißt. Gleichwohl tann man fic nicht entbrechen, Diefe Demonstration zu untersuchen, ob fie fich nicht irgendwo barbote. Denn ohne ber billigen Begierbe gu erwahnen, beren ein ber Nachforschung gewohnter Berftand fich nicht entschlagen kann, in einer so wichtigen Erkenntnig etwas Bollftanbiges und beutlich Begriffenes zu erreichen, so ist noch zu hoffen, daß eine bergleichen Ginficht, wenn man ihrer machtig geworben,

viel Mehreres in biesem Segenstande aufklaren konnte. Bu biesem 3wede aber zu gelangen, muß man sich auf den bodenlosen Abgrund der Metaphysik wagen. Ein sinsterer Ocean ohne Ufer und ohne Leuchtthurme, wo man es wie der Scefahrer auf einem unbeschifften Meere anfangen muß, welcher, sobald er irgendwo Land betritt, seine Fahrt pruft und untersucht, ob nicht etwa unbemerkte Seestrome seinen Lauf verwirrt haben, aller Behutsamkeit ungeachtet, die die Kunst zu schiffen nur immer gebieten mag.

Diefe Demonstration ift inbessen noch niemals erfunden worden, welches icon von Underen angemerkt ift. Bas ich bier liefere, ift auch nur ber Beweisgrund zu einer Demonstration, ein mubfam gefammeltes Baugerathe, welches ber Prufung bes Renners vor Augen gelegt ift, um aus beffen brauchbaren Studen nach ben Regeln ber Dauerhaftigkeit und ber Bohlgereimtheit bas Gebaube zu vollführen. Eben fo wenig wie ich basjenige, mas ich liefere, für bie Demonstration selber will gehalten wiffen, so wenig find bie Auflosungen ber Begriffe, beren ich mich bediene, schon Definitionen. Sie find, wie mich bunkt, richtige Merkmale ber Sachen, mopon ich banble, tuchtig, um baraus zu abgemeffenen Erklarungen gelangen, und an fich felbft zur Bahrheit und Deutlichkeit brauchbar, aber fie erwarten noch bie lette Sand bes Runftlers, um ben Definitionen beigezählt zu werben. Es gibt eine Beit, wo man in einer folchen Biffenschaft, wie bie Metaphpfit ift, fich getraut Alles zu erklaren und Alles zu bemonftriren, und wiederum eine andere, wo man fich nur mit Furcht und Migtrauen an bergleichen Unternehmungen wagt.

Die Betrachtungen, die ich barlege, sind die Folgen eines langen Nachdenkens, aber die Art des Bortrags hat das Merkmal einer unvollendeten Ausarbeitung an sich, insoferne verschiedene Beschäftigungen die dazu erforderliche Zeit nicht übrig gelassen haben. Es ist indessen eine sehr vergebliche Einschmeichelung, den Leser um Berzeihung zu bitten, daß man ihm, um welcher Ursache willen es auch sei, nur mit etwas Schlechtem habe auswarten konnen. Er wird es niemals vergeben, man mag sich entschuldigen, wie man

will. In meinem Kalle ift die nicht vollig ausgebilbete Geffalt bes Werks nicht sowohl einer Bernachlaffigung, als einer Unterlaffung aus Absichten beizumeffen. Ich wollte nur die ersten Buge eines Sauptriffes entwerfen, nach welchem, wie ich glaube, ein Gebaube von nicht geringer Bortrefflichkeit konnte aufgeführt werben, wenn unter geubteren Sanden bie Beichnung in ben Theilen mehr Richtigkeit und im Gangen eine vollenbete Regelmäßigkeit erhielte. In biefer Abficht mare es unnothig gewefen, gar zu viel angfiliche Sorgfalt zu verwenden, um in einzelnen Studen alle Buge genau auszumalen, ba ber Entwurf im Ganzen allererft bas ftrenge Urtheil ber Meister in ber Runft abzuwarten hat. 3ch babe baber ofters nur Beweisthumer angeführt, ohne mir anzumaßen, bag ich ihre Berknupfung mit ber Folgerung fur jest beutlich zeigen konnte. Ich habe bisweilen gemeine Berftanbesurtheile angeführt, ohne ihnen burch logische Kunft bie Gestalt ber Festigkeit zu geben, Die ein Bauftud in einem Spftem haben muß, entweber weil ich es schwer fand, ober weil bie Beitfauftigkeit ber nothigen Borbereitung ber Große, die bas Werk haben follte, nicht gemaß war, ober auch. weil ich mich berechtigt zu sein glaubte, ba ich keine Demonstration ankundige, der Forderung, die man mit Recht an spstematische Ber: faffer thut, entschlagen ju fein. Ein kleiner Theil berer, bie fich bas Urtheil über Werke bes Geiftes anmagen, wirft kuhne Blide - auf bas Gange eines Berfuchs, und betrachtet vornehmlich bie Beziehung, die die Sauptstude zu einem tuchtigen Bau haben fonnten, wenn man gewisse Mangel erganzte ober Rehler verbesserte. Art Lefer ift es, beren Urtheil ber menschlichen Erkenntnig vornehm= lich nugbar ift. Bas die Uebrigen anlangt, welche, unvermogenb, eine Berknupfung im Großen ju überfeben; an einem ober anderen fleinen Theile grublerisch geheftet find, unbekummert, ob ber Tabel. ben es etwa verbiente, auch ben Werth bes Gangen anfechte, und ob nicht Berbefferungen in einzelnen Studen ben Sauptplan, ber nur in Theilen fehlerhaft ift, erhalten konnen, diefe, bie nur immer bestrebt find, einen jeden angefangenen Bau in Trummer zu vermandeln, fonnen zwar um ihrer Menge willen zu fürchten fein,

16 Beweisgrund zu einer Demonftration bes Dafeins Gottes.

allein ihr Urtheil ift, was die Entscheidung bes mahren Werthes anlangt, bei Bernunftigen von weniger Bebeutung.

Ich habe mich an einigen Orten vielleicht nicht umffanblich genue erklart, um benen, bie nur eine scheinbare Beranlaffung munichen, auf eine Schrift ben bitteren Borwurf bes Irrglaubens zu werfen, alle Belegenheit bagu zu benehmen; allein welche Behutfamkeit batte biefes auch mohl verbindern können; ich glaube indessen für diejenigen deutlich genug gerebet zu haben, die nichte Underes in einer Schrift finden wollen, als mas bes Berfaffers Absicht gewesen ift, hineinzulegen. 3ch babe mich so wenig wie moglich mit Biberlegungen eingelassen, so febr auch meine Sabe von Anderer ihren abweichen. Diefe Entgegenftellung ift etwas, das ich bem Nachdenken bes Lefers, ber beibe eingesehen bat, überlaffe. Wenn man die Urtheile ber unverstellten Bernunft in verschiedenen bentenden Versonen mit ber Aufrichtigkeit eines unbestochenen Sachwalters prufte, ber von zwei streitigen Theilen bie Grunbe fo abwagt, bag er fich in Gebanten in bie Stelle berer, bie fie porbringen, felbst versett, um fie so start zu finden, als fie nur immer werben konnen, und bann allererft auszumachen, welchem Theile er fich widmen wolle, so wurde viel weniger Uneinigfeit in ben Meinungen ber Philosophen fein, und eine ungeheuchelte Billigkeit, fich felbst ber Sache bes Gegentheils in bem Grabe anzunehmen, als es möglich ift, wurde bald bie forschenden Konfe auf einem Wege vereinigen.

In einer schweren Betrachtung, wie die gegenwärtige ist, kann ich mich wohl zum Boraus darauf gefaßt machen, das mancher Satz unrichtig, manche Erläuterung unzulänglich, und manche Ausführung gebrechlich und mangelhaft sein werde. Ich mache keine solche Forderung auf eine unbeschränkte Unterzeichnung des Lesers, die ich selbsten schwerlich einem Berfasser bewilligen wurde. Es wird mir daher nicht besremdend sein, von Anderen in manchen Studen eines Besseren belehrt zu werden, auch wird man mich gelehrig sinden, solchen Unterricht anzunehmen. Es ist schwer, dem Anspruche auf Richtigkeit zu entsagen, den man im Ansange zuversichtlich äußerte, als man Gründe vortrug; allein es ist nicht eben so schwer, wenn

biefer Anspruch gelinde, unficher und bescheiben mar. Gelbst bie feinfte Sitelkeit, wenn fie fich wohl verfteht, wird bemerken, baf nicht weniger Berbienst bagu gebort, fich überzeugen zu laffen, als felbst zu überzeugen, und baß jene handlung vielleicht mehr mahre Ehre macht, infoferne mehr Entfagung und Gelbfiprufung bazu. als zu ber anderen erfordert wird. Es tonnte scheinen, eine Berlegung ber Einheit, die man bei ber Betrachtung feines Gegenstanbes vor Augen haben muß, zu fein, baß hin und wieder ziemlich ausführliche physische Erläuterungen vorkommen; allein ba meine Absicht in biefen gallen vornehmlich auf die Methode, vermittelft ber Naturmiffenschaft gur Erkenntniß Gottes hinaufzusteigen, gerichtet ift, fo babe ich biefen 3wed ohne bergleichen Beispiele nicht wohl erreichen tonnen. Die siebente Betrachtung ber zweiten Abtheitung bedarf besfalls etwas mehr Nachficht, vornehmlich ba ihr Inhalt aus einem Buche, welches ich ehebem ohne Rennung meines Ramens herausgab \*), gezogen worben, wo bievon ausführlicher. obzwar in Berknupfung mit verschiedenen etwas gewagten Sopothefen gehandelt marb. Die Bermandtichaft indeffen, Die zum Dinbesten bie erlaubte Freiheit, sich an folche Erklarungen zu magen, mit meiner Sauptabsicht bat, imgleichen ber Bunfc, Giniges an biefer Sppothese von Rennern beurtheilt zu seben, haben veranlaßt,

<sup>\*)</sup> Der Titel besselben ift: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des himmels, Königsberg und Leipzig 1755. Diese Schrift, die wenig bekannt geworden, muß unter Anderem auch nicht zur Kenntniß des beruhmten herrn J. h. Lambert gelangt sein, der sechs Jahre hernach in seinen Kosmologischen Briefen 1761 ebendieselbe Theorie von der spstematischen Berfassung des Weltbaues im Großen, der Milchstraße, den Rebelsternen u. s. f. vorgetragen hat, die man in meiner gedachten Theorie des himmels im ersten Theile, imgleichen in der Borrede daselbst antrifft, und wovon etwas in einem turzen Abrisse S. 154—158 des gegenwärtigen Werts †) angezeigt wird. Die Uebereinstimmung der Gedanken dieses sinnereichen Mannes mit denen, die ich damals vortrug, welche fast die auf die kleineren Züge unter einander übereinkommen, vergrößert meine Bermuthung, daß dieser Entwurf in der Kolge mehrere Bestätigung erhalten werde.

<sup>†)</sup> Ramlich ber Ausg. v. J. 1763. Bgl. unten bie 7. Betracht. ber 2. Abtheil.

18 Beweisgrund zu einer Demonftration b. Dafeine Gottes. Borrebe.

biefe Betrachtung einzumischen, bie vielleicht zu kurz ift, um alle Grunde berfelben zu verstehen, ober auch zu weitläuftig für biejenigen, die hier nichts, wie Metaphysik, anzutreffen vermuthen und von benen sie füglich kann überschlagen werden +).

Das Werk felber besteht aus brei Abtheilungen; davon bie erste ben Beweisgrund selber, die zweite ben weitläuftigen Rugen besselben, die dritte aber Grunde vorlegt, um darzuthun, daß kein anderer zu einer Demonstration vom Dasein Gottes möglich sei.

<sup>†)</sup> hier folgt in ber Ausg. von 1763 noch bie Aufforderung, vor dem Lefen die am Schluffe jener Ausgabe angegebenen Drudfebler ju verbeffern.

### Erste Abtheilung.

#### Worin

ber Beweisgrund zur Demonstration bes Dafeins Gottes geliefert wirb.

#### Erfte Betrachtung.

Bom Dafein überhaupt.

Die Regel ber Grundlichkeit erfordert es nicht-allemal, daß selbst im tiefsinnigsten Vortrage ein jeder vorkommender Begriff ents wickelt oder erklart werde; wenn man namlich versichert ist, daß der blos klare gemeine Begriff in dem Falle, da er gebraucht wird, keinen Misverstand veranlassen konne; so wie der Meskunstler die geheimsten Eigenschaften und Verhaltnisse des Ausgedehnten mit der größten Gewisheit ausdeckt, od er sich gleich hiebei lediglich des gemeinen Begriffs vom Raum bedient, und wie selbst in der allerstiessinnigsten Wissenschaft das Wort Vorstellung genau genug verstanden und mit Zuversicht gebraucht wird, wiewohl seine Beseutung niemals durch eine Erklarung kann ausgelöst werden.

Ich wurde mich baher in diesen Betrachtungen nicht bis zur Auflösung des sehr einfachen und wohlverstandnen Begriffs des Daseins versteigen, wenn nicht hier gerade der Fall ware, wo diese Berabsaumung Berwirrung und wichtige Irrthumer veranlassen kann. Es ist sicher, daß er in der übrigen ganzen Beitweisheit so unentwicklt, wie er im gemeinen Gebrauch vorkommt, ohne Bedenken könne angebracht werden, die einzige Frage vom absolut nothwenzigen und pufälligen Dasein ausgenommen; benn hier hat eine sub-

Digitized by Google

tilere Nachforschung aus einem ungludlich gekunstelten sonft fehr reinen Begriff irrige Schlusse gezogen, die fich über einen ber erhabensten Theile ber Beltweisheit verbreitet haben.

Man erwarte nicht, bag ich mit einer formlichen Erklaruna bes Daseins ben Unfang machen werbe. Es ware zu wunschen, baß man biefes niemals thate, wo es fo unficher ift, richtig erklart zu haben, und biefes ist es ofter, als man wohl benkt. fo perfahren, ale Giner, ber die Definition sucht und fich zuvor von bemjenigen verfichert, mas man mit Gewißheit bejahend ober verneinend von bem Gegenstande ber Erklarung fagen kann, ob er gleich noch nicht ausmacht, worin ber ausführlich bestimmte Begriff bestelben bestebe. Lange vorber, ebe man eine Erklarung von seinem Gegenstande magt, und felbft bann, wenn man fich gar nicht getraut fie zu geben, tann man viel von berfelben Sache mit größefter Gewißheit fagen. 3ch zweifle, bag Giner jemals richtig erklart babe, was ber Raum fei. Allein, ohne mich bamit einzulaffen, bin ich gewiß, bag, wo er ift, außere Beziehungen sein muffen, bag er nicht mehr, als brei Abmeffungen haben konne u. f. m. Gine Begierbe mag fein, was fie will, so grundet fie fich auf irgend eine Borftellung, fie fent eine Luft an bem Begehrten poraus u. f. f. Oft kann aus biesem, was man vor aller Definition von ber Sache gewiß weiß, bas, mas jur Abficht unferer Untersuchung gehört, gang ficher bergeleitet werben, und man waat fich alsbenn in unnotbige Schwierigkeiten, wenn man fich bis babin verfteigt. Die Detho: bensucht, die Nachahmung bes Mathematikers, ber auf einer moblgebahnten Strafe ficher fortschreitet, auf bem ichlupfrigen Boben ber Metaphyfit bat eine Menge folder Rebltritte veranlagt, bie man beständig vor Augen fieht, und doch ift wenig hoffnung', bag man baburch gewarnt und behutsamer zu sein lernen werbe. Methode ift es allein, fraft welcher ich einige Aufklarungen hoffe, bie ich vergeblich bei Unberen gesucht habe; benn was bie schmeichelhafte Boxftellung anlangt, bie man fich macht, baß man burch größere Scharffinnigkeit es beffer, als Undere treffen werbe, fo verfteht man wohl; bag jeberzeit Alle fo gerebet haben, die uns aus einem fremden Errthum in den ihrigen haben giehen wollen.

1.

Das Dafein ift gar kein Pradicat ober Determination von irgend einem Dinge.

Diefer Sat scheint feltsam und widerfinnig, allein er ift ungezweifelt gewiß. Nehmet ein Subject, welches ihr wollt, g. G. ben Bulius Cafar. Raffet alle feine erbenklichen Prabicate, felbft bie ber Beit und bes Orts nicht ausgenommen, in ihm jusammen, fo werbet ihr balb begreifen, bag er mit allen biefen Bestimmungen efistiren, ober auch nicht eriffiren tann. Das Wefen, welches biefer Welt und biefem Belben in berfelben bas Dafein gab, konnte alle biefe Prabicate, nicht ein einziges ausgenommen, erkennen und ihn doch als ein blos mögliches Ding ansehen, bas, seinen Rath: foluß ausgenommen, nicht eriftirt. Wer tann in Abrede gieben, daß Millionen von Dingen, die wirklich nicht ba find, nach allen Prabitaten, bie fie enthalten wurden, wenn fie existirten, blos moglich feien; bag in der Borfiellung, die bas bochfte Befen von ihnen bat, nicht eine einzige ermangele, obgleich bas Dafein nicht mit barunter ift, benn es ertennt fie nur als mogliche Dinge. Es tann also nicht Statt finden, bag, wenn sie eriftiren, fie ein Prabicat mehr enthielten; benn bei ber Moglichkeit eines Dinges nach feiner burchgangigen Bestimmung tann gar tein Prabicat fehlen. wenn es Gott gefallen hatte, eine andere Reihe ber Dinge, eine andere Belt zu schaffen, fo wurde fie mit allen ben Bestimmungen und keinen mehr eristirt baben, die er an ibr boch erkennt, ob sie gleich blos möglich ist.

Gleichwohl bedient man sich des Ausdrucks vom Dafein als eines Pradicats, und man kann dieses auch sicher und ohne besorgliche Irrthumer thun, so lange man es nicht darauf aussetz, das Dasein aus blos möglichen Begriffen herleiten zu wollen, wie man zu thun pflegt, wenn man die absolut nothwendige Eristenz be-

Denn alsbann fucht man umfonst unter ben Prameisen will. bicaten eines folchen möglichen Befens, bas Dafein finbet fich gewiß nicht barunter. Es ift aber bas Dasein in ben Fallen, ba es im gemeinen Redegebrauch als ein Pradicat vorkommt, nicht fowohl ein Pradicat von bem Dinge felbst, als vielmehr von bem Gebanken, ben man babon bat. 3. E. bem Geeeinhorn kommt bie Erifteng gu, bem Canbeinborn nicht. Es will biefes nichts Anderes fagen, als: Die Borftellung bes Seceinhorns ift ein Erfahrungsbegriff, bas ift, bie Borftellung eines existirenden Dinges. Daher man auch, um bie Richtigkeit bes Sates von bem Dasein einer folden Sache barauthun, nicht in bem Begriffe bes Subjects fucht, benn ba finbet man nur Prabicate ber Moglichkeit, fonbern in bem Urfprunge ber Erkenntnig, bie ich bavon habe. Sch habe, fagt man, es gefeben, ober von benen vernommen, die es gefeben Es ift baber tein vollig richtiger Ausbruck, ju fagen: ein haben. Seeeinhorn ift ein eriftirend Thier, sondern umgekehrt, einem gewiffen eriftirenben Seethiere kommen bie Prabicate zu, bie ich an einem Ginhorn gufammen gebente. Nicht: regelmäßige Sechsecke existiren in ber Natur, sonbern gewissen Dingen in ber Ratur, wie ben Bienenzellen ober bem Bergfroftall tommen bie Prabicate au, die in einem Sechsecke beisammen gebacht werben. menschliche Sprache bat von ben Bufalligkeiten ihres Ursprungs einige nicht zu andernde Unrichtigkeiten, und es murbe grublerisch und unnute fein, wo in bem gewohnlichen Gebrauche gar feine Mißbeutungen baraus erfolgen konnen, an ihr zu kunsteln und ein= jufchranten, genug, bag in ben feltneren Ballen einer hober geffeigerten Betrachtung, wo es nothig ift, biefe Unterscheidungen beis gefügt werben. Man wird von bem hier Ungeführten nur allererft zureichend urtheilen konnen, wenn man bas Folgende wird gelefen haben.

2.

Das Dasein ist die absolute Position eines Dinges, und unterscheidet sich dadurch auch von jeglichem Prädicate, welches als ein solches jederzeit blos beziehungsweise auf ein anderes Ding gesett wird.

Der Begriff ber Position oder Setzung ist völlig einfach, und mit dem vom Sein überhaupt einerlei. Nun kann etwas als blos beziehungsweise gesetzt, oder besser blos die Beziehung (respectus logicus) von etwas als einem Merkmal zu einem Dinge gedacht werden, und dann ist das Sein, das ist die Position dieser Bezie-hung nichts, als der Verbindungsbegriff in einem Urtheile. Wird nicht blos diese Beziehung, sondern die Sache an und für sich selbst gesetzt betrachtet, so ist dieses Sein soviel, als Dasein.

So einfach ist dieser Begriff, daß man' nichts zu seiner Auswickelung sagen kann, als nur die Behutsamkeit anzumerken, daß er nicht mit den Berhaltnissen, die die Dinge zu ihrem Merkmale haben, verwechselt werde.

Wenn man einsieht, daß unsere gesammte Erkenntniß sich boch zuletzt in unauslöslichen Begriffen endige, so begreift man auch, daß es einige geben werde, die beinahe unauslöslich sind, das ist, wo die Merkmale nur sehr wenig klarer und einsacher sind, als die Sache selbst. Dieses ist der Fall bei unserer Erklarung von der Eristenz. Ich gestehe gerne, daß durch dieselbe der Begriff des Erklarten nur in einem sehr kleinen Grade beutlich werde. Allein die Natur des Gegenstandes in Beziehung auf die Vermögen unseres Verstandes verstattet auch keinen höheren Grad.

Wenn ich sage: Gott ist allmächtig, so wird nur diese logische Beziehung zwischen Gott und der Allmacht gedacht, da das Lettere ein Merkmal des Ersteren ist. Weiter wird hier nichts gesett. Ob Gott sei, das ist, absolute gesett sei oder eristire, das ist darin gar nicht enthalten. Daher auch dieses Sein ganz richtig selbst bei denen Beziehungen gebraucht wird, die Undinge gegen einander

24 Beweisgrund zu einer Demonstration bes Dafeins Gottes.

haben. 3. E. ber Gott bes Spinoza ift unaufhörlichen Berande= rungen unterworfen.

Wenn ich mir vorftelle: Gott fpreche über eine mogliche Bet fein allmachtiges Berbe, fo ertheilt er bem in feinem Berftanbe voraestellten Gangen teine neuen Bestimmungen, er fest nicht ein neues Pradicat bingu, sonbern er fett biefe Reibe ber Dinge, in welcher Alles fonft nur beziehungsweise-auf biefes Bange gefett mar, mit allen Prabicaten absolute ober schlechthin. Die Beziehungen aller Pradicate zu ihren Subjecten bezeichnen niemals etwas Eriftirenbes, bas Subject mußte benn ichon als eriftirend vorausgefest Gott ift allmächtig, muß ein mahrer Sat auch in bem Urtheil besjenigen bleiben, ber bessen Dasein nicht erkennt, wenn er mich nur wohl verftebt, wie ich ben Begriff Gottes nehme. Allein fein Dasein muß unmittelbar ju ber Art geboren, wie fein Begriff geset wird, benn in ben Prabicaten selber wird es nicht gefunden. Und wenn nicht schon das Subject als eriffirend vorausgefett ift, fo bleibt es bei jeglichem Pradicate unbestimmt, ob es zu einem eriffirenden, ober blos möglichen Subject gehore. Das Dafein tann baber felber kein Prabicat fein. Sage ich: Gott ift ein eriffirend Ding, so scheint es, als wenn ich bie Beziehung eines Prabicats sum Subjecte ausbruckte. Allein es liegt auch eine Unrichtigkeit in biefem Musbrud. Genau gefagt, follte es beißen: etwas Eriftirenbes ift Gott, bas ift, einem eriftirenben Dinge kommen biejenigen Pradicate zu, die wir zusammengenommen burch ben Ausbruck Gott bezeichnen. Diese Pradicate find beziehungsweise auf biefes Subject gefett, allein bas Ding felber fammt allen Prabicaten ift schlechthin gefett.

Ich beforge burch zu weitläuftige Erläuterung einer so einfachen Wee unvernehmlich zu werden. Ich könnte auch noch befürchten, die Bärtlichkeit derer, die vornehmlich über Trodenheit klagen, zu beleidigen. Allein, ohne diesen Tadel für etwas Geringes zu halten, muß ich mir diesmal hiezu Erlaubniß ausditten. Denn ob ich schon an der überfeinen Weisheit berjenigen, welche sichere und brauchbare Begriffe in ihrer logischen Schmelzküche so lange übertreiben, abzie-

hen und verfeinern, bis sie in Dampfen und flüchtigen Salzen verrauchen, so wenig Geschmack, als Jemand anderes sinde, so ist der Gegenstand der Betrachtung, den ich vor mir habe, doch von der Art, daß man entweder ganzlich es aufgeben muß, eine demonstrativische Gewisheit davon jemals zu erlangen, oder es sich muß gefallen lassen, seine Begriffe dis in diese Atomen aufzulösen.

3.

Kann ich wohl sagen, daß im Dasein mehr, als in ber blosen Möglichkeit sei?

Diefe Frage ju beantworten, merte ich nur juvor an, bag man unterscheiben muffe, mas ba gefett fei, und wie es gefett fei. Bas bas Erftere anlangt, fo ist in einem wirklichen Dinge nicht mehr gefeht, als in einem blos moglichen; benn alle Beftimmungen und Pradicate bes wirklichen konnen auch bei ber blofen Moglichfeit beffelben angetroffen werben; aber bas Lettere betreffenb, fo ift allerdinas burch die Birklichkeit mehr gefett. Denn frage ich: wie ift Mues biefes bei ber blofen Möglichkeit gefett? fo werbe ich inne, es gefchehe nur beziehungsweise auf bas Ding felber, b. i., wenn ein Triangel ift, fo find brei Seiten, ein beschloffener Raum, brei Winkel u. f. w. ober beffer: Die Beziehung Diefer Beftimmungen au einem folchen Etwas, wie ein Triangel ift, ift blos gefett, aber eriffirt er, fo ift Alles biefes absolute, b. i. die Sache felbst zusammt biefen Beziehungen, mithin mehr gefett. Um baber in einer fo fubtilen Borftellung Alles zusammenzufaffen, mas die Bermirruna verhuten kann, fo fage: in einem Eriftirenden wird nichts mehr gefeht, als in einem blos Möglichen, (benn alsbenn ift bie Rebe von den Pradicaten besselben,) allein durch etwas Eriflirendes wird mehr gefett, als burch ein blos Mogliches, benn biefes geht auch auf absolute Position der Sache selbft. Sogar ift in ber blofen Moglichkeit, nicht die Sache felbst, sondern es find blofe Beziehungen von Etwas zu Etwas nach bem Sate bes Wiberspruchs gesett, und es bleibt feft, bag bas Dafein eigentlich gar tein Prabicat von

28

irgend einem Dinge sei. Obgleich meine Absicht bier gar nicht ift. mit Biberlegungen mich einzulaffen, und meiner Deinung nach, wenn ein Berfaffer mit vorurtheilsfreier Denkungsart Underer Bebanten gelefen und burch bamit vertnupftes Nachbenten fie fich eigen gemacht bat, bas Urtheil über seine neuen und abweichenben Lehrfabe giemlich ficher bem Befer überlaffen tann, fo will ich boch nur mit wenig Borten barauf fubren.

Die Wolfiche Erklarung bes Dafeins, bag es eine Ergangung ber Möglichkeit sei, ift offenbar febr unbestimmt. Benn man nicht icon vorber weiß, was über die Moglichkeit in einem Dinge kann gebacht werben, fo wird man es durch biefe Erklarung nicht lernen. Baumgarten führt die burchgangige innere Bestimmung, infofern fie basjenige ergangt, mas burch die im Befen liegenden ober baraus flieffenden Pradicate unbestimmt gelaffen ift, als basjenige an, was im Dasein mehr, als in ber blosen Möglichkeit ift; allein wir haben fcon gesehen, bag in ber Berbindung eines Dinges mit allen er benklichen Prabicaten niemals ein Unterschied beffelben von einem blos Möglichen liege. Ueberbem tann ber Sat: bag ein mogliches Ding, als ein folches betrachtet, in Unfehung vieler Pradicate unbeflimmt fei, wenn er fo nach bem Buchftaben genommen wirb, eine aroffe Unrichtigfeit veranlaffen. Denn bie Regel ber Ausschliegung eines Mittleren zwischen zwei widersprechend Entgegengefetten verbietet dieses, und es ift baber g. E. ein Mensch, ber nicht eine gewiffe Statur, Beit, Alter, Drt u. bgl. batte, unmöglich. muß ihn vielmehr in biefem Sinne nehmen: burch bie an einem Dinge jusammengebachten Prabicate find viele andere gang und gar nicht bestimmt, fo wie burch basienige, mas in bem Begriff eines Menschen, ale eines folden gusammengenommen ift, in Unsehung ber besonderen Merkmale bes Alters, Orts u. s. w. nichts ausge-Aber biese Art ber Unbestimmtheit ift alsbenn ebenmacht wird. sowohl bei einem Eriftirenben, als bei einem blos moglichen Dinge anzutreffen, weswegen biefelbe zu keinem Unterschiebe beiber kann gebraucht werben. Der berühmte Crusius rechnet bas Irgendmo und Irgendwenn zu ben untrüglichen Bestimmungen bes Daseins.

Allein, ohne uns in die Prufung des Sates selber: daß Alles, was da ist, irgendwo oder irgendwenn sein musse, einzulassen, so gehören diese Pradicate noch immer auch zu blos möglichen Dingen. Denn so könnte an manchen bestimmten Orten mancher Mensch zu einer gewissen Zeit eristiren, dessen alle Bestimmungen der Allwissende, sowie sie ihm beiwohnen wurden, wenn er eristirte, wohl kennt, und der gleichwohl wirklich nicht da ist; und der ewige Jude Ashadverus nach allen Ländern, die er durchwandern, oder allen Zeiten, die er durchleben soll, ist ohne Zweisel ein möglicher Mensch. Man wird doch hossentlich nicht fordern, daß das Irgendwo und Irgendwenn nur dann ein zureichendes Merkmal des Daseins sei, wenn das Ding wirklich da oder alsbenn ist, denn da wurde man fordern, daß dassenige schon eingeräumt werde, was man sich ansheischig macht, durch ein taugliches Merkmal von selber kenntlich zu machen.

#### Zweite Betrachtung.

Bon ber inneren Möglichkeit, insofern fie ein Dafein voraussett.

1.

Nothige Unterscheidung bei dem Begriffe der Möglichkeit.

Alles, was in sich selbst widersprechend ist, ist innerlich uns möglich. Dieses ist ein wahrer Satz, wenn man es gleich bahin gestellt sein läßt, daß es eine wahre Erklärung sei. Bei diesem Widerspruche aber ist klar, daß Etwas mit Etwas im logischen Widerstreit stehen musse, das ist, dassenige verneinen musse, was in ebendemselben dugleich bejaht ist. Selbst nach dem Herrn Crusus, der diesen Streit nicht blos in einen inneren Widerspruch setz, sondern behauptet, daß er überhaupt durch den Verstand nach einem ihm natürlichen Gesetze wahrgenommen werde, ist im Uns möglichen allemal eine Verknüpfung eines Etwas, was gesetzt, mit Etwas, wodurch es zugleich ausgehoben wird. Diese Repugnanz

nenne ich bas Formale ber Unbenklichkeit ober Unmöglichkeit; bas Materiale, mas hiebei gegeben ift und welches in foldem Streite ftebt, ift an fich felber Etwas, und fann gebacht werben. Gin Drignael, ber vieredigt mare, ift schlechterbings unmöglich. Inbeffen ift gleichwohl ein Trigngel, imgleichen etwas Biereckigtes an fich fetber Etwas. Diefe Unmöglichkeit beruht lediglich auf logischen Begiebungen von einem Denklichen jum Anderen, ba Eins nur nicht ein Mertmal bes Unberen fein tann. Ebenfo muß in ieber Moglichkeit bas Etwas, mas gebacht wird, und benn bie Uebereinstimmung bestenigen, was in ihm jugleich gebacht wirb, mit bem Sabe bes Wiberspruchs, unterfcbieben werben. Gin Triangel, ber einen rechten Wintel hat, ift an fich felber moglich. Triangel sowohl, als bie rechten Binkel find bie Data ober bas Materiale in biefem Möglichen, bie Uebereinstimmung aber bes einen mit bem anderen nach bem Sage bes Biberfpruchs find bas Formale ber Möglichkeit. Ich werbe biefe lettere auch bas Logische in ber Moglichkeit nennen, weil die Bergleichung ber Pradicate mit ihren Subjecten nach ber Regel ber Wahrheit nichts Anderes, als eine logische Beziehung ift; bas Etwas, ober mas in biefer Uebereinstimmung fteht, wird bisweilen bas Reale ber Möglichkeit heißen. Uebrigens bemerke ich, daß hier jederzeit von keiner anderen Moglichkeit ober Unmöglichkeit, als ber inneren ober ichlechterbings und abfolute fo genannten bie Rebe fein wird.

2.

Die innere Möglichkeit aller Dinge fest irgend ein Dafein voraus.

Es ist aus bem anjetz Angeführten beutlich zu ersehen, daß die Möglichkeit wegfalle, nicht allein, wenn ein innerer Widerspruch als das Logische der Unmöglichkeit anzutreffen, sondern auch, wenn kein Materiale, kein Datum zu denken, da ist. Denn alsdenn ist nichts Denkliches gegeben, alles Mögliche aber ist etwas, was gedacht werden kann, und dem die logische Beziehung, gemäß dem Sate des Widerspruchs, zukommt.

Benn nun alles Dafein aufgehoben wird, fo ift nichts folechtbin gefett, es ift überhaupt gar nichts gegeben, tein Materiale zu irgend etwas Denklichem, und alle Moglichkeit fallt ganglich weg. Es ift zwar tein innerer Biberfpruch in ber Berneinung aller Erifteng. Denn ba biegu erforbert murbe, bag etwas gefest und zugleich aufgehoben werben mußte, bier aber überall nichts gefett ift, fo kann man freilich nicht fagen, bag biefe Aufhebung einen inneren Wiberspruch enthalte. Allein baß irgend eine Doglichkeit fei, und boch gar nichts Birkliches, bas miberspricht fich. weil, wenn nichts eriffirt, auch nichts gegeben ift, bas ba benflich mare, und man fich felbst wiberftreitet, wenn man gleichwohl will, baf etwas moglich fei. Wie haben in ber Berglieberung bes Beariffs vom Dafein verftanben, bag bas Gein ober ichlechtbin Befestfein, wenn man biefe Borte bagu nicht braucht, logische Beziehungen ber Prabicate zu Subjecten auszudruden, gang genau einerlei mit bem Dasein bebeute. Demnach ju fagen: es eriftirt nichts, heißt ebenfoviel, als: es ift gang und gar nichts; und es widerspricht fich offenbar, beffenungeachtet bingufügen, es fei etwas mòglich.

3.

Es ift schlechterdings unmöglich, daß gar nichts existire.

Woburch alle Möglichkeit überhaupt aufgehoben wird, das ift schlechterdings unmöglich. Denn dieses sind gleichbedeutende Ausbrücke. Nun wird erstlich durch das, was sich selbst widerspricht, das Formale aller Möglichkeit, nämlich die Uebereinstimmung mit dem Sage des Widerspruchs ausgehoben, daher ist, was in sich seibst widersprechend ist, schlechterdings unmöglich. Dieses ist aber nicht der Fall, in dem wir die gänzliche Beraubung alles Daseins zu betrachten haben. Denn darin liegt, wie erwiesen ist, kein innerer Widerspruch. Allein wodurch das Materiale und die Data zu allem Möglichen ausgehoben werden, dadurch wird auch alle Möglichkeit verneint. Nun geschieht dieses durch die Aussehung alles Daseins, also wenn alles Dasein verneint wird, so wird auch

30 Beweisgrund ju einer Demonstration bes Dafeins Gottes.

alle Möglichkeit aufgehoben. Mithin ift schlechterbings unmöglich, bag gar nichts eriflire.

Á

Alle Möglichkeit ist in irgend etwas Wirklichem gegeben, entweder in demselben als eine Bestimmung, oder durch dasselbe als eine Folge.

Es ift von aller Moglichkeit insgesammt, und von jeber in: sonderheit barguthun, baß fie etwas Wirkliches, es sei nun ein Ding ober mehrere, voraussetze. Diese Beziehung aller Moglichkeit auf irgend ein Dafein kann nun zwiefach fein. Entweder bas Mogliche ift nur benklich, insofern es felber wirklich ift, und benn ift die Moglichkeit in bein Birklichen, als eine Bestimmung gegeben; ober es ist moglich barum, weil etwas Underes wirklich ift, b. i. feine innere Moglichkeit ift als eine Folge burch ein anderes Da= fein gegeben. Die erlauternben Beispiele konnen noch nicht füg= lich hier berbeigeschafft werden. Die Natur besjenigen Subjects, welches bas einzige ift, bas zu einem Beispiele in biefer Betrach= tung bienen kann, foll allererft erwogen werben. Inbeffen bemerke ich nur noch, bag ich basjenige Birkliche, burch welches, als einen Grund, die innere Möglichkeit anderer gegeben ift, ben erften Real-Grund biefer abfoluten Moglichkeit nennen werbe, fowie ber Sat bes Wiberspruchs ber erfte logische Grund berfelben ift, weil in ber Uebereinstimmung mit ihm bas Formale ber Moglichfeit liegt, sowie jenes bie Data und bas Materiale im Denklichen liefert.

Ich begreife mohl, daß Sate von berjenigen Art, als in dieser Betrachtung vorgetragen werden, noch mancher Erläuterung bedurfztig sind, um dasjenige Licht zu bekommen, das zur Augenscheinlichskeit erfordert wird. Indessen legt die so sehr abgezogene Natur des Gegenstandes selbst aller Bemuhung der größeren Aufklärung hinzbernisse, sowie die mikrostopischen Kunstgriffe des Sehens zwar das Bild des Gegenstandes die zur Unterscheidung sehr kleiner Theile erweitern, aber auch in demselben Maaße die Helligkeit und Lebz

haftigkeit bis Einbrucks verminbern. Gleichwohl will ich soviel, als ich vermag, ben Gebanken von bem selbst bei ber inneren Möglichkeit jederzeit zum Grunde liegenden Dasein, in eine etwas größere Rahbeit zu ben gemeineren Begriffen eines gesunden Verstandes zu bringen suchen.

Ihr erkennet, daß ein feuriger Korper, ein listiger Mensch ober bergleichen etwas möglich find, und wenn ich nichts mehr, als bie innere Moglichkeit verlange, so werbet ihr gar nicht nothig finden, daß ein Rorper oder Feuer u. f. w. als die Daja biegu eriftiren muffen, benn fie find einmal benklich, und bas ift genug. Die Buffimmung aber bes Prabicats: feurig, mit bem Subjecte: Rorper, nach bem Grunde bes Wiberspruchs liegt in biefen Begriffen felber, fie mogen wirkliche ober blos mogliche Dinge fein. 3d raume auch ein, bag weber Korper, noch Reuer wirkliche Dinge fein burfen, und gleichwohl ein feuriger Korper innerlich moglich fei. Allein ich fahre fort, ju fragen: ist benn ein Korper Ihr werdet mir, weil ihr hier euch felber an fich moglich? nicht auf Erfahrung berufen muffet, Die Data zu feiner Doglichkeit, namlich Ausbehnung, Undurchbringlichkeit, Rraft, und wer weiß mas mehr, herzählen und bagufegen, bag barin tein innerer Wiberftreit fei. Ich raume noch Mues ein, allein ihr mußt mir Rechenschaft geben, weswegen ihr ben Begriff ber Ausbehnung als ein Datum fo gerabe anzunehmen Recht habt; benn gefett, er bebeute nichts, fo ift eure bafur ausgegebene Möglichkeit bes Rorpers ein Blendwerk. Es ware auch fehr unrichtig, fich auf die Erfahrung wegen biefes Dati zu berufen, benn es ift jest eben bie Frage, ob eine innere Moglichkeit des feurigen Korpers Statt findet, wenngleich gar nichts eriffirt. Befest, bag ihr anjest nicht mehr ben Begriff ber Ausbehnung in einfachere Data gerfallen konnt, um anauzeigen, bag in ibm nichts Widerstreitendes fei, wie ihr benn nothwendig zulett auf etwas, beffen Moglichkeit nicht zergliedert werben fann, tommen mußt, fo ift alebenn hier bie Frage: ob Raum ober Ausbehnung leere Worter find, ober ob fie etwas bezeichnen? Der Mangel bes Biberfpruchs macht es bier nicht aus; ein leeres Wort bezeichnet niemals etwas Wibersprechendes. Wenn nicht ber Raum eristirt, oder wenigstens durch etwas Cristirendes gegeben ist als eine Folge, so bedeutet das Wort Raum gar nichts. Solange ihr noch die Möglichkeiten durch dem Satz des Widerspruchs ber währet, so sußet ihr euch auf dasjenige, was euch in dem Dinge Denkliches gegeben ist, und betrachtet nur die Verknüpfung nach dieser logischen Regel, aber am Ende, wenn ihr bedenkt, wie euch denn dieses gegeben sei, konnt ihr euch nimmer worauf Anderes, als auf ein Dasein berusen.

Allein wir wollen ben Fortgang dieser Betrachtungen abwarten. Die Anwendung selber wird einen Begriff fastlicher machen, den, ohne sich selbst zu übersteigen, man kaum für sich allein deutlich machen kann, weil er von dem Ersten, was beim Denklichen zum Grunde liegt, selber handelt.

#### Dritte Betrachtung.

Bon bem fcblechterbings nothwendigen Dafein.

1.

Begriff ber absolut nothwendigen Eriftenz überhaupt.

Schlechterbings nothwendig ist, bessen Gegentheil an sich selbst unmöglich ist. Dieses ist eine ungezweiselt richtige Nominal Erklarung. Wenn ich aber frage: worauf kommt es benn an, bamit das Richtsein eines Dinges schlechterdings unmöglich sei? so ist das, was ich suche, die Realerklarung, die uns allein zu unserem Zwecke etwas nugen kann. Alle unsere Begriffe von der inneren Nothwendigkeit in den Eigenschaften möglicher Dinge, von welcher Art sie auch sein mögen, laufen darauf hinaus, daß das Gegenstheil sich selber widerspricht. Allein wenn es auf eine schlechterzdings nothwendige Eristenz ankommt, so wurde man mit schlechten Ersolg durch das nämliche Merkmal bei ihr etwas zu verstehen suchen. Das Dasein ist gar kein Prädicat und die Austehnung

bes Dafeins teine Berneinung eines Pravicats, wodurch etwas in einem Dinge follte aufgehoben werben, und ein innerer Wiberspruch entstehen konnen. Die Aufhebung eines eriftirenben Dinges ift eine vollige Verneinung Alles besjenigen, was schlechthin ober absolute burch fein Dafein gefett murbe. Die logischen Beziehungen amis schen bem Dinge als einem Möglichen und seinen Pradicaten bleis ben gleichwohl. Allein biese find ganz was Anderes, als bie Dofition bes Dinges zufammt feinen Prabicaten schlechthin, als worin bas Dafein besteht. Demnach wird nicht ebenbaffelbe, mas in bem Dinge gefest wird, sondern was Underes burch bas Nichtsein aufgehoben, und ift bemnach bierin niemals ein Biberfpruch. In ber letteren Betrach: tung diefes Werts wird Alles biefes in bem Falle, da man die absolutnothwendige Eriffenz wirklich vermeint bat burch ben Sas bes Wiberfpruchs zu begreifen, burch eine flare Entwickelung biefer Untqualichkeit überzeugender gemacht werden. Man kann indessen die Nothwendigkeit in ben Prabicaten blos moglicher Begriffe bie logische Nothwendigkeit nennen. Allein biejenige, beren Hauptgrund ich aufsuche, namlich bie bes Daseins, ift die absolute Realnothwendigkeit. Ich finde zuerst: baß, was ich schlechterbings als nichts und unmöglich ansehen foll, bas muffe alles Denkliche vertilgen. Denn bliebe babei noch etwas au benten übrig, so mare es nicht ganglich unbenklich und schlechthin unmbalic.

Wenn ich nun einen Augenblick nachbenke, weswegen basjenige, was sich widerspricht, schlechterdings nichts und unmöglich sei, so bemerke ich: daß, weil badurch der Sat des Widerspruchs, der lette logische Grund alles Denklichen, ausgehoben wird, alle Mögzlichkeit verschwinde und nichts dabei mehr zu denken sei. Ich nehme daraus alsbald ab, daß, wenn ich alles Dasein überhaupt auschebe, und hiedurch der lette Real-Grund alles Denklichen wegfällt, gleichfalls alle Möglichkeit verschwindet und nichts mehr zu denken bleibt. Demnach kann etwas schlechterdings nothwendig sein, entweder wenn durch sein Segentheil das Formale alles Denklichen ausgebeben wird, das ist, wenn es sich selbst widerspricht, oder auch, wenn sein Nichtsein das Materiale zu allem Denklichen und alle Kant s. W. VI.

Data bazu aufhebt. Das Erste findet, wie gesagt, niemals beim Dasein Statt, und weil kein Drittes möglich ist, so ist entweder ber Begriff von der schlechterdings nothwendigen Eristenz gar ein täuschender und falscher Begriff, oder es muß darin beruhen, daß das Nichtsein eines Dinges zugleich die Verneinung von den Datis zu allem Denklichen sei. Daß aber dieser Begriff nicht erdichtet, sondern etwas Wahrhaftes sei, erhellt auf folgende Art.

· 2.

Es eriftirt ein schlechterbings nothwendiges Befen.

Alle Moglichkeit fest etwas Wirkliches voraus, worin und wodurch alles Denkliche gegeben ift. Demnach ift eine gewisse Birklichkeit, beren Aufhebung selbst alle innere Möglichkeit überbampt aufheben wurde. Dasjenige aber, beffen Aufbebung ober Berneinung alle Moglichkeit vertilgt, ift schlechterbings nothwendig. Demnach eriffirt etwas absolut nothwendiger Beise. Bis babin erbellt, baß ein Dafein eines ober mehrerer Dinge felbst aller Moglichkeit jum Grunde liege, und daß biefes Dafein an fich felbft nothwendig fei. Man kann hieraus auch leichtlich ben Begriff ber Bufalligfeit abnehmen. Bufallig ift nach ber Borterklarung, beffen Gegentheil moglich ift. Um aber die Sacherflarung bavon ju finben, fo muß man auf folgende Art unterscheiben. Im logischen Berstande ist basjenige als ein Pradicat an einem Subjecte zufällia, deffen Gegentheil bemfelben nicht wiberfpricht. 3. E. einem Briangel überhaupt ift es jufallig, daß er rechtwinklicht fei. Diese Bufalligkeit findet lediglich bei ber Beziehung ber Pradicate zu ihren Subjecten Statt, und leibet, weil bas Dasein kein Prabicat ift. auch gar teine Anwendung auf die Eriftens. Dagegen ift im Reals verstande zufällig basjenige, beffen Nichtfein zu benten ift, bas ift, beffen Ausbebung nicht alles Denkliche ausbebt. Wenn bemnach bie innere Möglichkeit ber Dinge ein gewiffes Dasein nicht vorausfett fo ift biefes jufallig, weil fein Gegentheil bie Moglichteit nicht aufbebt. Dber: basjenige Dasein , woburch nicht bas Materiale ju

allem Denklichem gegeben ift, ohne welches also noch etwas zu benken, bas ift, möglich ift, beffen Gegentheil ist im Realverstande möglich, und bas ist in ebendemselben Berstande auch zufällig.

3.

### Das nothwendige Wefen ift einig.

Beil das nothwendige Besen den letten Realgrund aller anderen Möglichkeit enthält, so wird ein jedes andere Ding nur möglich sein, insosern es durch ihn als einen Grund gegeben ist. Demnach kann ein jedes andere Ding nur als eine Folge von ihm Statt sinden, und ist also aller anderen Dinge Möglichkeit und Dasein von ihm ab-hängend. Etwas aber, was selbst abhängend ist, enthält nicht den letten Realgrund aller Möglichkeit und ist demnach nicht schlechterbings nothwendig. Mithin können nicht mehrere Dinge absolut nothwendig sein.

Setzet, A sei ein nothwendiges Wesen, und B ein anderes. So ist vermöge der Erklärung B nur insofern möglich, als es durch einen anderen Grund A, als die Folge desselben gegeben ist. Weil aber vermöge der Voraussetzung B selber nothwendig ist, so ist seine Möglichkeit in ihm als ein Pradicat, und nicht als eine Folge aus einem anderen, und doch nur als eine Folge laut dem Vorigen gezgeben, welches sich widerspricht.

4.

### Das nothwendige Wesen ist einfach.

Daß kein Zusammengesetztes aus viel Substanzen ein schlechterbings nothwendiges Wesen sein könne, erhellt auf folgende Art. Setzet, es sei nur einer seiner Theile schlechterdings nothwendig, so sind die anderen nur insgesammt als Folgen durch ihn möglich, und gehören nicht zu ihm als Nebentheile. Gebenket euch, es wären mehrere oder alle nothwendig, so widerspricht dieses der vorigen Rummer. Es bleibt demnach nichts übrig, als sie mussen ein jeder besonders zusällig, alle aber zusammen schlechterdings nothwendig eristiren. Run ist dieses aber unmöglich, weil ein Aggregat von

Substanzen nicht mehr Rothwendigkeit im Dasein baben tann. als ben Theilen autommt, und ba biefen gar teine autommt. sondern ihre Eristenz zufällig ist, so wurde auch bie bes Sanzen zufällia fein. Benn man gebachte, fich auf bie Erflarung bes nothwendigen Befens berufen zu konnen, fo bag man fagte, in jeglichem ber Theile waren bie letten Data einiger inneren Moalichfeit, in allen ausammen alles Moaliche gegeben, fo wurde man etwas gang Ungereimtes, nur auf eine verborgene Art porgeftellt baben. Denn wenn man fich alsbenn bie innere Moglichkeit fo gebenkt, bag einige konnen aufgehoben werben, boch fo, bag übrigens, was burch bie anderen Theile noch Denkliches gegeben worben, bliebe, fo mußte man fich vorftellen, es fei an fich moglich, bag bie innere Moglichkeit verneint ober aufgehoben werbe. Es ift aber ganglich undenklich und widersprechend, daß etwas nichts fei, und biefes will soviel fagen: eine innere Moglichkeit aufheben, ift alles Denkliche vertilgen, woraus erhellt, daß bie Data zu jedem Denklichen in demjenigen Dinge muffen gegeben sein, beffen Aufbebung auch bas Gegentheil aller Möglichkeit ift, bag alfo, mas ben letten Grund von einer inneren Möglichkeit enthält, ihn auch von aller überhaupt enthalte, mithin biefer Grund micht in vericbiebenen Substanzen vertheilt fein fonne.

5.

Das nothwendige Wefen ift unveranderlich und ewig.

Weil selbst seine eigene Möglichkeit und jede andere dieses Dassein voraussetz, so ist keine andere Art der Eristenz desselben mögslich, das heißt, es kann das nothwendige Wesen nicht auf vielerlei Art eristiren. Rämlich Alles, was da ist, ist durchgängig bestimmt; da dieses Wesen nun lediglich darum möglich ist, weil es eristirt, so sindet keine Röglichkeit desselben Statt, außer insofern es in der Ahat da ist; es ist also auf keine andere Art möglich, als wie es wirklich ist. Demnach kann es nicht auf andere Art bestimmt oder verändert werden. Sein Nichtsein ist schlechterdings unmöglich, austhin auch sein Ursprung und Untergang, demnach ist es ewig.

6

Das nothwendige Wefen enthalt die bochfte Realitat.

Da bie Data zu aller Möglichkeit in ihm anzutreffen sein muffen, entweder als Bestimmungen bestelben, ober als Rolgen, Die burch ibn als ben erften Realgrund gegeben feien, fo fieht man. baf alle Realitat auf eine ober andere Art burch ihn begriffen fei. Allein ebenbieselben Bestimmungen, burch bie biefes Befen ber bochfte Grund ift von anderer moglichen Reglitat, seten in ibn selber ben größesten Grab realer Eigenschaften, ber nur immer einem Dinge beimobnen kann. Beil ein folches Befen alfo bas realfte unter allen moglichen iff, indem fogar alle andere nur burch bas felbe moalich find, so ift biefes nicht so zu verstehen, daß alle mogliche Reglitat zu seinen Bestimmungen gebore. Dieses ift eine Bermengung ber Begriffe, die bis babin ungemein geherrscht bat. Man ertheilt alle Realitaten Gott ober bem nothwendigen Befen ohne Unterschied als Pradicate, ohne wahrzunehmen, bag fie nimmermehr in einem einzigen Subjecte als Bestimmungen neben einander können Statt finden. Die Undurchbringlichkeit ber Rorper, Die Ausbehnung u. bal. konnen nicht Gigenschaften von bemienigen fein, ber ba Berftand und Billen bat. Es ift auch umfonft, eine Ausflucht barin zu fuchen, bag man bie gebachten Befchaffenbeiten nicht für mabre Realitaten halte. Es ist ohne allen 3weifel ber Stoß eines Korpers ober bie Kraft bes Busammenhanges etwas mahrhaftig Positives. Ebenso ift ber Schmerz in ben Empfindungen eines Geiftes nimmermehr eine blofe Beraubung. Gin irriger Gebanke bat eine folde Borftellung bem Scheine nach gerechtfertigt. Es heißt, Realitat und Realitat wibersprechen einander niemals weil beibes mabre Bejahungen feien; bemnach wiberftreiten fie auch einander nicht in einem Subjecte. Db ich nun gleich einraume, bag bier tein logischer Wiberspruch fei, fo ift baburch boch nicht bie Realrepugnanz gehoben. Diefe findet jederzeit Statt, wenn etwas, als ein Grund, die Rolge von etwas Anderem burch eine reale Entgegensehung vernichtigt. Die Bewegungetraft eines Ror:

pers nach einer Direction, und bie Tenbeng mit gleichem Grabe in entgegengesetter fteben nicht im Biberfpruche. Gie find auch wirklich zugleich in einem Korper moglich. Aber eine bie Realfolge aus ber anderen, und ba fonst von jeder insbesondere bie Folge eine wirkliche Bewegung fein wurde, fo ift fie jest von beiben ausammen in einem Subjecte O, bas ift, bie Folge von biefen entgegengefesten Bewegungefraften ift Die Rube. Die Rube aber ift ohne Zweisel moalich, woraus man benn auch fieht, bag bie Realrepugnang gang was Anderes sei, als die logische ober ber Biberspruch; benn bas, was baraus folgt, ift schlechterbings un= möglich. Nun kann aber in bem allerrealften Wefen keine Realrepugnang ober positiver Widerstreit seiner eigenen Bestimmungen fein, weil bie Kolae bavon eine Beraubung ober Mangel fein wurde, welches feiner bochften Realitat wiberfpricht, und ba, wenn alle Realitaten in bemfelben als Bestimmungen lagen, ein folder Biberfireit entstehen mußte, so konnen fie nicht indgesammt als Prabicate in ihm fein, mithin, weil fie boch alle burch ihn gegeben find, werben fie entweder zu feinen Bestimmungen ober Folgen aehören.

Es könnte auch beim ersten Anblick scheinen zu folgen: baß, weil das nothwendige Wesen den letzten Realgrund aller anderen Möglichkeit enthält, in ihm auch der Grund der Mängel und Verneinungen der Wesen der Dinge liegen musse, welches, wenn es zugelassen wurde, auch den Schluß veranlassen durfte, daß es selbst Negationen unter seinen Prädicaten haben musse, und nimmermehr nichts, als Realität. Allein man richte nur seine Augen auf den einmal sestgesetzten Begriff desselben. In seinem Dasein ist seine eigene Möglichkeiten gind, wovon es den Realgrund enthält, solgt nach dem Sate des Widerspruchs, daß es nicht die Möglichkeit ver kerneinungen und Rängel enthalten, sein mussen.

Demnach beruht die Möglichkeit aller anderen Dinge, in Unfebung beffen, mas in ihnen real ift, auf bem nothwendigen Befen,

als einem Realgrunde, die Mängel aber darauf, weil es andere Dinge und nicht das Urwesen selber sind, als einem logischen Grunde. Die Möglichkeit des Körpers, insosern er Ausdehnung, Kräfte u. dgl. hat, ist in dem obersten aller Wesen gegründet; inssoserne ihm die Kraft zu denken gebricht, so liegt diese Verneimung in ihm selbst, nach dem Satz des Widerspruchs.

In der That sind Verneinungen an sich selbst nicht Etwas, oder denklich, welches man sich leichtlich auf folgende Art faßlich machen kann. Setzet nichts, als Negationen, so ist gar nichts ges geben, und kein Etwas, das zu denken ware. Verneinungen sind also nur durch die entgegengesetzten Positionen denklich, oder vielmehr, es sind Positionen möglich, die nicht die größten sind. Und hierin liegen schon nach dem Satze der Identität die Verneinungen selber. Es fällt auch leicht in die Augen, daß alle den Möglichzkeiten anderer Dinge beiwohnende Verneinungen keinen Realgrund, (weil sie nichts Positives sind,) mithin lediglich einen logischen Grund voraussesen.

## Vierte Betrachtung.

Beweisgrund zu einer Demonftration bes Dafeins Gottes.

1.

Das nothwendige Befen ift ein Beift.

Es ist oben bewiesen, daß das nothwendige Wesen eine einsache Substanz sei, imgleichen, daß nicht allein alle andere Realität durch dasselbe, als einen Grund gegeben sei, sondern auch die größest mögliche, die in einem Wesen als Bestimmung kann enthalten sein, ihm beiwohne. Nun können verschiedene Beweise geführt werden, daß hiezu auch die Eigenschaften des Verstandes und Willens gehören. Denn erstlich, Beides ist wahre Realität, und Beides kann mit der größest möglichen in einem Dinge beisammen

bestehen, welches Lettere man burch ein unmittelbares Urtheil bes Berstandes einzuräumen sich gebrungen sieht, ob es zwar nicht füglich zu berjenigen Deutlichkeit gebracht werben kann, welche logisch vollkommene Beweise ersorbern.

3weitens find bie Eigenschaften eines Geiftes, Berftand und Billen, von ber Art, bag wir und teine Realitat benten tonnen. bie in Ermangelung berfelben einem Wefen eine Erfetung thun konnte, welche bem Abgang berfelben gleich mare. Und ba biefe Eigenschaften also biejenigen find, welche ber bochften Grabe ber Realitat fabig find, gleichwohl aber unter bie moglichen gehoren, fo mußte burch bas nothwendige Wefen, als einen Grund, Berftand und Wille, und alle Realitat ber geistigen Ratur an anberen moglich sein, die gleichwohl in ihm felbst nicht als eine Bestimmung angetroffen wurde. Es wurde bemnach die Folge großer fein, als selbst ber Grund. Denn es ift gewiß, baß, wenn bas bochfte Befen nicht felbst Berstand und Billen bat, ein jedes andere, welches burch ihn mit biefen Gigenschaften gesetst werbe, ohnerach= tet es abhängend mare und mancherlei andere Mängel ber Macht u. f. w. hatte, gleichwohl in Ansehung biefer Eigenschaften von ber bochften Art jenem in Realitat vorgeben mußte. Beil nun Folge ben Grund nicht übertreffen kann, so mussen Berstand und Wille ber nothwendigen einfachen Substanz als Eigenschaften beiwohnen, bas ift, fie ift ein Beift.

Drittens, Ordnung, Schönheit, Bollfommenheit in Allem, was möglich ist, seigen ein Wesen voraus, in bessen Eigenschaften entsweder diese Beziehungen gegründet sind, oder doch wenigstens, durch welches Wesen die Dinge diesen Beziehungen gemäß, als aus einem Dauptgrunde möglich sind. Nun ist das nothwendige Wesen der hinlangliche Realgrund alles Anderen, was außer ihm möglich ist, solglich wird in ihm auch diesenige Eigenschaft, durch welche diesen Beziehungen gemäß, Alles außer ihm wirklich werden kann, anzustressen sein. Es scheint aber, daß der Grund der außeren Möglichsteit der Ordnung, Schönheit und Bollkommenheit nicht zureichend ist, wosern nicht ein dem Verstande gemäßer Wille vorausgesetzt

1. Abth. 4. Betracht. Beweisgr. ju einer Demonftr. b. Dafeins Gottes. 41 ift. Alfo werben biefe Eigenschaften bem oberften Befen muffen beigemeffen werben.

Jebermann erkennt, daß ungeachtet aller Gründe ber Hervorzbringung von Pflanzen und Baumen bennoch regelmäßige Blumen: stücke, Alleen u. dgl. nur durch einen Berstand, der sie entwirft, und durch einen Billen, der sie aussührt, möglich seien. Alle Macht oder Hervordringungstraft, imgleichen alle andere Data zur Möglichkeit ohne einen Berstand sind unzulänglich, die Möglichkeit solcher Ordnung vollständig zu machen.

Aus einem bieser hier angeführten Gründe, ober aus ihnen insgesammt, wird ber Beweis, daß das nothwendige Wesen Willen und Verstand haben, mithin ein Geift sein musse, hergeleitet werden können. Ich begnüge mich blos, den Beweisgrund vollständig zu machen. Meine Absicht ist nicht, eine formliche Demonstration darzulegen.

#### 2

### Es ift ein Gott.

Es eristirt etwas schlechterbings nothwendig. Dieses ist einig in seinem Wesen, einsach in seiner Substanz, ein Seist nach seiner Natur, ewig in seiner Dauer, unveränderlich in seiner Beschaffenbeit, allgenugsam in Ansehung alles Möglichen und Wirklichen. Es ist ein Sott. Ich gebe hier keine bestimmte Erklärung von dem Begriffe von Gott. Ich mußte dieses thun, wenn ich meinen Segenstand systematisch betrachten wollte. Was ich hier darlege, soll die Analyse sein, dadurch man sich zur sormlichen Lehrversassung tüchtig machen kann. Die Erklärung des Begriffs der Gottheit mag indessen angeordnet werden, wie man es für gut sindet, so bin ich doch gewiß, daß dassenige Wesen, dessen Sassens wir nur eben bewiesen saben, eben dassenige göttliche Wesen seinen Unterscheisdungszeichen man auf eine oder die andere Art in die kürzeste Bernennung bringen wird.

#### Anmerkung.

Beil aus ber britten Betrachtung nichts mehr erhellt, als bag alle Realitat entweder in bem nothwendigen Wefen als eine Beftimmung, ober burch baffelbe als einen Grund muffe gegeben fein. fo wurde bis babin unentschieben bleiben, ob bie Gigenschaften bes Berstandes und Billens in bem obersten Befen als ibm beimobnende Bestimmungen anzutreffen feien, ober blos burch baffelbe an anderen Dinaen als Kolgen anzusehen maren. Bare bas Lettere. fo wurde, obnerachtet aller Vorzüge, bie von biefem Urwefen aus ber Bulanglichkeit, Ginheit und Unabhangigkeit feines Dafeins als eines arogen Grundes in bie Augen leuchten, boch feine Ratur berjenigen weit nachstehen, die man fich benfen muß, wenn man einen Denn felber ohne Erkenntnig und Entschließung wurde Gott benft. es ein blindlings nothwendiger Grund anderer Dinge und fogar anberer Beifter sein, und fich von bem ewigen Schickfale einiger Alten in nichts unterscheiben, als daß es begreiflicher beschrieben ware. Dies ift die Ursache, weswegen in jeglicher Lehrverfassung auf diesen Umftand besonders gesehen werden muß, und warum wir ihn nicht baben aus ben Augen feten konnen.

Ich habe in dem ganzen Zusammenhange aller bisher vorgetragenen, zu meinem Beweise gehörigen Gründe nirgend des Ausdrucks von Bollsommenheit gedacht. Nicht als wenn ich dafür hielte, alle Realität sei schon so viel, wie alle Bollsommenheit, oder auch die größte Zusammenstimmung zu Einem mache sie aus. Ich habe wichtige Ursachen von diesem Urtheile vieler Anderen sehr abzugehen. Nachdem ich lange Zeit über den Begriff der Bollsommenheit insegemein oder insbesondere sorgfältige Untersuchungen angestellt habe, so din ich belehrt worden, daß in einer genaueren Kenntniß derselben überaus viel verdorgen liege, was die Natur eines Geistes, unser eigenes Gesühl, und selbst die ersten Begriffe der praktischen Weltzweisheit aufklären kann.

Ich bin inne geworden, baß ber Ausbruck ber Bolltommenheit

zwar in einigen Fällen, nach der Unsicherheit jeder Sprace Ausartungen von dem eigenthümlichen Sinne leide, die ziemlich weit
abweichen, daß er aber in der Bedeutung, darauf hauptsächlich
Iedermann selbst bei jenen Abirrungen Acht hat, allemal eine Bez
ziehung auf ein Befen, welches Erkenntniß und Begierde hat, vors
aussetze. Da es nun viel zu weitläuftig geworden sein würde, den Beweisgrund von Gott und der ihm beiwohnenden Realität dis zu
dieser Beziehung hindurchzusühren, ob es zwar vermöge dessen, was
zum Grunde liegt, gar wohl thunlich gewesen wäre, so habe ich es
der Absicht dieser Blätter nicht gemäß befunden, durch die Herbeis
ziehung dieses Begriffs Anlaß zu einer allzugroßen Beitläuftigkeit
zu geben.

#### 4

#### Beschluß.

Ein Jeber wird sehr leicht nach bem, wie gebacht, geführten Beweise so offenbare Folgerungen hinzusügen können, als da sind: Ich, ber ich benke, bin kein so schlechterdings nothwendiges Wesen, benn ich bin nicht der Grund aller Realität, ich bin veränderlich; kein anderes Wesen, dessen Nichtsein möglich ift, das ist, dessen Aushebung nicht zugleich alle Möglichkeit aushebt, kein veränderliches Ding, oder in welchem Schranken sind, mithin auch nicht die Welt, ist von einer solchen Natur, die Welt ist nicht ein Accidens der Gottheit, weil in ihr Widerstreit, Mängel, Beränderlichkeit, Alles Gegentheile der Bestimmungen einer Gottheit angetrossen werden; Gott ist nicht die einige Substanz, die da eristirt, und alle andere sind nur abhängend von ihm da u. s. w.

Ich bemerke hier nur noch Folgendes. Der Beweisgrund von bem Dasein Gottes, den wir geben, ist lediglich darauf erdauet, weil etwas möglich ist. Demnach ist er ein Beweis, der volltommen a priori geführt werden kann. Es wird weder meine Eristenz, noch die von anderen Geistern, noch die von der körperlichen Welt vorausgesetzt. Er ist in der That von dem inneren Kennzeichen der absoluten Nothwendigkeit hergenommen. Man erkennt auf diese

44

Beise bas Dasein bieses Befens aus bemienigen, was wirklich bie absolute Nothwendigkeit besselben ausmacht, also recht genetisch.

Alle Beweise, die sonsten von den Wirkungen dieses Wesens auf sein, als einer Ursache, Dasein geführt werden mochten, gesetzt, daß sie auch so strenge beweisen mochten, als sie es nicht thun, können doch niemals die Natur dieser Nothwendigkeit begreislich machen. Blos daraus, daß etwas schlechterdings nothwendig eristirt, ist es möglich, daß etwas eine erste Ursach von Anderem sei, aber daraus, daß etwas eine erste, das ist, unabhängige Ursache ist, solgt nur, daß, wenn die Wirkungen da sind, sie auch eristiren musse, nicht aber, daß sie schlechterdings nothwendiger Weise da sei.

Beil nun ferner aus bem angepriefenen Beweisgrunde erhellt. baß alle Befen anderer Dinge und bas Reale aller Doglichkeit in biefem einigen Wefen gegrundet fei, in welchem bie größten Grabe bes Berftanbes und eines Willens, ber ber größest mögliche Grund ist, anzutreffen, und weil in einem solchen Alles in der außerst möglichen Uebereinstimmung fein muß, fo wird baraus ichon zum Boraus abzunehmen fein, daß, da ein Bille jeberzeit die innere Moglichteit ber Sache felbft voraussett, ber Grund ber Doglichkeit, bas ift, bas Befen Gottes mit feinem Billen in ber größesten Busammenftimmung fein werbe, nicht als wenn Gott burch feinen Billen ber Grund ber inneren Doglichkeit ware, fonbern weil ebendiefelbe unendliche Natur, die die Beziehung eines Grundes auf alle Wesen ber Dinge hat, jugleich bie Beziehung ber bochften Begierbe auf die baburch gegebenen großesten Kolgen bat, und bie lettere nur burch bie Boraussehung ber ersteren fruchtbar fein tann. Demnach werben bie Möglichkeiten ber Dinge felbft, bie burch bie gottliche Natur gegeben find, mit feiner großen Begierbe gufammenftimmen. In biefer Busammenstimmung aber besteht bas Gute und bie Bollfommenbeit. Und weil sie mit Einem übereinftimmen, so wird selbst in ben Moglichkeiten ber Dinge Einheit, Harmonie und Drbnung angutreffen fein.

Wenn wir aber auch durch eine reife Beurtheilung ber wesents lichen Eigenschaften ber Dinge, die und burch Erfahrung bekannt

werden, selbst in den nothwendigen Bestimmungen ihrer inneren Möglichkeit eine Einheit im Mannigsaltigen und Bohlgereimtheit in dem Setrennten wahrnehmen, so werden wir durch den Erkenntnisse weg a posteriori auf ein einiges Principium aller Möglichkeit zurückschließen können, und uns zulett bei demselben Grundbegriffe bes schlechterdings nothwendigen Daseins besinden, von dem wir durch den Weg a priori ansänglich ausgegangen waren. Nunmehro soll unsere Absicht darauf gerichtet sein, zu sehen, ob selbst in der inneren Möglichkeit der Dinge eine nothwendige Beziehung auf Ordnung und Harmonie, und in diesem unermesslichen Mannigsaltigen Einheit anzutressen sei, damit wir daraus urtheilen können, ob die Wesen der Dinge selbst einen obersten gemeinschaftlichen Grund erstennen.

# Zweite Abtheilung.

Bon dem weitlauftigen Rugen, der biefer Beweisart besonders eigen ift.

#### Erfte Betrachtung.

Borin aus der wahrgenommenen Einheit in den Befen der Dinge auf das Dafein Gottes a posteriori geschloffen wird.

1.

Die Einheit in bem Mannigfaltigen ber Wefen ber Dinge gewiefen an ben Eigenschaften bes Raums.

Die nothwendigen Bestimmungen des Raums verschaffen dem Meßkunstler ein nicht gemeines Bergnügen, durch die Augenscheinlichkeit in der Ueberzeugung und durch die Genauigkeit in der Ausssührung, imgleichen durch den weiten Umfang der Anwendung, wozgegen das gesammte menschliche Erkenntnis nichts auszuzeigen hat, das ihm beikame, vielweniger es überträse. Ich betrachte aber anzieht den nämlichen Segenstand in einem ganz anderen Sessichtspuncte. Ich sehe ihn mit einem philosophischen Auge an, und werde gewahr: daß bei so nothwendigen Bestimmungen Ordnung und Harmonie, und in einem ungeheuren Mannigsaltigen Zusammenpassung und Sinheit herrsche. Ich will z. E., daß ein Raum durch die Bewegung einer geraden Linie um einen sesten Punct umgrenzt werde. Ich begreife gar leicht, daß ich badurch einen Kreis habe,

ber in allen feinen Puncten von bem gebachten festen Punct aleiche Entfernungen hat. Allein ich finde gar teine Beranlaffung, unter einer so einfaltigen Conftruction febr viel Mannigfaltiges zu vermuthen, bas eben baburch großen Regeln ber Ordnung unterworfen fei. Inbeffen entbede ich, bag alle geraben Linien, tie einander aus einem beliebigen Punct innerhalb bem Birkel burchkreuzen, indem fie an ben Umfreis flogen, jederzeit in geometrischer Proportion geschnitten feien; imgleichen, bag alle biejenigen, bie von einem Dunct auferhalb bem Rreise biesen burchschneiben, jederzeit in folche Stude gerlegt werben, bie fich umgekehrt verhalten, wie ihre Gangen. Wenn man bebenkt, wie unendlich viel verschiedene Lagen biese Linien annehmen konnen, indem fie ben Birtel, wie gebacht, burch= schneiben, und mahrnimmt, wie fie gleichwohl beständig unter bem namlichen Gesetze fteben, von bem fie nicht abweichen konnen, so ift es unerachtet beffen, bag bie Bahrheit bavon leicht begriffen wirb, bennoch etwas Unerwartetes, bag fo wenig Unftalt in ber Befchreis bung biefer Figur, und gleichwohl fo viel Ordnung, und in bem Mannigfaltigen eine fo volltommene Ginheit baraus erfolgt.

Benn aufgegeben mare: bag ichiefe Rlachen in verschiebenen Reigungen gegen ben Horizont, boch von folcher gange angeordnet wurden, damit frei herabrollende Rorper barauf gerade in gleicher Beit herabkamen, fo wird ein Seber, ber bie mechanischen Gefete verftebt, einsehen, bag biegu mancherlei Beranftaltung gebore. findet fich aber biefe Einrichtung im Birtel von felber mit unendlich viel Abwechselung ber Stellungen, und boch in jedem Falle mit ber großesten Richtigkeit. Denn alle Sehnen, die an ben Berticalburchmeffer ftogen, fie mogen von beffen oberftem ober unterftem Puncte ausgeben, nach welchen Neigungen man auch will, haben insgefammt bas gemein: bag ber freie Fall burch biefelbe in gleichen Beiten geschieht. 3ch erinnere mich, bag ein verftanbiger Lehrling, als ihm biefer Sat mit feinem Beweise von mir vorgetragen murbe, nachbem er Alles wohl verstand, baburch nicht weniger, wie burch ein Naturwunder gerührt wurde. Und in der That wird man, burch eine fo fonderbare Bereinigung bom Mannigfaltigen nach fo

fruchtbaren Regeln in einer so schlecht und einfältig scheinenben Sache, als ein Zirkelkreis ist, überrascht und mit Recht in Be-wunderung gesetzt. Es ist auch kein Bunder der Natur, welches durch die Schönheit oder Ordnung, die darin herrscht, mehr Ursache zum Erstaunen gabe, es mußte denn sein, daß es deswegen geschäve, weil die Ursache derselben da nicht so deutlich einzusehen ist und die Bewunderung eine Tochter der Unwissenheit ist.

Das Keld, barauf ich Denkwurdigkeiten sammle, ift babon so boll, bag, ohne einen Auß weiter feten zu burfen, fich auf berfelben Stelle, ba wir uns befinden, noch unzählige Schönheiten barbieten. Es gibt Auflosungen ber Geometrie, wo basjenige, was nur burch weitlauftige Beranftaltung scheint moglich zu sein, fich . gleichsam ohne alle Runft in der Sache selbst darlegt. Diese werben von Jebermann als artig empfunben, und biefes um besto mehr, je weniger man selbst babei zu thun hat, und je verwickelter gleich= wohl bie Auflosung zu fein scheint. Der Birkelring awischen awei Rreisen, Die einen gemeinschaftlichen Mittelpunct haben, bat eine von einer Birkelflache fehr verschiedene Gestalt, und es kommt Jebermann anfänglich als mubfam und kunftlich vor, ihn in biefe Figur zu verwandeln. Allein sobald ich einsehe: daß die ben inwendigen Birkel berührende Linie so weit gezogen, bis fie zu beiben Seiten ben Umtreis bes größeren schneibet, ber Durchmeffer biefes Birtels sei, bessen Alache bem Inhalt bes Birkelringes gerabe gleich ift, so kann ich nicht umbin, einige Befrembung über Die einfältige Art ju außern, wie bas Gesuchte in ber Natur felbst sich so leicht offenbart und meiner Bemubung biebei fast nichts beizumeffen ift.

Wir haben, um in ben nothwendigen Eigenschaften des Raums Einheit bei der größesten Mannigfaltigkeit und Zusammenhang in dem, was eine von dem Anderen ganz abgesonderte Nothwendigkeit zu haben scheint, zu bemerken, nur blos unsere Augen auf die Zirzkelsigur gerichtet, welche deren noch unendliche hat, davon ein kleizner Abeil bekannt ist. Hieraus läßt sich abnehmen, welche Unermeßlichkeit solcher harmonischen Beziehungen sonsten in den Eigenschaften des Raumszliege, deren viele die höhere Geometrie in den

Berwandtschaften ber verschiedenen Geschlechter ber krummen Linien bargelegt, sund alle, außer ber Lebung bes Berstandes durch die benkliche Einsicht berselben, das Gefühl auf eine ahnliche ober ershabenere Urt, wie die zusälligen Schönheiten der Natur rühren.

Wenn man bei bergleichen Anordnungen ber Natur berechtigt ist, nach einem Grunde einer so weit erstreckten Uebereinstimmung des Mannigsaltigen zu fragen, soll man es denn weniger sein bei Wahrnehmung des Ebenmaaßes und der Einheit in den unendlich vielfältigen Bestimmungen des Raums? Ist diese Harmonie darum weniger bestemblich, weil sie nothwendig ist? Ich halte dafür, sie sei darum nur desto mehr. Und weil daszenige Viele, davon jedes seine besondere und unabhängige Nothwendigkeit hatte, nimmermehr Ordnung, Wohlgereimtheit und Einheit in den gegenseitigen Beziehungen haben konnte, wird man dadurch nicht ebensowohl, wie durch die Harmonie in den zufälligen Anstalten der Natur, auf die Vermuthung eines obersten Grundes selbst der Wesen der Dinge geführt, da die Einheit des Grundes auch Einheit in dem Umfange aller Folgen veranlaßt?

2

Die Einheit im Mannigfaltigen der Wesen der Dinge, gewirsen an demjenigen, was in den Bewegungsgesehen nothwendig ist.

Wenn man in der Natur eine Anordnung entdeckt, die um eines besonderen Zwecks willen scheint getroffen zu sein, indem sie sich nicht blos nach den allgemeinen Eigenschaften der Materie wurde dargeboten haben, so sehen wir diese Anstalt als zufällig und als die Folge einer Wahl an. Zeigen sich nun neue Uebereinstimmung, Ordnung und Nugen und besonders dazu abgerichtete Mittelursachen, so beurtheilen wir dieselbe auf die ähnliche Art; dieser Zusammenschang ist der Natur der Sachen ganz fremd, und blos, weil es Semand beliebt hat, sie so zu verknüpsen, stehen sie in dieser Hamonie. Man kann keine allgemeine Ursache angeben, weswegen die Klauen Kant s. W.

ber Rage, bes Lowen u. a. m. fo gebaut find, bag fie fpohren, bas ift, fich zurudlegen konnen, als weil irgend ein Urbeber fie zu bem 3mede, um vor bem Abschleifen gesichert zu fein, so angeordnet hat, indem diefe Thiere geschickte Bertzeuge haben muffen, ihren Raub zu ergreifen und zu halten. Allein wenn gewiffe allgemeinere Beschaffenheiten, die ber Materie beiwohnen, außer einem Bortbeile, ben fie schaffen, und um beffen willen man fich vorftellen kann, bag fie fo geordnet worben, ohne bie mindefte neue Borkehrung gleichwohl eine befondere Tauglichkeit zu noch mehr Uebereinstimmung zeigen, wenn ein einfaltiges Gefet, bas Sebermann um eines gemiffen Guten willen allein schon nothig finden murde, gleichwohl eine ausgebreitete Fruchtbarkeit an noch viel Mehrerem zeigt, wenn die übrigen Nugen und Wohlgereimtheiten baraus ohne Runft, sondern vielmehr nothwendiger Weise fliegen, wenn endlich biefes fich burch die gange materiale Natur so befindet; so liegen offenbar felbst in ben Befen ber Dinge burchgangige Beziehungen zur Einheit und zum Busammenhange, und eine allgemeine Sarmonie breitet fich über bas Reich ber Möglichkeit felber aus. Diefes veranlagt eine Bewunderung über fo viel Schicklichkeit und naturliche Busammenpaffung, Die, indem fie bie peinliche und erzwungene Runft entbehrlich macht, gleichwohl felber nimmermehr bem Dhngefahr beigemeffen werden kann, fondern eine in den Doglichfeiten felbst liegende Ginheit und die gemeinschaftliche Abhangigkeit selbst ber Befen aller Dinge von einem einigen großen Grunde an= zeigt. Ich werbe biefe febr große Merkwurdigkeit burch einige leichte Beispiele beutlich zu machen suchen, indem ich die Methode forg: faltig befolge, aus bem, mas burch Beobachtung unmittelbar gewiß ift, zu bem allgemeineren Urtheile langsam binaufzusteigen.

Man kann einen Nuten unter tausend wählen, weswegen man es als nothig ansehen kann, daß ein Luftkreis sei, wenn man durchaus einen Zweck zum Grunde zu haben verlangt, wodurch eine Unstalt in der Natur zuerst veranlaßt worden. Ich räume also dieses ein, und nenne etwa das Athmen der Menschen und Thiere als
die Endabsicht dieser Veranstaltung. Nun gibt diese Luft, durch

bie namlichen Gigenschaften, und feine mehr, bie fie gum Athem= holen allein bedurfte, zugleich Unlaß zu einer Unendlichkeit von fchonen Kolgen, bie bamit nothwendiger Beise begleitet find und nicht - burfen burch besondere Unlagen beforbert werden. Cbenbieselbe elastische Rraft und Gewicht ber Luft macht bas Saugen moglich, ohne welches junge Thiere ber Rahrung entbehren mußten, und bie Möglichkeit ber Pumpwerke ift bavon eine nothwendige Folge. Durch fie geschieht es, bag Feuchtigkeit in Dunften hinaufgezogen wirb, welche sich oben in Bolten verbiden, die ben Sag verschönern, öfters bie übermäßige Sige ber Conne milbern, vornehmlich aber bagu bienen, die trodenen Gegenden ber Erbflache burch den Raub von ben Bafferbetten ber niedrigen milbe ju befeuchten. Die Dammerung, bie ben Tag verlangert und bem Auge burch allmählige 3wifchengrabe [bei] bem Ueberschritt von ber Nacht zum Lage biefen Bechsel unschablich macht, und vornehmlich bie Winde sind gang naturliche und ungezwungene Folgen berfelben.

Stellet euch vor, ein Mensch mache fich einen Entwurf, wie bie Ruften ber Lander bes beißen Beltftrichs, die fonften beißer fein mußten, als die tiefer im ganbe liegenden Gegenden, eine etwas ertraglichere Barme follten genießen konnen, fo wird er am Naturlichsten auf einen Seewind verfallen, ber zu bieser Absicht in ben beißesten Tagesstunden weben mußte. Weil aber, ba es zur Nachtgeit über ber See viel geschwinder falt wird, als über bem gande, nicht zuträglich fein burfte, bag berfelbe Wind immer wehte, fo wurde er wunfchen, bag es ber Borfehung gefallen hatte, es fo gu veranstalten, bamit in ben mittleren Stunden ber Nacht ber Wind vom Cande wieder zurückfehrte, welches auch viel anderen Rugen mit beforbern konnte. Nun murbe nur bie Frage fein, burch welche Mechanik und kunfiliche Anordnung biefer Windeswechsel zu erhalten ware, und hiebei murbe man noch große Urfache haben zu be= sorgen: daß, da der Mensch nicht verlangen kann, daß alle Naturgefete fich zu feiner Bequemlichkeit anschiden follen, biefes Mittel zwar moglich, aber mit ben übrigen nothigen Unftalten fo ubel zusammenpaffend fein burfte, bag bie oberfte Beibheit es barum nicht

zu verordnen gut fande. Alles diefes Bedenken ist indessen unnöthig. Was eine nach überlegter Wahl getroffene Anordnung thun wurde, verrichtet hier die Luft nach ben allgemeinen Bewegungsgesegen, und ebendasselbe einfache Principium ihrer anderweitigen Nugbarteit bringt auch diese ohne neue und besondere Anstalten hervor. Die von der Tageshige verdunnte Luft über dem brennenden Boden eines solchen Landes weicht nothwendiger Weise der dichteren und schwereren über dem kühlen Meere, und verursacht den Seewind, der um deswillen von den heißesten Tagesstunden an die spat in den Abend weht, und die Seeluft, die aus den nämlichen Ursachen am Tage so start nicht erhitzt worden war, als die über dem Lande, verkühlt des Nachts geschwinder, zieht sich zusammen, und veranlast den Ruckzug der Landluft zur Nachtzeit. Sebermann weiß: daß alle Kusten des heißen Welttheils diesen Wechselwind genießen.

Ich habe, um die Beziehungen, welche einfache und sehr allgemeine Bewegungsgesetz durch die Nothwendigkeit ihres Wesens auf Ordnung und Wohlgereimtheit haben, zu zeigen, nur meinen Blick auf einen kleinen Theil der Natur, nämlich auf die Wirkungen der Luft geworfen. Man wird leicht gewahr werden, daß die ganze unermeßliche Strecke der großen Naturordnung in ebendemselben Betracht vor mir offen liege. Ich behalte mir vor, noch etwas in dem Folgenden zur Erweiterung dieser schönen Aussicht beizusügen. Anjetzt wurde ich etwas Wesentliches aus der Acht lassen, wenn ich nicht der wichtigen Entdeckung des Herrn von Maupertuis gedächte, die er in Ansehung der Wohlgereimtheit der nothwendigen und allgemeinsten Bewegungsgesetze gemacht hat.

Das, was wir zum Beweise angesuhrt haben, betrifft zwar weit ausgebreitete und nothwendige Gesete, allein nur von einer besonderen Art der Materien der Welt. Der Herr von Maupertuis bewies dagegen: daß selbst die allgemeinsten Gesete, wornach die Materie überhaupt wirkt, sowohl im Gleichgewichte, als beim Stoße, sowohl der elastischen, als unelastischen Körper, bei dem Anziehen des Lichts in der Brechung eben so gut, als beim Zurücksofen defzselben in der Abrrallung einer herrschenden Regel unterworfen seien,

nach welcher bie größte Sparfamkeit in ber Bandlung jeberzeit beobachtet ift. Durch biefe Entbedung find bie Birkungen ber Materie. ungeachtet ber großen Berfchiebenbeit, Die fie an fich haben mogen, unter eine allgemeine Formel gebracht, die eine Beziehung auf Un-Ranbigfeit, Schonheit und Wohlgereimtheit ausbrudt. find die Gesete ber Bewegung felber fo bewandt, daß fich nimmermehr eine Materie ohne fie benten lagt, und fie find fo nothwenbig, bag fie auch ohne bie minbeften Berfuche aus ber allgemeinen und wefentlichen Beschaffenheit aller Materie mit größester Deutlichfeit konnen hergeleitet werben. Der gebachte scharffinnige Gelehrte empfand albbald, daß, indem baburch in dem unendlichen Mannigfaltigen bes Universum Einheit, und in bem blindlings Rothwendigen Ordnung verursacht wird, irgend ein oberftes Principium fein muffe, wovon Alles biefes feine Harmonie und Unständigkeit her haben kann. Er glaubte mit Recht, daß ein fo allgemeiner Bufam= menhang in ben einfachsten Raturen ber Dinge einen weit taugli= deren Grund an die Sand gebe, irgend in einem vollkommenen Urwesen die lette Ursache von Allem in der Welt mit Gewißheit anzutreffen, als alle Wahrnehmung verschiedener zufälligen und veranderlichen Unordnung nach befonderen Gefeten. Nunmehro fam es barauf an, welchen Gebrauch die hohere Beltweisheit von biefer wichtigen neuen Ginsicht wurde machen konnen, und ich glaube in ber Muthmaßung nicht zu fehlen, wenn ich bafur halte, bag bie konigliche Akademie ber Wiffenschaften in Berlin Diefes zur Absicht ber Preisfrage gehabt habe: ob bie Bewegungsgefete nothwendig ober jufallig feien? und welche Niemand ber Erwartung gemaß beantwortet bat.

Wenn die Zufälligkeit im Realverstande genommen wird, daß' sie in der Abhängigkeit des Materialen der Möglichkeit von einem Anderen besteht, so ist augenscheinlich, daß die Bewegungsgesetze und die allgemeinen Eigenschaften der Materie, die ihnen gehorchen, irgend von einem großen gemeinschaftlichen Urwesen, dem Grunde der Ordnung und Wohlgereimtheit abhängen mussen. Denn wer wollte dafür halten: daß in einem weitläuftigen Manuigsaltigen,

worin jedes Einzelne feine eigene vollig unabhangige Natur batte, gleichwohl durch ein befremdliches Ohngefahr fich Alles follte gerade fo ichicken, bag es mobl mit einanber reimte und im Gangen Ginbeit fich bervorfande. Allein bag biefes gemeinschaftliche Principium nicht blos auf bas Dafein dieser Materie und ber ihr ertheilten Eigenschaften geben muffe, sondern felbst auf die Doglichkeit einer Materie überhaupt und auf bas Wefen felbft, leuchtet baburch beutlich in die Augen, weil bas, was einen Raum erfullen foll, mas ber Bewegung bes Stofes und Druckes foll fabig fein, gar nicht unter andere Bedingungen kann gedacht werben, alle biejenigen find, woraus die genannten Gefete nothwendiger Weise herfließen. Auf biefem Buß fieht man ein: bag biefe Bewegungsgefete ber Da= terie Schlechterbings nothwendig feien, bas ift, wenn bie Moglichfeit bet Materie vorausgesett wird, es ihr widerspreche, nach anberen Gefeten zu wirken, welches eine logische Nothwendigkeit von ber oberften Urt ift; daß gleichwohl bie innere Moglichkeit ber Da=. terie selbst, namlich die Data und bas Reale, mas biesem Denklichen jum Grunde liegt, nicht unabhangig ober für fich felbst gegeben fei, sondern burch irgend ein Principium, in welchem bas Mannigfaltige Einheit, und bas Berschiedene Berknupfung bekommt, gesetzt fei, welches die Bufalligkeit ber Bewegungsgesetze im Realverstande beweiset.

# 3weite Betrachtung.

, Unterscheibung ber Abhängigkeit aller Dinge von Gott in die moralische und unmoralische.

Ich nenne diejenige Abhängigkeit eines Dinges von Gott, da er ein Grund besselben burch seinen Willen ist, moralisch, alle übrige aber ist unmoralisch. Wenn ich demnach behaupte: Gott enthalte den letzten Grund selbst der inneren Möglichkeit der Dinge, so wird ein Jeder leicht verstehen, daß diese Abhängigkeit nur unsmoralisch sein kann; benn der Wille macht nichts möglich, sondern

beschließt nur, was als möglich schon vorausgesetzt ist. Insoferne Gott ben Grund von dem Dasein der Dinge enthält, so gestehe ich, daß diese Abhängigkeit jederzeit maralisch sei, das ist, daß sie darum eristiren, weil er gewollt hat, daß sie sein sollten.

Es bietet namtich die innere Möglichkeit der Dinge demjenigen, der ihr Dasein beschloß, Materialien dar, die eine ungemeine Taug-lichkeit zur Uebereinstimmung und eine in ihrem Wesen liegende Zusammenpassung zu einem auf vietsältige Art. ordentlichen und schonen Sanzen enthalten. Daß ein Lustkreis eristirt, kann, um der daraus zu erreichenden Zwecke willen, Gott als einem moralischen Grunde beigemessen werden. Allein daß eine so große Frucht-barkeit in dem Wesen eines einzigen so einsachen Grundes liegt, so viel schon in seiner Möglichkeit, liegende Schicklichkeit und Harmonie, welche nicht neuer Vorkehrungen bedarf, um mit anderen möglichen Dingen einer West mannigsaltigen Regeln der Ordnung gemäß sich zusammenzuschicken, das kann gewiß nicht wiederum einer freien Wahl beigemessen werden; weil aller Entschluß eines Willens die Erkenntniß der Möglichkeit des zu Beschließenden vorausseicht.

Alles dasjenige, bessen Grund in einer freien Wahl gesucht werden soll, muß insosern auch zufällig sein. Nun ist die Vereinigung vieler und mannigfaltigen Folgen unter einander, die nothwendig aus einem einzigen Grunde fließen, nicht eine zufällige Vereinigung; mithin kann diese nicht einer freiwilligen Bestimmung zugeschrieben werden. So haben wir oben gesehen, daß die Mögelichkeit der Pumpwerke, des Athmens, die Erhebung der flüssigen Waterien, wenn welche da sind, in Dünste, die Winde zc. von einander unzertrennlich sind, weil sie alle aus einem einzigen Grunde, nämlich der Elasticität und Schwere der Luft abhangen, und diese Uebereinstimmung des Mannigfaltigen in Einem ist daher keinesweges zufällig, und also nicht einem moralischen Grunde beizumessen.

Ich gehe hier nur immer auf die Beziehung, die das Wesen ber Luft, oder eines jeden anderen Dinges zu der möglichen Hervorbringung so vielet schönen Folgen hat, das ift, ich betrachte nur die Lauglichkeit ihrer Natur zu so vielen Iwecken, und da

56

ist die Einheit, wegen der Uebereinstimmung eines einigen Grundes zu so viel möglichen Folgen, gewiß nothwendig, und diese möglichen Folgen sind insoferne von einander und von dem Dinge selbst unzertrennlich. Was die wirkliche Hervorbringung dieser Nuten anlangt, so ist sie insoferne zufällig, als eins von den Dingen, darauf sich das Ding bezieht, sehlen, oder eine fremde Kraft die Wirkung hindern kann.

In ben Gigenschaften bes Raums liegen schone Berbaltniffe, und in bem unermeglich Mannigfaltigen feiner Bestimmungen eine bewundernsmurbige Einheit. Das Dafein aller Diefer Bohlgereimtbeit, insoferne Materie ben Raum erfullen follte, ift mit allen ihren Kolgen ber Willfuhr ber ersten Ursache beigumeffen; allein mas bie Bereinharung fo vieler Folgen, Die alle mit ben Dingen in ber Belt in so großer Harmonie stehen, unter einander anlangt, so wurde es ungereimt fein, fie wieberum in einem Willen zu suchen. Unter anberen nothwendigen Folgen aus der Natur der Luft ift auch Diejenige ju gablen, ba burch fie benen barin bewegten Materien Biberftand geleistet wird. Die Regentropfen, indem fie von ungemeiner Sobe berabfallen, werben burch fie aufgehalten, und kommen mit mäßiger Schnelligkeit berab, ba fie ohne biese Bergogerung eine febr verberbliche Bewalt im Berabsturgen von folder Sohe wurden erworben haben. Dieses ift ein Bortheil, ber, weil ohne ihn die Luft nicht moglich ift, nicht burch einen befonderen Rathschluß mit ben übrigen Gigen-Schaften berfelben verbunden worden. Der Busammenhang ber Theile der Materie mag nun z. E. bei dem Baffer eine nothwendige Kolge von der Moglichkeit der Materie überhaupt, oder eine besonders veranftaltete Unordnung fein, fo ift die unmittelbare Wirkung bavon tie runde Figur kleiner Theile berfelben, als ber Regentropfen. Daburch aber wird ber schone farbigte Bogen nach sehr allgemeinen Bewegungegesehen moglich, ber mit einer ruhrenden Pracht und Regelmäßigkeit über bem Gefichtofreise fteht, wenn bie unverbedte Sonne in die gegenüber herabfallenden Regentropfen ftrablt. Daß fluffige Materien und schwere Korper ba find, konn nur bem Begehren biefes machtigen Urhebers beigemeffen werben; bag aber ein Belt= korper in feinem fluffigen - Buftande gang nothwendiger Beife fo all=

gemeinen Seseken zu Folge eine Augelgestalt anzunehmen bestrebt ist, welche nachher besser, wie irgend eine andere mögliche mit den übrisgen 3wecken des Universum zusammenstimmt, indem z. E. eine solche Oberstäche der gleichsormigsten Vertheilung des Lichtes fähig ist, das liegt in dem Wesen der Sache selbst.

Der Zusammenhang ber Materie und ber Wiberftand, ben bie Theile mit ihrer Trennbarkeit verbinden, macht die Reibung nothwendig, welche von so großem Nuten ist, und so wohl mit ber Orbnung in allen mannigfaltigen Raturveranberungen gusammenflimmt, als irgend etwas, was nicht aus fo allgemeinen Grunden gefloffen mare, fondern burch eine besondere Unftalt mare binguge= kommen. Wenn Reibung die Bewegungen nicht verzögerte, fo wurde bie Aufbehaltung ber einmal hervorgebrachten Krafte burch bie Mittheilung an andere, die Buruckschlagung und immer fortgeseten Unfloße und Erschütterungen Alles zulet in Bermirrung bringen. Blachen, worauf Korper liegen, mußten jederzeit vollkommen magerecht fein, (welches fie nur felten fein konnen,) fonften murben biefe jeberzeit glitschen. Alle gebrehte Stricke halten nur burch Reibung. Denn bie Raben, welche nicht bie gange gange bes Strick haben, wurden mit ber minbesten Rraft aus einander gezogen werben, wenn nicht die der Kraft, womit sie burch bas Winden an einander ge= preft find, gemaße Reibung fie jurudhielte.

Ich führe hier barum so wenig geachtete und gemeine Folgen aus den einsachsten Naturgesetzen an, damit man daraus sowohl die große und unendlich weit ausgebreitete Zusammenstimmung, die die Wesen der Dinge überhaupt unter einander haben, und die großen Folgen, die derselben beizumessen sind, auch in den Fällen abnehme, wo man nicht geschickt genug ist, manche Naturordnung die auf solche einsache und allgemeine Gründe zurückzusühren, als auch, darnit man das Widerssinnige empsinde, was darin liegt, wenn man bei dergleichen Uebereinstimmungen die Weisheit Gottes als den bersonderen Grund derselben nennt. Daß Dinge da sind, die so viel schöne Beziehung haben, ist der weisen Wahl dessenigen, der sie um dieser Harmonie willen hervordrachte, beizumessen; daß aber ein jedes

derseiben eine so ausgebreitete Schickichkeit zu vielfältiger Uebereinzimmung durch einfache Grunde enthielte, und dadurch eine bewunzbernswürdige Sinheit im Sanzen konnte erhalten werden, liegt selbst in der Möglichkeit der Dinge, und da hier das Zusällige, was bei jeder Wahl vorausgesetzt werden muß, verschwindet, so kann der Grund dieser Einheit zwar in einem weisen Wesen, aber nicht verzmittelst seiner Weiseit gesucht werden.

### Dritte Betrachtung.

Bon ber Abhängigkeit ber Dinge ber Welt von Gott vermittelft ber Ordnung ber Natur, ober ohne biefelbe.

1.

Sintheilung der Weltbegebenheiten, insoferne sie unter der Ordnung der Natur stehen ober nicht.

Es steht etwas unter ber Ordnung ber Ratur, insofern fein Dasein ober feine Beranberung in ben Rraften ber Natur gureidend gegrundet ift. Hiezu wird erfordert erftlich: bag bie Rraft ber Natur bavon bie wirkende Urfache fei; zweitens, bag bie Art, wie fie auf die hervorbringung biefer Wirkung gerichtet ift, felbft in einer Regel ber naturlichen Wirkungsgesetze hinreichent ge= grundet fei. Dergleichen Begebenheiten heißen auch schlechthin na= turliche Beltbegebenheiten. Dagegen wo biefes nicht ift, fo ift ber Fall, ber unter foldem Grunde nicht fieht, etwas Uebernaturliches, und biefes findet Statt entweder, insoferne bie nachfte mirkende Urfache außer ber Natur ift, bas ift, infoferne bie gottliche Rraft fie unmittelbar hervorbringt, ober zweitens, wenn auch nur bie Art, wie bie Rrafte ber Natur auf biefen Fall gerichtet worden, nicht unter einer Regel ber Natur enthalten ift. Im erfteren Kall nenne ich die Begebenheit materialiter, im anderen formaliter übernatürlich. Da blos ber lettere Fall einige Erläuterung zu

bedürfen scheint, indem bas Uebrige fur fich klar ift, so will ich bavon Beispiele anführen. Es find viele Krafte in ber Ratur, Die bas Bermogen haben, einzelne Menfchen ober Staaten, ober bas gange menschliche Geschlecht zu verberben: Erbbeben, Sturmminbe, Meeresbewegungen, Kometen ze. Es ift auch nach einem allgemeinen Gefete genugfam in ber Berfaffung ber Ratur gegrundet, bag Einiges von biefen bisweilen geschieht. Allein unter ben Geseben, wonach es geschieht, find die Lafter und bas moralische Berberben ber Menschengeschlechter gar feine naturlichen Grunde, bie bamit in Berbindung ftunden. Die Miffethaten einer Stadt haben keinen Einfluß auf das verborgene Feuer ber Erde, und die Ueppigkeiten ber ersten Belt gehörten nicht zu benen wirkenben Ursachen, welche bie Kometen in ihren Bahnen zu sich herabziehen konnten. wenn sich ein solcher Kall ereignet, man mißt ihn aber einem naturlichen Gefete bei, fo will man bamit fagen, bag es ein Unglud, nicht aber, daß es eine Strafe fei, indem das moralische Berhalten ber Menschen kein Grund ber Erbbeben nach einem naturlichen Gefete fein kann, weil hier keine Berknupfung von Urfachen und Birfungen Statt findet. 3. E. wenn bas Erbbeben die Stadt Port Royal in Samaika umkehrt \*), so wird berjenige, ber biefes eine naturliche Begebenheit nennt, darunter verstehen: bag, obzwar bie Lafterthaten ber Ginwohner, nach bem Zeugniß ihres Predigers, eine folche Bermuftung mohl als ein Strafgericht verbient hatten, bennoch biefer Kall als einer von vielen anzusehen sei, ber fich bismeis len nach einem allgemeineren Gefete ber Natur gutragt, ba Gegenben ber Erbe, und unter biefen bisweilen Stabte, und unter biefen bann und wann auch fehr lafterhafte. Stabte erfchuttert werben. Soll es bagegen als eine Strafe betrachtet werben, so muffen biefe Rrafte ber Ratur, ba fie nach einem naturlichen Gefete ben Bufammenhang mit ber Fuhrung ber Menschen nicht haben konnen, auf jeden folchen einzelnen Fall burch bas bochfte Befen befonders gerichtet fein; alsbenn aber ift die Begebenheit im formalen Ber-

<sup>\*)</sup> Siehe Raj von der Welt Anfang, Beranderung und Untergang.

ftande übernatürlich, obgleich die Mittelurfache eine Rraft der Natur Und wenn auch burch eine lange Reihe von Vorbereitungen, bie bagu befonders in den wirksamen Rraften ber Belt angelegt maren, biese Begebenheit endlich als ein Strafgericht zu Stande fam, wenn man gleich annehmen wollte, daß ichan bei ber Schopfung Gott-alle Unftalten bazu gemacht batte, baß fie nachher burch bie barauf in ber Natur gerichteten Rrafte gur rechten Beit gefchehen follte, (wie man biefes in Bhifton's Theorie von ber Gundfluth. infofern fie von Rometen herruhren foll, fich fo gebenken kann,) fo ift bas Uebernatürliche baburch gar nicht verringert, fondern nur weit bis in bie Schopfung hinaus verschoben und baburch unbeschreiblich vermehrt worden. Denn diese gange Reihenfolge, insofern bie Art ihrer Unordnung fich auf ben Ausgang bezog, indem fie in Ansehung beffelben gar nicht als eine Folge aus allgemeinen Naturgeseben anausehen mar, bezeichnet eine unmittelbare noch größere gottliche Sorgfalt, die auf eine fo lange Rette von Kolgen gerichtet war, um auch ben hinderniffen auszuweichen, die die genaue Erreichung ber defuchten Wirkung konnten verfehlen machen.

Singegen gibt es Strafen und Belohnungen nach ber Orbnung ber Natur, barum, weil bas moralische Berhalten ber Menichen mit ihnen nach ben Gefeten ber Urfachen und Wirkungen in Berknupfung fteht. Wilbe Wolluft und Unmäßigkeit endigen fich in einem fiechen und martervollen Leben. Ranke und Arglist scheis tern zulett, und Chrlichkeit ift boch am Enbe bie beste Politik. In MUem biesem geschieht die Berknupfung ber Rolgen nach ben Gefeben ber Natur. So viel aber auch immer berjenigen Strafen ober Belohnungen, ober jeder anderer Begebenheiten in ber Welt fein mogen, bavon die Richtung der Naturfrafte jederzeit außerorbentlich auf jeben einzelnen Kall bat geschehen muffen, wenngleich eine gewiffe Ginformigfeit unter vielen berfelben herrscht, fo find fie gwar einem unmittelbaren gottlichen Gefete, namlich bemjenigen feiner Beisheit, aber teinem Naturgefete untergeordnet.

Eintheilung ber naturlichen Begebenheiten, infofern fie unter ber nothwendigen oder zufälligen Ordnung ber Natur fteben.

Alle Dinge ber Ratur find jufallig in ihrem Dafein. Die Berfnupfung verschiedener Arten von Dingen &. G. ber Luft, ber Erbe, bes Wassers, ist gleichfalls ohne Zweifel zufällig, und insoferne blos ber Willführ bes oberften Urhebers beigumeffen. Allein obgleich bie Naturgesetze insoferne keine Nothwendigkeit zu haben scheinen, als bie Dinge felbft, bavon fie es find, imgleichen bie Berknupfungen, barin fie ausgeübt werden konnen, jufallig find, fo bleibt gleichwohl eine Urt ber Nothwendigkeit übrig, die fehr merkwurdig ift. Es gibt namlich viele Naturgesete, beren Einheit nothwendig ift, bas ift, wo ebenberfelbe Grund ber Uebereinstimmung ju einem Gefete auch anbere Gesethe nothwendig macht. 3. E. ebendiefelbe elaftische Rraft und Schwere ber Luft, Die ein Grund ift ber Gefete bes Athembolens, ift nothwendiger Beise jugleich ein Grund von ber Möglich= feit ber Pumpwerke, von ber Möglichkeit ber zu erzeugenben Bolken, der Unterhaltung bes Feuers, ber Binde ic. Es ift nothwen= big, baß zu ben übrigen ber Grund anzutreffen fei, fobalb auch nur au einem einzigen berfelben Grund ba ift. Dagegen wenn ber Grund einer gewiffen Urt abnlicher Wirkungen nach einem Gefete nicht zu= gleich ber Grund einer anderen Art Wirkungen nach einem anderen Gefete in bemfelben Befen ift, fo ift bie Bereinbarung biefer Gefete jufallig, ober es herricht in biefen Gefeben gufallige Ginheit, und was sich barnach in bem Dinge zuträgt, geschieht nach einer zufälligen Naturordnung. Der Mensch sieht, bort, riecht, schmedt u. f. w.; aber nicht ebenbiefelben Eigenschaften, bie bie Grunde bes Sehens find, find auch bie bes Schmedens. Er muß andere Organen jum horen, wie jum Schmeden haben. Die Bereinbarung fo verfcbiebener Bermogen ift zufällig, und ba fie gur Bollkommenheit abzielt, kunftlich. Bei jedem Organe ift wiederum kunftliche Einheit. In bem Auge ist ber Theil, ber Licht einfallen laßt,

ein anderer, als ber, so es bricht, noch ein anderer, so bas Bilb auffangt. Dagegen find es nicht andere Ursachen, bie ber Erbe bie Rugelrundung verschaffen, noch andere, bie wider ben Drehungsschwung bie Korper ber Erbe zurudhalten, noch eine andere, bie den Mond in Rreisen erhalt, fondern die einzige Schwere ift eine Urfache, Die nothwendiger Beise zu Allem diesem zureicht. Nun' ift es ohne Bweifel eine Bollfommenheit, bag ju allen diefen Birfungen Grunde in ber Natur angetroffen werben, und wenn ber namliche Grund, ber die eine bestimmt, auch zu den anderen binreichend ist, um besto mehr Einheit wachst baburch bem Gangen gu. Diese Einheit aber und mit ihr die Bollfommenheit ift in bem hier angeführten Kalle nothwendig und flebt bem Befen ber Sache an, und alle Bobigereimtheit, Fruchtbarkeit und Schonheit, die ihr infofern gu verdanten ift, bangt von Gatt vermittelft ber wefentlichen Ordnung ber Natur ab, ober vermittelst besjenigen, was in ber Ordnung ber Natur nothwendig ift. Man wird mich hoffentlich ichon verfieben, daß ich biese Nothwendigkeit nicht auf bas Dasein bieser Dinge felber, sonbern lediglich auf die in ihrer Möglichkeit liegende Uebereinstimmung und Einheit, als einen nothwendigen Grund einer fo überaus großen Tauglichkeit und Fruchtbarkeit erstreckt wissen will. Die Geschöpfe bes Mflanzen : und Thierreiche bieten burchgangig bie bewunderns: wurdigften Beispiele einer zufälligen, aber mit großer Beisheit übereinstimmenden Einheit bar. Gefage, Die Saft faugen, Gefage, Die Luft faugen, Diejenigen, so ben Saft ausarbeiten, und bie, fo ihn ausdunsten zc., ein großes Mannigfaltiges, bavon jedes einzeln keine Tauglichfeit zu ben Wirkungen bes anderen bat, und wo bie Bereinbarung derfelben zur gesammten Bollkonanenheit kunftlich ift, fo baß de Pflanze selbst mit ihren Beziehungen auf so verschiedene Zwecke ein zufälliges und willführliches Eine ausmacht.

Dagegen liefert vornehmlich die unorganische Natur unaussprechlich viel Beweisthumer einer nothwendigen Einheit, in der Beziehung eines einfachen Grundes auf viele anständige Folgen, dermaßen, daß man auch bewogen wird, zu vermuthen, daß vielleicht da, wo selbst in der organischen Natur manche Bollsommenheit scheinen kann ibre besondere Unffalt zum Grunde zu haben, fie wohl eine nothwendige Folge aus ebendemfelben Grunde fein mag, welcher fie mit vielen anderen iconen Wirkungen ichon in feiner wesentlichen Frucht= barkeit verknupft, so daß auch sogar in diesen Naturreichen mehr nothwendige Ginheit fein mag, als man wohl benkt. Beil nun bie Rrafte ber Natur und ihre Wirkungsgesetze ben Grund einer Ordnung ber Natur enthalten, welche, insoferne fie mannigfaltige barmonie in einer nothwendigen Einheit zusammenfaßt, veranlaßt, daß Die Berknupfung vieler Bollfommenheit in einem Grunde gum Ges febe wird, so bat man verschiedene Naturwirkungen in Unsehung ihrer Schönheit und Nublichkeit unter ber wesentlichen Naturordnung und vermittelft berfelben unter Gott au betrachten. Dagegen ba auch manche Bollkommenheiten in einem Ganzen nicht burch bie Fruchtbarkeit eines einzigen Grundes möglich find, fondern verschiebene willführlich ju dieser Absicht vereinbarte Grunde erheischen, fo wird wiederum manche kunftliche Unordnung die Urfache eines Gefetes fein, und die Wirkungen, die barnach geschehen, stehen unter ber zufälligen und kunftlichen Ordnung ber Natur, vermittelft ihrer aber unter Gott.

## Bierte Betrachtung.

Gebrauch unseres Beweisgrundes in Beurtheilung der Bollkommenheit einer Welt nach bem Caufe ber Natur.

1.

Was aus unserem Beweisgrunde zum Vorzuge der Ordsnung der Natur vor dem Uebernatürlichen kann gesichlossen werden.

Es ist eine bekannte Regel ber Weltweisen ober vielmehr ber gesunden Vernunft überhaupt: daß man ohne die erheblichste Ursache nichts für ein Wunder, ober eine übernatürliche Begebenheit halten

folle. Diese Regel enthalt erfilich, bag Bunber wenigstens felten feien , zweitens, bag bie gesammte Lollfommenbeit bes Univerfum auch ohne viele übernaturliche Ginfluffe bem gottlichen Willen gemaß nach ben Gefeten ber Natur erreicht werbe; benn Jebermann erkennt, daß, wenn ohne baufige Bunber bie Belt bes 3mecks ihres Dafeins verfehlte, übernaturliche Begebenheiten etwas Gewöhn: Einige stehen in ber Meinung, bag bas Forliches fein müßten. male ber naturlichen Berknupfung ber Folgen mit ihren Grunben an sich felbst eine Bollkommenbeit mare, welcher allenfalls ein befferer Erfolg, wenn er nicht anders, als übernaturlicher Beife zu erhalten flunde, bintangeset werden mußte. Sie feten in bas. Naturliche als ein folches unmittelbar einen Borgug, weil ihnen alles Uebernaturliche als eine Unterbrechung einer Ordnung an fich felber einen Uebelftand ju erregen scheint. Muein biefe Schwierigkeit ift nur eingebildet. Das Gute fleckt nur in Erreichung des Bwedes, und wird ben Mitteln nur um feinetwillen zugeeignet. Die naturliche Ordnung, wenn nach ihr nicht vollkommene Kolgen entspringen, bat unmittelbar keinen Grund eines Borgugs in sich, weil sie nur nach ber Urt eines Mittels fann betrachtet werben, welches keine eigene, sonbern nur eine, von ber Große bes baburch erreichten 3meds entlehnte Schabung verstattet. Die Vorstellung ber Muhfamkeit, welche bie Menfchen bei ihren unmittelbaren Husübungen empfinden, mengt sich bier insgeheim mit unter, und gibt bemjenigen, mas man fremben Rraften anvertrauen kann, einen Borzug felbst ba, wo in bem Erfolge etwas von bem abgezweckten Ruten bermift murde. Inbessen wenn ohne größere Beschwerbe ber, so bas Hold an einer Schneibemuble anlegt, es ebensowohl unmittelbar in Breter vermandeln konnte, fo mare alle Runft diefer Maschine nur ein Spielwert, weil der gange Werth berfelben nur an ihr als einem Mittel zu biefem 3mede Statt finden kann. Demnach ift etwas nicht barum gut, weil es nach bem Laufe ber Natur geschieht, sondern der Lauf der Ratur ift gut, insofern bas, was baraus flieft, gut ift. Und ba Gott eine Welt in feinem Rathschlusse begriff, in ber Alles mehrentheils burch einen naturII. Abth. 4. Betr. Beurth. d. Bolltommenh. b. Welt nach b. Laufe b. Natur. 65

lichen Zusammenhang bie Regel bes Besten erfüllte; iso wurdigte er sie seiner Wahl, nicht weil barin, daß es naturlich zusammenshing, das Gute bestand, sondern weil burch biesen naturlichen Zussammenhang ohne viele Wunder die vollkommenen Zwede am Richtigsten erreicht wurden.

Und nun entsteht die Frage: wie mag es jugeben, baß bie allgemeinen Gesethe ber Natur bem Billen bes Sochsten, in bem Berlauf ber Begebenheiten ber Belt, Die nach ihnen geschehen, fo icon entsprechen, und welchen Grund bat man, ihnen biefe Schid? lichkeit zuzutrauen, bag man nicht ofter, als man wahrnimmt, gebeime übernaturliche Bortebrungen jugeben mußte, Die ihren Bebrechen ju Sulfe tamen \*). ? hier leiftet uns unfer Begriff von ber Ubhangigkeit felbst ber Wesen aller Dinge von Gott einen noch ausgebreiteteren Nugen, als ber ift, ben man in biefer Frage erwartet. Die Dinge ber natur tragen fogar in ben nothwendigften Bestimmungen ihrer inneren Moglichkeit bas Merkmal ber Abhangigkeit von bemjenigen Wesen an sich, in welchem Alles mit ben Gigenichaften ber Weisheit und Gute gufammenftimmt. Man kann von ihnen Uebereinstimmung und ichone Berknupfung erwarten, und eine nothwendige Ginbeit in ben mancherlei vortheilhaften Beziehungen, die ein einziger Grund zu viel anstandigen Gesetzen hat. Es wird nicht nothig fein, daß daselbst, wo die Natur nach nothwendigen Geseben wirkt, unmittelbare gottliche Ausbesserungen bazwischen kommen, weil, insoferne bie Folgen nach ber Orbnung ber Natur nothwendig find, nimmermehr felbst nach ben allgemein-

<sup>\*)</sup> Diese Frage ist baburch noch lange nicht genugsam beantwortet, wenn man sich auf die weise Wahl Gottes beruft, die den Lauf der Natur einmal schon so wohl eingerichtet hatte, daß öftere Ausbesserungen unnöthig waren. Denn die größeste Schwierigkeit besteht darin, wie es auch nur hat möglich sein können, in einer Verbindung der Weltbegebenheiten nach allgemeinen Geschen so große Vollkommenheit zu vereindaren, vornehmlich wenn man die Menge ber Naturdinge, und die unermestich lange Reihe ihrer Veränderungen betrachtet, wie da nach allgemeinen Regeln ihrer gegenseitigen Wirksamsteit eine harmonie hat entspringen können, die keine öfteren übernatürlichen Einfüsse bedürfe.

ften Gefeben fich mas Gott Miffalliges ereignen fann. Denn wie follten boch bie Kolgen ber Dinge, beren zufällige Berknupfung von bem Billen Gottes abhangt, ihre wefentlichen Beziehungen aber als Die Grunde bes Nothwendigen in ber Naturordnung von bemjenigen in Gott berruhren, mas mit feiner Gigenschaft überhaupt in ber größten Sarmonie fieht, wie konnen biefe, fage ich, feinem Billen entgegen fein? Und fo muffen alle bie Beranderungen bet Belt, bie mechanisch, mithin aus ben Bewegungsgeseten nothwendig find, jeberzeit barum gut fein, weil fie naturlicher Beife nothwendig find, und es ift zu erwarten, bag bie Folge unverbefferlich fein werbe. sobald fie nach ber Ordnung ber Natur unausbleiblich ift \*). bemerke aber, bamit aller Migverstand verhutet merbe: bag bie Beranberungen in ber Belt entweder aus ber erften Unordnung bes Universum und ben allgemeinen und besonderen Befeten ber Natur nothwendig feien, bergleichen Mes basjenige ift, mas in ber forperlichen Belt mechanisch vorgeht, oder baß fie gleichwohl bei Allem diesem eine nicht genugsam begriffene Bufalligkeit haben, wie bie Sandlungen aus ber Freiheit, beren Natur nicht gehörig eingefeben wirb. Die lettere Urt ber Beltveranderungen, infoferne fie fcheinen eine Ungebundenheit in Unfehung bestimmenber Grunde und nothwendiger Gefete an fich haben, enthalten insoweit eine Möglichkeit in fich, von ber allgemeinen Abzielung ber Naturbinge jur Bollfommenheit abzuweichen. Und um beswillen fann man erwarten, daß übernaturliche Erganzungen nothig fein burften, weil

<sup>\*)</sup> Wenn es ein nothwendiger Ausgang der Natur ist, wie Newton vermeint, daß ein Weltspstem, wie dassenige von unserer Sonne, endlich zu völligem Stillstand und allgemeiner Ruhe gelange, so wurde ich nicht mit ihm hinzusegen: daß es nothig sei, daß Sott es durch ein Wunder wieder herstelle. Denn weil es ein Erfolg ist, darauf die Natur nach ihren wesentlichen Sesen nothwendiger Weise bestimmt ist, so vermuthe ich hieraus, daß er auch gut sei. Es darf uns dieses nicht als ein bedauernswurdiger Berlust vorkommen, denn wir wissen nicht, welche Unermeslichkeit die sich immerfort in anderen himmels=Gegenden bildende Natur habe, um durch große Fruchtbarkeit diesen Abgang des Universum anderwarts reichlich zu ersesen.

es moglich ift, bag in biefem Betracht ber Lauf ber natur mit bem Willen Gottes bisweilen wiberftreitenb fein konne. ba felbst bie Rrafte frei handelnder Befen in ber Berknupfung mit bem Uebrigen bes Universum nicht gang allen Gefeten entgogen find, sondern immer, wenngleich nicht notbigenden Grunden, bennoch folden, bie nach ben Regeln ber Billfuhr bie Ausübung auf eine andere Art gewiß machen, unterworfen find, fo ift bie allgemeine Abhangigkeit ber Wefen ber Dinge von Gott auch hier noch jeberzeit ein großer Grund, die Folgen, die felbst unter dieser Art von Dingen nach bem Laufe ber Ratur fich gutragen, (ohne bag bie fceinbare Abweichung in einzelnen Fallen uns irre machen barf.) im Gangen für anftanbig und ber Regel bes Beften gemaß eingut feben; fo bag nur felten bie Ordnung ber Natur einer unmittel: baren übernatürlichen Berbesserung ober Erganzung benothigt iff. wie benn auch die Offenbarung berfelben nur in Unsehung gewiffer Beiten und gewisser Bolker Erwähnung thut. Die Erfahrung ftimmt auch mit biefer Abhangigkeit sogar ber freiesten Sandlungen von einer großen naturlichen Regel überein. Denn fo zufällig wie auch immer die Entschließung zum Beirathen fein mag, fo findet man boch in ebenbemfelben ganbe, bag bas Berhaltnig ber Ehen zu ber Bahl ber Lebenden ziemlich beständig fei, wenn man große Bahlen nimmt, und baß g. E. unter 10 +) Menfchen beiberlei Geschlechts fich ein Chepaar findet. Zebermann weiß, wie viel die Freiheit ber Menfchen zur Verlangerung ober Berfurgung bes Lebens beitrage. Gleich: wohl muffen felbft biefe freien Sandlungen einer großen Ordnung uns terworfen fein; weil im Durchschnitte, wenn man große Mengen nimmt, bie Bahl ber Sterbenden gegen die Lebenden fehr genau immer in ebendem: felben Berhaltniß fleht. Ich begnuge mich mit biefen wenigen Beweisthumern, um es einigermaßen verftanblich ju machen, bag felbft bie Gefete ber Kreibeit feine folche Ungebundenheit in Unsehung ber Regeln einer allgemeinen Naturordnung mit fich führen, bas nicht ebenderfelbe Grund, ber in ber übrigen Ratur schon in ben

<sup>+)</sup> Die Ausg. von 1763 hat vielleicht brch einen Drudfehler 110.

Wesen der Dinge selbst eine unausbleibliche Beziehung auf Boll-kommenheit und Wohlgereimtheit befestigt, auch in dem natürlichen Lause des freien Verhaltens wenigstens eine größere Lenkung auf ein Wohlgefallen des hochsten Wesens ohne vielfältige Wunder verzursachen sollte. Mein Augenmerk ist aber mehr auf den Verlauf der Naturveranderungen gerichtet, insoferne sie durch eingepflanzte Gesetze nothwendig sind. Wunder werden in einer solchen Ordnung entweder gar nicht oder nur selten nothig sein, weil es nicht süglich sein kann, daß sich solche Unvollkommenheiten natürlicher Weise hervorfänden, die ihrer bedürftig wären.

Wenn ich mir ben Begriff von ben Dingen ber Natur machte, ben man gemeiniglich von ihnen hat : bag ihre innere Doglichkeit für fich unabhangig und ohne einen fremden Grund fei; so murbe ich es gar nicht unerwartet finden, wenn man fagte: eine Belt von einiger Bollkommenheit fei ohne viele übernaturliche Birkungen unmöglich. 3ch wurde es vielmehr feltfam und unbegreiflich finden, wie ohne eine beständige Reihe von Wundern etwas Taugliches burch einen naturlichen großen Zusammenhang in ihr sollte geleiftet werben tonnen. Denn es mußte ein befrembliches Dbngefahr fein: bag bie Befen ber Dinge, Die, jegliches fur fich, ihre abgesonderte Nothwendigkeit batten, fich fo follten gufammenschicken, bag felbft bie hochfte Beisheit aus ihnen ein großes Ganges vereinbaren konnte, in welchem bei fo vielfältiger Abhangigkeit, bennoch nach allgemeinen Gefeten unverbefferliche Barmonie und Schonheit'her-Dagegen, ba ich belehrt bin, bag barum nur, weil ein Gott ift, etwas Unberes möglich fei, fo erwarte ich felbst von ben Möglichkeiten ber Dinge eine Busammenftimmung, bie ihrem großen Principium gemaß ift, und eine Schicklichkeit burch allgemeine Anordnungen ju einem Sangen jufammenzupaffen, bas mit ber Beisheit ebenbeffelben Wefens richtig harmonirt, von bem fie ihren Grund entlehnen, und ich finde es fogar wunderbar: bag, foferne etwas nach bem Laufe ber Ratur gemaß allgemeinen Sefeben geschieht ober geschehen murbe, es Gott migfallig und eines Bunders gur Ausbefferung beburftig fein follte; und wenn es geschieht, so gehort selbst bie Beranlaffung bazu zu benen Dingen, bie fich bisweilen zutragen, von uns aber nimmermehr konnen begriffen werben.

Man wird es auch ohne Schwierigkeit verstehen, daß, wenn man den wesentlichen Grund einsieht, weswegen Bunder zur Bollskommenheit der Welt felten nothig sein konnen, dieses auch von benjenigen gelte, die wir in der vorigen Betrachtung übernatürliche Begebenheiten im formalen Verstande genannt haben, und die man in gemeinen Urtheisen darum sehr häusig einräumt, weil man durch einen verkehrten Begriff darin etwas Natürliches zu sinden glaubt.

2

Was aus unserem Beweisgrunde jum Vorzuge einer ober anderer Naturordnung geschlossen werden kann.

In bem Berfahren ber gereinigten Beltweisheit berricht eine Regel, Die, wenn fie gleich nicht formlich gefagt, bennoch in ber Musubung jederzeit beobachtet wird: bag in aller Rachforschung ber Urfachen zu gewissen Wirkungen man eine große Ausmerksamkeit geigen muffe, die Einheit der Ratur fo fehr wie moglich ju erhalten, bas ift, vielerlei Birkungen aus einem einzigen ichon bekannten Grunde berguleiten, und nicht ju verschiedenen Wirkungen wegen einiger icheinbaren großeren Unabnlichkeit fogleich neue und verschiedene wirkende Urfachen anzunehmen Man prafumirt bemnach, baß in ber Natur große Ginheit sei in Unsehung ber Bulanglichkeit eines einigen Grundes zu mancherlei Art Folgen, und glaubt Urfache ju haben, Die Bereinigung einer Urt Erscheinungen mit benen von anderer Urt mehrentheils als etwas Nothwendiges und nicht als eine Wirkung einer tunftlichen und gufälligen Ordnung angu-Wie vielerlei Wirkungen werben nicht aus ber einigen Kraft ber Schwere hergeleitet, bagu man ehebem verschiebene Urfachen glaubte nothig zu finden: bas Steigen einiger Rorper und bas Fallen anberer. Die Wirbel, um bie himmelstorper in Kreisen ju erhalten, find abgeftellt, fobald man die Urfache berfelben in

jener einfachen Raturfraft gefunden bat. Man prasumirt mit grogem Grunde, daß bie Musbehnung ber Korper burch bie Barme, bas Licht, Die elektrische Rraft, Die Gewitter, vielleicht auch Die magnetische Rraft vielerlei Erscheinungen einer und ebenberselben wirksamen Materie, Die in allen Raumen ausgebreitet ift, namlich bes Aethers fei, und man ift überhaupt unzufrieben, wenn man fic genothigt fieht, ein neues Principium gu einer Art Birfungen gnaunehmen. Selbft ba, wo ein fehr genaues Ebenmaag eine befonbere kunftliche Unordnung ju erheischen scheint, ift man geneigt, fie bem nothwendigen Erfolg aus allgemeineren Gefegen beigumeffen und noch immer die Regel ber Ginheit zu beobachten, ehe man eine funftliche Berfugung jum Grunde febt. Die Schneefiguren find so regelmäßig und soweit über alles Plumpe, bas ber blinde Bufall zuwege bringen kann, zierlich, bag man fast ein Digtrauen in bie Aufrichtigkeit berer fegen follte, bie und Abzeichnungen bavon gegeben haben, wenn nicht ein jeber Winter ungahlige Gelegenheit gabe, einen Jeden burch eigene Erfahrung bavon zu verfichern. Man wird wenig Blumen antreffen, welche, soviel man außerlich mahrnehmen kann, mehr Nettigkeit und Proportion zeigten, und man fieht gar nichts, was bie Runft hervorbringen fann, bas ba mehr Richtigfeit enthielte, als biefe Erzeugungen, die bie Ratur mit foviel Berschwendung über die Erdfläche ausstreut. Und gleichwohl hat fich Riemand in ben Ginn kommen laffen, fie von einem befor; beren Schneefamen herzuleiten und eine funftliche Orbnung ber Ratur zu erfinnen, fondern man mißt fie als eine Debenfolge allge= meineren Gefegen bei, welche die Bilbung biefes Products mit nothwendiger Einheit zugleich unter fich befaffen \*).

Gleichwohl ift bie Natur reich an einer gemiffen anderen Art von Hervorbringungen, no alle Weltweisheit, die über ihre Ente

<sup>\*)</sup> Die den Gewächsen ahnliche Figur des Schimmels hat Wiele bewogen, denfelben unter die Producte des Pflanzenreichs zu zählen. Indeffen ift es nach anderen Beobachtungen viel wahrlicheinlicher, daß die anschienende Regelmäßigkelt deffelben nicht hindern könne, ihn so, wie den Baum der Diane als eine Folge aus den gemeinen Gesehen der Sublimirung anzuschen.

ftehungsart nachfinnt, fich genothigt fieht, biefen Beg zu verlaffen. Große Kunft und eine jufallige Bereinbarung burch freie Bahl gewiffen Abfichten gemäß ist baselbst augenscheinlich, und wird zugleich ber Grund eines befonderen Naturgefetes, welches jur funftlichen Naturordnung gehort. Der Bau ber Pflanzen und Thiere zeigt eine folche Unftalt, wozu bie allgemeinen und nothwendigen Naturaefebe unzulanglich find. Da es nun ungereimt fein murbe, bie erfte Erzeugung einer Pflanze ober eines Thieres als eine mechanische Nebenfolge aus allgemeinen Naturgeseten zu betrachten. so bleibt gleichwohl noch eine boppelte Frage übrig, Die aus bem anaeführten Grunde unentschieden ift: ob namlich ein jedes Indivibuum berfelben unmittelbar von Gott gebaut, und alfo übernaturlichen Ursprunges fei, und nur bie Fortpflanzung, bas ift, ber Urbergang von Beit ju Beit jur Muswickelung einem naturlichen Gefete anvertraut fei, ober ob einige Individuen bes Pflangen und Thierreichs zwar unmittelbar gottlichen Urfprungs feien, jedoch mit einem und nicht begreiflichen Bermogen, nach einem orbentlichen Naturgefete ihres Gleichen zu erzeugen und nicht blos auszuwideln. Bon beiben Seiten zeigen fich Schwierigkeiten. Es ift vielleicht unmöglich auszumachen, welche bie großeste fei; allein mas uns bier angeht, ift nur, bas Uebergewicht ber Grunde, infoferne fie metaphyfifch find, ju bemerken. Wie g. G. ein Baum burch eine innere mechanische Berfaffung foll vermogend fein ben Nahrungsfaft fo ju formen und zu modeln, bag in bem Muge ber Blatter ober feinem Samen etwas entstunde, bas einen abnlichen Baum im Rleinen, ober woraus boch ein folder werden konnte, enthielte, ift nach allen unseren Kenntnissen auf keine Beise einzusehen. Die innerlichen Kormen bes herrn von Buffon, und die Elemente organischer Materie, die fich zu Folge ihrer Erinnerungen, ben Gesehen ber Begierben und bes Abscheues gemaß, nach ber Meinung bes herrn von Maupertuis jufammenfugen, find entweder ebenfo unverständlich, als bie Sache felbft, ober gang willführlich erbacht. Allein ohne fich an bergleichen Theorien zu kehren, muß man benn barum felbst eine andere bafur aufwerfen, die eben fo willführlich ist, namlich daß alle diese Individuen übernatürlichen Ursprungs sind, weil man ihre natürliche Entstehungsart gar nicht begreift? Hat wohl jemals Einer das Bermögen des Hefens, seines Gleichen zu erzeugen, mechanisch begreislich gemacht? und gleichwohl bezieht man sich besfalls nicht auf einen übernatürlichen Grund.

Da in biefem Kalle ber Ursprung aller folder organischen Probucte als vollig übernaturlich angefeben wird, so glaubt man bennoch etwas für ben Naturalphilosophen übrig zu laffen, wenn man ihn mit ber Art ber allmähligen Fortpflanzung fpielen läßt. Allein man bebente mohl, daß man baburch bas Uebernaturliche nicht verminbert, benn es mag biefe übernaturliche Erzeugung zur Beit ber Schöpfung, ober nach und nach in verschiedenen Zeitpuncten geicheben, fo ift in bem letteren Kalle nicht mehr Uebernaturliches, als im erften, benn ber gange Unterschied lauft nicht auf ben Grab ber unmittelbaren gottlichen Handlung, fonbern lediglich auf bas Benn hinaus. Bas aber jene naturliche Ordnung ber Auswidelung anlangt, fo ift fie nicht eine Regel ber Fruchtbarkeit ber Natur, fondern eine Dethode eines unnugen Umschweifs. Denn es wird baburch nicht ber minbeste Grad einer unmittelbaren gottlichen Sandlung besparet. Demnach scheint es unvermeiblich: entweber bei jeder Begattung bie Bilbung ber Arucht unmittelbar einer gottlichen Sandlung beigumeffen, ober ber erften gottlichen Unordnung ber Pflanzen und Thiere eine Tauglichkeit zuzulaffen, ihres Gleichen in ber Folge nach einem naturlichen Gefete nicht blos zu entwickeln, sonbern mahrhaftig zu erzeugen.

Meine gegenwärtige Absicht ift nur hieburch bu zeigen, baß man ben Raturdingen eine größere Möglichkeit, nach allgemeinen Gesehen ihre Folgen hervorzubringen, einraumen muffe, als man es gemeiniglich thut.

### Fünfte Betrachtung.

Worin die Unzulänglichkeit der gewöhnlichen Methode ber Physikotheologie gewiesen wird.

1.

Von der Physikotheologie überhaupt.

Alle Arten, das Dasein Sottes aus den Wirkungen besselben zu erkennen, lassen sich auf die drei folgenden bringen. Entweder man gelangt zu dieser Erkenntniß durch die Wahrnehmung desjenisgen, was die Ordnung der Natur unterbricht und diesenige Macht unmitteldar bezeichnet, welcher die Natur unterworsen ist, diese Ueberzeugung wird durch Wunder veranlaßt; oder die zu fällige Ordnung der Natur, von der man deutlich einsieht, daß sie auf vielerlei andere Art möglich war, in der gleichwohl große Kunst, Macht und Güte hervorleuchtet, führt auf den göttlichen Urheber; oder drittens die nothwendige Einheit, die in der Natur wahrzenommen wird, und die wesentliche Ordnung der Dinge, welche großen Regeln der Vollkommenheit gemäß ist, keitet auf ein oberzstes Principium nicht allein dieses Daseins, sondern selbst aller Röglichkeit.

Wenn Menschen völlig verwildert sind, oder eine halbstarrige Bosheit ihre Augen verschließt, alsbenn scheint das erstere Mittel einzig und allein einige Gewalt an sich zu haben, sie vom Dasein des höchsten Besens zu übersühren. Dagegen sindet die richtige Betrachtung einer wohlgearteten Seele an so viel zufälliger Schönbeit und zweckmäßiger Berbindung, wie die Ordnung der Natur darbietet, Beweisthümer genug, einen mit großer Beisheit und Macht begleiteten Willen daraus abzunehmen, und es sind zu dieser Ueberzeugung, soferne sie zum tugendhaften Berhalten hinlanglich, das ist, moralisch gewiß sein soll, die gemeinen Begriffe des Versstandes hinreichend. Bu der dritten Art zu schließen, wird nothwen-

biger Weise Weltweisheit erfordert, und es ift auch einzig und allein ein hoherer Grad berselben fahig, mit einer Rlarheit und Ueberzeus gung, die ber Große ber Wahrheit gemaß ist, zu bem nämlichen Gegenstande zu gelangen.

Die beiben letteren Arten kann man physikotheologische Methoben nennen; benn sie zeigen beibe ben Weg, aus ben Betrachtungen über bie Natur zur Erkenntniß Gottes hinaufzusteigen.

2.

# Die Vortheile und auch die Fehler der gewöhnlichen Physikotheologie.

Das Hauptmerkmal ber bis bahin gebrauchlichen phyfischteoslogischen Methode besteht barin: bag die Bollsommenheit und Regelsmäßigkeit erstlich ihrer Zusalligkeit nach gehörig begriffen, und alsebenn die kunstliche Ordnung nach allen zwedmäßigen Beziehungen barinnen gewiesen wird, um daraus auf einen weisen und gutigen Willen zu schließen, nachher aber zugleich durch die hinzugesügte Betrachtung der Größe des Werks der Begriff der unermesslichen Macht des Urhebers damit vereinigt wird.

Diese Methode ist vortrefflich: erstlich, weil die Ueberzeugung überaus sinnlich und baher sehr lebhaft und einnehmend, und dennoch auch dem gemeinsten Verstande leicht und saßlich ist; zweitens, weil sie natürlicher ist, als irgend eine andere, indem ohne Zweisel ein Seder von ihr zuerst anfangt; drittens, weil sie einen sehr ansichauenden Begriff von der hohen Weisheit, Vorsorge, oder auch der Macht des andetungswürdigen Wesens verschafft; welcher die Seele süllt, und die größeste Gewalt hat, auf Erstaunen, Demuth und Ehrsurcht zu wirken\*). Diese Beweisart ist viel praktischer,

<sup>\*)</sup> Wenn ich unter anderen die mitroffopischen Beobachtungen des Doctor Sill, die man im Samb. Magazin antrifft, erwäge, und sehr zahlreiche Thiersgeschlechter in einem einzigen Wassertropfen, rauberische Arten, mit Werkzeugen des Verderbens ausgerustet, die von noch machtigeren Tyrannen dieser Wasserwelt zerftort werden, indem sie gestiffen sind, andere zu verfolgen; wenn ich die Rante, die Gewalt und die Seene des Aufruhrs in einem Tropfen

1. Sie betrachtet alle Vollkommenheit, Harmonie und Schönheit der Natur als zufällig, und als eine Anordnung durch Beisheit, da doch viele derfelben mit nothwendiger Einheit aus den wefentlichsten Regeln der Natur absließen. Das, was der Absicht der Physikotheologie hiebei am Schablichsten ist, besteht darin, daß sie diese Zufälligkeit der Naturvollkommenheit als höchstnöthig zum Beweise eines weisen Urhebers ansieht, daher alle nothwendige Bohlgereimtheiten der Dinge der Belt bei dieser Voraussehung gefährliche Einwurfe werden.

Um sich von biesem Fehler zu überzeugen, merte man auf Nachstehendes. Man sieht, wie die Berfaffer nach bieser Methode gefliffen sind, die an ungahligen Endabsichten reichen Producte bes

Materic ansehe, und erhebe von da meine Augen in die Hohe, um den unsermestlichen Raum von Welten wie von Stäubchen wimmeln zu sehen, so kann keine menschliche Sprache das Gefühl ausdrücken, was ein solcher Gedanke erregt, und alle subtile metaphysische Bergliederung weicht sehr weit der Ershabenheit und Würde, die einer solchen Anschauung eigen ist

Pflangen = und Thierreichs nicht allein ber Macht bes Ohnaefabrs. fonbern auch ber mechanischen Nothwendigkeit, nach allgemeinen Geschen ber materialen Natur zu entreißen. Und bierin tann es ihnen auch nicht im Minbeften fcwer werben. Das Uebergewicht ber Grunde auf ihrer Seite ift gar zu febr entschieben. Mein wenn fie fich von ber organischen Ratur gur unorganischen wenden, fo bebarren fie noch immer auf ebenderfelben Methode, allein fie finden fich bafelbit fast jeberzeit burch bie veranderte Ratur ber Sachen in Schwierigkeilen befangen, benen fie nicht ausweichen Sie reben noch immer von ber burch große Beisheit getroffenen Bereinbarung fo vieler nublichen Gigenschaften bes Luft-Ercifes, ben Bolten, bem Regen, ben Binben, ber Dammerung ic. ic., als wenn bie Eigenschaft, woburch bie Luft zu Erzeugung ber Binde aufgelegt ift, mit berjenigen, wodurch fie Dunfte aufgiebt, ober wodurch fie in großen Soben bunner wird, ebenso vermittelft einer meifen Bahl mare vereinigt worben, wie etwa bei einer Spinne bie verschiedenen Augen, womit sie ihrem Raube auflauert, mit ben Marken, moraus bie Spinnenseibe als burch Bieblocher gezogen wird, mit ben feinen Rlauen ober auch ben Ballen ihrer Ruge, baburch fie fie ausammentlebt ober fich baran erhalt, in einem Thiere perknupft find. In diesem letteren Kall ift die Einheit bei allen verbundenen Rusbarkeiten, (als in welcher bie Bolltommenheit beftebt,) offenbar aufällig und einer weisen Billfuhr beigumeffen, ba fie im Gegentheil im ersteren Kall nothwendig ift und, wenn nur eine Tauglichkeit von den ermabnten der Luft beigemeffen wird, die andere unmöglich bavon zu trennen ift. Eben baburch, bag man keine andere Art, die Bollkommenheit ber Ratur zu beurtheilen, einraumt, ale burch bie Unftalt ber Beisheit, fo wird eine jebe ausgebreitete Einheit, insoferne fie offenbar als nothwendig ertannt wird, einen gefährlichen Ginwurf ausmachen. Wir werben balb feben, bag nach unferer Methobe aus einer folchen Ginheit gleich: wohl auf die gottliche Beisheit geschloffen wird, aber nicht fo, bas

fie von ber weisen Bahl als ihrer Urfache, sonbern von einem folden Grunde in einem oberften Befen bergeleitet wird, welcher gugleich ein Grund einer großen Beisheit in ihm fein muß, mithin wohl von einem weisen Wefen, aber nicht burch seine Beisheit.

2. Diefe Methode ift nicht genugsam philosophisch, und hat . auch oftere bie Ausbreitung ber philosophischen Erkenntniß febr ge-Sobald eine Naturanstalt nublich ift, so wird sie gemeiniglich unmittelbar aus ber Absicht bes gottlichen Billens, ober burch eine besonders burch Runft veranstaltete Ordnung der Ratur erklart: entweder, weil man einmal fich in ben Ropf geset hat, die Wirfungen ber Natur, gemäß ihren allgemeinften Gefeben, fonnten auf folche Boblgereimtheit nicht auslaufen, ober wenn man einraumte, fie hatten auch folche Folgen, fo murbe biefes beigen, bie Bollkommenbeit ber Belt einem blinden Obngefahr augutrauen, moburch ber gottliche Urheber febr murbe verkannt werben. werben in einem folden Kalle ber Naturforschung Grenzen gesett. Die erniedrigte Bernunft fleht gerne von einer weiteren Untersuchung ab, weil fie folche hier als Borwit anfieht, und bas Borurtheil ift besto gefährlicher, weil es ben Kaulen einen Borgug vor bem unermubeten Forscher gibt burch ben Bormand ber Undacht und ber billigen Unterwerfung unter ben großen Urbeber, in beffen Erkennt: niß fich alle Beisheit vereinbaren muß. Man ergablt g. G. ben Nuten ber Gebirge, beren es ungahlige gibt, und sobalb man beren recht viel, und unter biefen folche, bie bas menschliche Geschlecht nicht entbehren fann, zusammengebracht hat, fo glaubt man Urfache zu haben, fie als eine unmittelbare gottliche Anftalt anzusehen. Denn fie als eine Folge aus allgemeinen Bewegungsgefeten ju betrachten, (weil man von diesen gar nicht vermuthet, baß fie auf schöne und nütliche Folgen sollten eine Beziehung haben, es mußte benn etwa von Dhngefahr fein,) bas wurde ihrer Meinung nach beißen, einen wesentlichsten Bortheil bes Menschengeschlechts auf ben blinden Bufall ankommen laffen. Ebenfo ift es mit ber Betrachtung ber Kluffe ber Erbe bewandt. Wenn man bie phosisch= theologischen Berfasser hort, so wird man babin gebracht, sich vorzustellen, ihre Laufrinnen maren alle von Gott ausgehöhlt. beißt auch nicht philosophiren, wenn man, indem man einen jeden

78

einzelnen Berg, ober jeben einzelnen Strom als eine besondere Mbficht Gottes betrachtet, Die nach allgemeinen Gefeten nicht murbe erreicht worben fein, wenn man, fage ich, alsbenn biejenigen Mittel erfinnt, beren besonderer Borkebrung fich etwa Gott mochte bedient baben, um biefe Individual = Wirkungen herauszubringen. nach bemienigen, mas in ber britten Betrachtung biefer Abtheilung gezeigt worben, ift bergleichen Product bennoch insoferne immer übernaturlich; ja, weil es nicht nach einer Orbnung ber Ratur, (indem es nur als eine einzelne Begebenbeit burch eigene Unftalten entstand.) erklart werden tann, fo grundet fich ein folches Berfahren zu urtheilen auf eine verkehrte Borftellung vom Borzuge ber Natur an fich felber, wenn fie auch burch 3mang auf einen einzelnen Kall follte gelenkt merben muffen, welches nach aller unferer Ginficht als ein Mittel bes Umichweifs, und nicht als ein Berfahren ber Beisheit kann angesehen werben \*). Als Remton burch untrugliche Beweise fich überzeugt hatte, bag ber Erbforper biejenige Rigur babe, auf ber alle burch ben Drebungsschwung veranderten Richtungen ber Schwere fentrecht ftunben; fo fcblog er, bie Erbe fei im Unfange fluffig gewesen und habe nach ben Gesetzen ber Statit vermittelft ber Umbrebung gerade biefe Geftalt angenommen. Er kannte so gut, wie fonst Jemand, bie Bortheile, bie in ber Rugelrundung eines Weltforpers liegen, und auch die bochfinothige Abplattung, um ben nachtheiligen Folgen ber Achsendrehung vorzu-Diefes find insgesammt Anordnungen, Die eines weisen Urhebers wurdig find. Gleichwohl trug er tein Bebenten, fie ben nothwendigsten mechanischen Gefeben ale eine Wirtung beigumeffen,

<sup>\*)</sup> Es ware zu munischen, daß in bergleichen Fallen, wo die Offenbarung Nachricht gibt, daß eine Weltbegebenheit ein außerordentliches göttliches Bershängniß sei, der Borwig der Philosophen möchte gemäßigt werden, ihre physsischen Einsichten auszukramen; denn sie thun der Religion gar keinen Dienst und machen es nur zweiselhaft, ob die Begebenheit nicht gar ein natürlicher Zufall sei; wie in demjenigen Fall, da man die Bertilgung des heeres unter Sanherib dem Winde Samiel beimist. Die Philosophie kommt hiebei gemeiniglich ins Gedränge, wie in der Whiston'schen Theorie, die astronomische Kometenkenntniß zur Bibelerklärung zu gebrauchen.

Es ift alfo auch ficher zu vermuthen, bag er nimmermehr in Ansebung bes Baues ber Planeten, ihrer Umlaufe und ber Stellung ihrer Rreise unmittelbar ju einer gottlichen Unftalt feine Buflucht wurde genommen haben, wenn er nicht geurtheilt hatte: bag bier ein mechanischer Ursprung unmöglich fei, nicht wegen ber Unzulanglichkeit berfelben gur Regelmäßigkeit und Ordnung überhaupt, (benn warum besorate er nicht biefe Untauglichkeit in bem vorher erwähnten Kalle?) sondern weil die himmelbraume leer find, und keine Gemeinschaft ber Wirkungen ber Planeten in einander, ihre Rreife gu ftellen, in biefem Buftanbe moglich ift. Wenn es ihm inbeffen beigefallen mare ju fragen: ob fie benn auch jederzeit leer gewefen, und ob nicht wenigstens im allererften Buffande, ba biefe Raume vielleicht im Bufammenhange erfullt waren, biejenige Wirkung moglich gemefen, beren Rolgen fich feitbem erhalten haben? wenn er von biefer alleralteften Befchaffenheit eine gegrundete Bermuthung gehabt hatte, fo kann man verfichert fein, bag er auf eine ber Philosophie geziemende Art in ben allgemeinen mechanischen Geseten die Grunde von ber Beschaffenheit bes Welthaues gesucht haben wurde, ohne besfalls in Sorgen ju fein, daß diefe Erklarung den Urfprung ber Belt aus ben Sanden bes Schopfers ber Macht bes Dhngefahrs überlieferte. Das berühmte Beispiel bes Newton barf bemnach nicht bem faulen Bertrauen jum Bormande bienen, eine übereilte Berufung auf eine unmittelbare gottliche Unstalt fur eine Erklarung in philosophischem Befchmade auszugeben.

Ueberhaupt haben freilich unzählbare Anordnungen ber Natur, ba sie nach ben allgemeinsten Gesetzen immer noch zufällig sind, keinen anderen Grund, als die weise Absicht desjenigen, der gewollt hat, daß sie so und nicht anders verknupft werden sollten. Aber man kann nicht umgekehrt schließen: wo eine naturliche Verknupfung mit demjenigen übereinstimmt, was einer weisen Wahl gemäß ist, da ist sie auch nach den allgemeinen Wirkungsgesetzen der Natur zusällig und durch kunskliche Fügung außerordentlich festgesetzt wor-

ben. Es tann bei biefer Art ju benten fich oftere gutragen, bag bie Zwede ber Gesete; bie man fich einbilbet, unrichtig, find, und bann bat man außer biefem Brethume noch ben Schaben, baff man bie wirkenden Ursachen vorbeigegangen ift, und sich unmittelbar an eine Absicht, Die nur erbichtet ift, gehalten bat. Gusmilch batte ebebem vermeint, ben Grund, warum mehr Anaben, als Madchen, geboren werben, in biefer Abficht ber Borfebung zu finden, bamit burch bie größere Babl berer vom Mannsgeschlechte ber Berluft ergangt werbe, ben biefes Gefchlecht burch Krieg und gefahrlichere Arten bes Gewerbes vor bem anderen erleidet. Allein burch spatere Beobachtungen wurde ebendiefer forgfältige und vernünftige Mann belehrt: bag biefer Ueberschuß ber Rnabchen in ben Jahren ber Rindbeit burch ben Tob weggenommen werbe, bag noch eine geringere Bahl mannlichen, als die bes weiblichen Geschlechtes in die Sabre gelangen, wo bie vorher ermahnten Urfachen allererft Grunde bes Berluftes enthalten tonnen. Dan bat Urfache ju glauben, bag biefe Merkwurdiakeit ein Kall fei, ber unter einer viel allgemeineren Regel fleben mag, namlich bag ber ftartere Theil ber Menschenarten auch einen großeren Untheil an ber Beugungsthatigfeit habe, um in ben beiberseitigen Producten seine eigene Urt überwiegend zu machen. baß aber bagegen, weil mehr bazu gebort, baß etwas, welches bie Grundlage zu größerer Bollkommenbeit bat, auch in der Ausbildung alle zu Erreichung berselben geborigen Umftande antreffe, eine größere Bahl berer von minder vollkommener Art ben Grad ber Bollftanbiakeit erreichen werbe, als berjenige, ju beren Bollstanbigkeit mehr Bufammentreffung von Grunden erfordert wird. Es mag aber mit biefer Regel eine Beschaffenheit baben, welche es wolle, so kann man biebei wenigftens bie Unmerkung machen: bag es bie Erweiterung ber philosophischen Ginsicht hindere, sich an die moralischen Grunde, bas ift, an bie Erlauterung aus 3weden zu menben, ba, mo es noch ju vermuthen ift, daß physische Grunde burch eine Berknupfung mit nothwendigen allgemeineren Gefeten die Folge bestimmen.

3. Diese Methode kann nur bazu bienen, einen Urheber ber Berknupfungen und kunftlichen Busammenfugungen ber Welt, aber

ht der Materie felbst und den Ursprung der Bestandtheile des Universum zu beweisen. Dieser beträchtliche Fehler muß Alle diesenigen, die sich ihrer allein bedienen, in Gefahr desjenigen Irrthums lassen, den man den seineren Atheismus nennt, und nach welchem Gott im eigentlichen Berstande als ein Berkmeister und nicht als ein Schöpfer der Belt, der zwar die Materie geordnet und geformt, nicht aber hervorgebracht und erschaffen hat, angesehen werde. Da ich diese Unzulänglichkeit in der nächsten Betrachtung erwägen werde, so begnüge ich mich, sie hier nur angemerkt zu haben.

Uebrigens bleibt die gedachte Methode jederzeit eine berjenigen, die sowohl der Burde, als auch der Schwäche des menschlichen Verzstandes am Meisten gemäß sind. Es sind in der That unzählbare Anordnungen in der Natur, deren nächster Grund eine Endabsicht des Urhebers sein muß, und es ist der leichteste Weg, der auf ihn führt, wenn man diejenigen Anstalten erwägt, die seiner Weisheit unmittelbar untergeordnet sind. Daher ist es billig, seine Bemüshungen vielmehr darauf zu wenden, sie zu ergänzen, als anzusechten, ihre Fehler zu verbessern, als sie um deswillen geringschätig zu halten. Die folgende Betrachtung soll sich mit dieser Absicht beschäftigen.

### Cechste Betrachtung.

Berbefferte Methobe ber Phyfitotheologie.

1.

Ordnung und Anständigkeit, wenn sie gleich nothwendig ift, bezeichnet einen verständigen Urheber.

Es kann nichts bem Gedanken von einem gottlichen Urheber bes Universum nachtheiliger und zugleich unvernünftiger sein, als wenn man bereit ist, eine große und fruchtbare Regel ber Anskanbigkeit, Nugbarkeit und Uebereinstimmung bem ungefähren Zufall beizumessen; bergleichen das Klinamen ber Atomen in dem Lehrge-

Rant f. 28. VI,

baube bes Demofritus und Epifur war. Dhne bag ich mich bei ber Ungereimtheit und vorfablichen Berblenbung biefer Art ju urtheilen permeile, ba fie genugfam von Anberen ift augenscheinlich gemacht morben, fo bemerte ich bagegen: bag bie -wahrgenommene Nothwendigkeit in Beziehung ber Dinge auf regelmäßige Berknupfungen, und ber Busammenhang nublicher Gefete mit einer nothwenbigen Einheit ebensowohl, als bie zufälligfte und willführlichfte Uns falt ein Beweisthum von einem weisen Urheber abgebe; obgleich bie Abhangigkeit von ihm in biefem Gefichtspuncte auf andere Art muß porgeftellt merben. Um biefes geborig einzuseben, fo merte ich an, baß bie Ordnung und vielfältige vortheilhafte Busammenflimmung überhaupt einen verftanbigen Urheber bezeichnet, noch ebe man baran benkt, ob biese Beziehung ben Dingen nothwenbig ober Bufallig fei. Rach ben Urtheilen ber gemeinen gefunden Bernunft hat die Abfolge ber Beltveranberungen, ober biejenige Berknupfung, an beren Stelle eine andere moglich war, ob fie gleich einen flaren Beweisgrund ber Bufalligkeit an bie Sand gibt, wenig Birkung, bem Berftande bie Bermuthung eines Urhebers zu veranlaffen. wird bazu Philosophie erfordert, und felbst beren Gebrauch ift in biefem Kalle verwickelt und fcblupfrig. Dagegen macht große Regelmäßigkeit uud Bohlgereimtheit in einem vielstimmigten Sarmonischen flutig, und die gemeine Bernunft felbft tann fie ohne einen verständigen Urheber nimmer moglich finden. Die Gine Regel ber Unftanbigkeit mag in ber Unberen ichon wesentlich liegen, ober will: führlich bamit verbunden fein, fo findet man es geradezu unmöglich, bag Ordnung und Regelmäßigkeit entweber von Ungefähr, ober auch unter vielen Dingen, Die ihr verschiebenes Dafein haben, fo von felbft follte Statt finden, benn nimmermehr ift ausgebreitete harmonie ohne einen verftanbigen Grund ihrer Moglichkeit nach zureichend gegeben. Und hier außert fich alsbald ein großer Unterschied zwischen ber Art, wie man bie Bolltommenheit ihrem Arfprunge nach zu beurtheilen babe.

2.

Nothwendige Ordnung der Natur bezeichnet selbst einen Urheber der Materie, die so geordnet ist.

Die Ordnung in ber Natur, infoferne fie als aufällig und aus ber Billfuhr eines verftanbigen Wefens entspringend angeseben wirb. ift gar tein Beweis bavon, bag auch bie Dinge ber Natur, bie in folder Ordnung nach Beisheit verknupft find, felbft von biefem Urbeber ibr Dafein baben. Denn lediglich biefe Berbindung ift fo bewandt, bag fie einen verftandigen Plan voraussett; baber auch Aristoteles und viele andere Philosophen des Alterthums nicht die Materie ober den Stoff ber Natur, sondern nur die Form von der Gottheit herleiteten. Bielleicht nur feit ber Beit, als uns bie Offens barung eine volltommene Abhangigfeit ber Belt von Gott gelehrt bat. bat auch allererft bie Weltweisheit bie gehörige Bemuhung baran gewandt, ben Urfprung ber Dinge felbft, bie ben roben Beug ber Ratur ausmachen, als fo etwas ju betrachten, mas ohne einen Urbeber nicht moglich fei. Ich zweifle, bas es Jemanden hiemit gelungen fei, und ich werbe in ber letten Abtheilung Grunde meines Urtheils anführen. Bum Mindeften tann bie jufallige Orbnung ber Theile ber Welt, insoferne fie einen Ursprung aus Billfuhr anzeigt, aar nicht jum Beweife bavon beitragen. 3. E. an bem Bau eines Thieres find Gliebmagen ber finnlichen Empfindung mit benen ber willführlichen Bewegung und ber Lebenotheile fo funftlich verbunden, bag man boshaft fein muß, (benn fo unvernunftig kann kein Mensch sein,) sobalb man barauf geführt wird, einen weisen Urheber ju verkennen, ber bie Materie, baraus ein thierischer Rorver ausammengesett ift, in fo vortreffliche Ordnung gebracht hat. Mehr folgt hieraus gar nicht. Db biese Materie fur fich ewig und unabhangig, ober auch von ebendemfelben Urheber hervorgebracht fei, bas ift barin gar nicht entschieben. Bang anders aber fallt bas Urtheil aus, wenn man wahrnimmt, daß nicht alle Naturvollkommenheit kunftlich, sondern Regeln von großer Nugbarkeit auch mit nothwendiger Einheit verbunden find, und diese Bereinbarung in

6\*

ben Moglichkeiten ber Dinge felbft liegt. Bas foll man bei biefer Bahrnehmung urtheilen? Ift Diese Ginbeit, Diese fruchtbare Boblgereimtheit ohne Abhangigkeit von einem weisen Urheber moalich? Das Formale fo großer und vielfaltiger Regelmäßigkeit verbietet die: Beil indeffen diese Einheit gleichwohl in ben Moglichkeiten ber Dinge gegrundet ift, fo muß ein weises Befen fein, ohne welches alle biefe Naturdinge felbst nicht möglich find und in welchem als einem aroßen Grunde fich bie Befen fo mancher Naturdinge zu fo regelmäßigen Begiehungen vereinbaren. Alsbenn aber ift flar, bag nicht allein bie Art ber Berbindung, sondern bei Dinge felbst nur burch biefes Befen moglich find, bas ift, nur als Birkungen von ihm existiren können, welches bie völlige Abhangigkeit ber Natur von Gott allererft binreichend ju ertennen gibt. Fragt man nun, wie bangen biefe Naturen von foldem Befen ab, bamit ich baraus bie Uebereinstimmung mit ben Regeln ber Beibheit verfteben tonne? Ich antworte: fie hangen von bemjenigen in biefem Befen ab, mas, indem es ben Grund ber Möglichkeit ber Dinge enthalt, auch ber Grund feiner eigenen Beisbeit ift; benn biefe fest überhaupt jene voraus \*). Bei biefer Einheit aber bes Grundes sowohl bes Befens aller Dinge, als ber Beisheit, Gute und Macht ift es nothwenbig, daß alle Moglichkeit mit biefen Eigenschaften harmonire.

3.

Regeln der verbesserten Methode der Physikotheologie.

Ich fasse sie in Folgendem kurz zusammen. Durch bas Butrauen auf die Fruchtbarkeit der allgemeinen Naturgesetze, wegen ihrer Abhängigkeit vom gottlichen Wesen, geleitet, suche man

<sup>\*)</sup> Die Weisheit fest voraus: bag Uebereinstimmung und Einheit in ben Beziehungen möglich sei. Dasjenige Wesen, welches von völlig unabhängiger Natur ist, kann nur weise sein, insoferne in ihm Grunde selbst solcher mög = lichen harmonie und Bolltommenheiten, die seiner Ausführung sich darbiczten, enthalten sind. Ware in den Möglichkeiten der Dinge keine solche Beziezhung auf Ordnung und Bolltommenheit besindlich, so ware Weisheit eine Chizmare. Ware aber diese Möglichkeit in dem weisen Wesen nicht selbst gegrunzbet, so könnte diese Weisheit nimmermehr in aller Absicht unabhängig sein.

- 1. Die Ursache, selbst ber vortheilhaftesten Berfassungen, in solchen allgemeinen Gefetzen, die mit einer nothwendigen Einheit, außer anderen anständigen Folgen, auch auf die Hervorbringung diesser Wirkungen in Beziehung stehen.
- 2. Man bemerke das Nothwendige in dieser Verknüpfung verschiedener Tauglichkeiten in einem Grunde, weil sowohl die Art, um daraus auf die Abhängigkeit von Gott zu schließen, von derjenigen verschieden ist, welche eigentlich die kunftliche und gewählte Einheit zum Augenmerk hat, als auch um den Erfolg nach beständigen und nothwendigen Gesehen vom ungefähren Zusall zu unterscheiden.
- 3. Man vermuthe nicht allein in der unorganischen, sondern auch der organisirten Natur eine größere nothwendige Einheit, als so geradezu in die Augen fällt. Denn selbst im Baue eines Thieres ist zu vermuthen: daß eine einzige Anlage eine fruchtbare Tauglichkeit zu vielen vortheilhaften Folgen haben werde, wozu wir anfänglich vielerlei besondere Anstalten nothig sinden mochten. Diese Ausmerksamkeit ist sowohl der Philosophie sehr gemäß, als auch der physischtheologischen Folgerung vortheilhaft.
- 4. Man bediene sich ber offenbar kunstlichen Ordnung, um baraus auf die Weisheit eines Urhebers als einen Grund, der wesentlichen und nothwendigen Einheit aber in den Naturgesetzen, um daraus auf ein weises Wesen als einen Grund, aber nicht vermittelst seiner Weisheit, sondern vermöge desjenigen in ihm, was mit dieser harmoniren muß, zu schließen.
- 5. Man schließe aus den zufälligen Berbindungen der Belt auf den Urheber der Art, wie das Universum zusammengefügt ist, von der nothwendigen Einheit aber auf ebendasselbe Besen als einen Urheber, sogar der Materie und des Grundstoffes aller Rasturdinge.
- 6. Man erweitere biese Methode burch allgemeine Regeln, welche die Grunde der Wohlgereimtheit desjenigen, was mechanisch oder auch geometrisch nothwendig ist, mit dem Besten des Ganzen können verständlich machen, und verabsaume nicht, selbst die Eigensschaften des Naumes in diesem Gesichtspuncte zu erwägen und aus

86 Beweisgrund zu einer Demonftration bes Dafeins Gottes.

ber Einheit in bem großen Mannigfaltigen beffelben ben namlichen Sauptbegriff zu erlautern.

4.

# Erlauterung Diefer Regeln.

Ich will einige Beispiele anführen, um bie gebachte Methobe verständlicher zu machen. Die Bebirge ber Erbe find eine ber nutlichften Berfaffungen auf berfelben, und Burnet, ber fie fur nichts Befferes, als eine wilbe Bermuftung zur Strafe unserer Gunbe anfieht, hat ohne 3weifel Unrecht. Nach ber gewöhnlichen Methobe ber Physikotheologie werben die ausgebreiteten Bortheile diefer Bergftreden erzählt, und barauf werben fie als eine gottliche Unftalt burch große Beisheit um fo vielfaltig abgezielter Nugen willen an-Rach einer folden Art zu urtheilen, wird man auf die Gebanken gebracht: bag allgemeine Gefete, ohne eine eigene tunftliche Anordnung auf biefen Fall, eine folche Geftalt ber Erbflache nicht zuwege gebracht hatten, und bie Berufung auf ben allmächti= gen Willen gebietet ber forschenben Bernunft ein ehrerbietiges Schwei-Dagegen ift, nach einer beffer unterwiesenen Denkungbart, ber Rugen und die Schonheit biefer Naturanstalt gar tein Grund, die allgemeinen und einfachen Wirkungsgesetze ber Materie vorbeizugeben, um diese Verfassung nicht als eine Nebenfolge berfelben anzusehen. Es mochte vielleicht schwerer auszumachen sein: ob die Rugelfigur ber Erbe überhaupt nicht von noch beträchtlicherem Bortheile und wichtigeren Folgen sei, als biejenigen Unebenheiten, die ihre Oberflache von biefer abgemeffenen Runbung etwas abweichen machen. Gleichwohl findet kein Philosoph einiges Bebenken, sie als eine Birfung ber allgemeinsten statischen Gesetze in ber alleralteften Epoche ber Belt anzusehen. Warum follten bie Ungleichheiten und Bervorragungen nicht auch zu solchen naturlichen und ungekunftelten Birtungen gehoren? Es scheint: bag bei einem jeben großen Beltkorper ber Buftand, ba er aus ber Fluffigkeit in bie Festigkeit allmablig übergeht, febr nothwendig mit ber Erzeugung weitlauftiger Sohlen verbunden fei, die fich unter feiner schon gebarteten Rinde

finden muffen, wenn die leichtesten Materien seines inwendigen noch flussigen Rlumpens, darunter auch die Luft ist, mit allmähliger Absonderung unter diesen emporsteigen, und daß, da die Weitläuftigkeit dieser Höhlen ein Verhältniß zu der Größe des Weltkörpers haben muß, die Einsinkungen der sessen Gewölde eben so weit ausgebreistet sein werden. Selbst eine Art von Regelmäßigkeit, wenigstens die Rettenreihe dieser Unebenheiten darf bei einer solchen Erzeugungsart nicht fremd und unerwartet scheinen. Denn man weiß, daß das Aufsteigen der leichten Arten in einem großen Gemische an eisnem Orte einen Einsluß auf die nämliche Bewegung in dem besnachbarten Theile des Gemengseis habe. Sch halte mich bei dieser Erklärungsart nicht lange auf; wie ich denn allhier keine Absicht habe, einige Ergebenheit in Ansehung derselben zu bezeigen, sondern nur eine kleine Erläuterung der Methode zu urtheilen, durch dieselbe darzulegen.

Das gange feste gand ber Erbe ift mit ben Laufrinnen ber Strome als mit Aurchen auf eine fehr vortheilhafte Art burchzogen. Es find aber auch fo viel Unebenheiten, Thaler und flache Gegenden auf allem festen Lande, daß es beim ersten Unblid fcheint nothwenbig au fein, bag bie Ranale, barin bie Baffer berfelben rinnen, befonbers gebaut und geordnet fein muffen, widrigenfalls, nach ber Unregelmäßigfeit alles übrigen Bobens, bie von ben Sohen laufenben Baffer weit und breit ausschweifen, viele Rlachen überschwem: men, in Thalern Seen machen, und bas gand eher wild und unbrauchbar, als ichon und wohlgeordnet machen mußten. nicht hier einen großen Unschein zu einer nothigen außerordentlichen Beranstaltung gewahr? Inbessen wurde aller Naturforschung über bie Unache ber Strome burch eine angenommene übernaturliche Unordnung ein Ende gemacht werden. Weil ich mich hingegen diese Art ber Regelmäßigkeit nicht irre machen laffe und nicht sogleich ihre Urfache außer bem Begirt allgemeiner mechanischer Gefete erwarte, fo folge ich ber Beobachtung, um baraus etwas auf bie Erzeugungsart biefer Strome abzunehmen. 3ch werbe gewahr: bag viele Fluthbetten ber Strome fich noch bis jest ausbilden, und daß

fie ihre eigenen Ufer erhöhen, bis fie bas umliegende gand nicht mehr fo febr, wie ehebem überschwemmen. 3ch werde gewiß, bag alle Strome vor Alters wirklich fo ausgeschweift haben, als wir beforgten, daß fie es ohne eine außerordentliche Unstalt thun mußten, und ich nehme baraus ab, baß keine folche außerorbentliche Ginrichtung jemals vorgegangen fei. Der Amazonenstrom zeigt in einer Strecke von einigen hundert Deilen deutliche Spuren, bag er ehebem fein eingeschränktes Fluthbette gehabt, fonbern weit und breit bas Land überschwemmt haben muffe; benn bas Erbreich ju beiben Seiten ift bis in große Beiten flach, wie ein See, und besteht aus Rluffchlamm, wo ein Riesel eben so selten ift, wie ein Demant. Chentaffelbe findet man beim Missisppi. Und überhaupt zeigen ber Ril und anbere Strome, bag biefe Ranale mit ber Beit viel weiter verlangert worben, und ba, wo ber Strom feinen Ausfluß zu baben ichien, weil er fich nabe zur See über ben flachen Boben ausbreitete, baut er allmablig feine Laufrinne aus und fließt weiter in einem verlangerten Fluthbette. Alebenn aber, nachdem ich burch Erfahrungen auf die Spur gebracht worden, glaube ich die gange Mechanik von ber Bilbung ber Aluthrinnen aller Strome auf folgenbe einfache Grunde bringen zu konnen. Das von den Soben laufende Quellober Regenwaffer ergoß fich aufänglich nach bem Abhange bes Bobens unregelmäßig, fullte manche Thaler an und breitete fich über manche flache Gegenden aus. Allein in bemienigen Striche, wo irgend ber Bug bes Baffers am Schnellsten war, konnte es ber Beschwindigkeit wegen seinen Schlamm nicht so wohl absetzen, ben es hergegen zu beiben Seiten viel haufiger fallen ließ. Daburch murben die Ufer erhöht, indessen daß ber starkfte Bug des Bassers eine Minne erhielt. Mit ber Beit, als ber Buflug bes Baffert felber geringer wurde, (welches in ber Folge ber Beit endlich geschehen mußte, aus Ursachen, die ben Rennern der Geschichte der Erde betannt find,) fo überschritt ber Strom biejenigen Ufer nicht mehr, bie er fich felbst aufgeführt hatte, und aus ber wilben Unordnung entsprang Regelmäßigkeit und Ordnung. Man fiebt offenbar, bas biefes noch bis auf biefe Belt, vornehmlich bei ben Mundungen ber

Strome, die ihre jungsten Theile sind, vorgeht, und gleichwie nach diesem Plane das Absetzen des Schlammes nahe bei den Stellen, wo der Strom Anfangs seine neuen User überschritt, häusiger, als weiter davon geschehen mußte, so wird man auch noch gewahr, daß wirklich an vielen Orten, wo ein Strom durch flache Gegenden läuft, sein Rinnsal höher liegt, als die umliegenden Ebenen.

Es gibt gemiffe allgemeine Regeln, nach benen bie Birkungen ber Natur geschehen, und die einiges Licht in ber Begiebung ber mechanischen Gesetze auf Ordnung und Wohlgereimtheit geben tonnen, beren eine ift: bie Rrafte ber Bewegung und bes Wiberftanbes wirken so lange auf einander, bis fie fich die mindeste Hinderniß leiften. Die Grunde bieses Gefetes laffen fich fehr leicht einseben; allein die Beziehung, die beffen Kolgen auf Regelmäßigkeit und Bortheil haben, ift bis zur Bewunderung weitlauftig und groß. Die Epicukloide, eine algebraische Krummung, ift von dieser Natur: bag Bahne und Getriebe nach ihr abgerundet die mindest mögliche Reibung an einander erleiben. Der berühmte Berr Prof. Rafiner ermabnt an einem Orte, bag ibm von einem erfahrenen Bergwerks: verstandigen an ben Dafchinen, die lange im Bebrauche gewesen, gezeigt worben, daß fich wirklich biefe Rigur endlich burch lange Bewegung abschleife; eine Figur, bie eine ziemlich verwickelte Conftruction jum Grunde hat, und bie mit aller ihrer Regelmagiafeit eine Folge von einem gemeinen Gefete ber Natur ift.

Um etwas aus ben schlechten Naturwirkungen anzusuhren, was, indem es unter dem eben erwähnten Geseize steht, um deswillen einen Ausschlag auf Regelmäßigkeit an sich zeigt, führe ich eine von den Wirkungen der Flusse an. Es ist wegen der großen Verschiedenheizten des Abschusses aller Gegenden des sesten Landes sehr zu erwarten, daß die Ströme, die auf diesem Abhange laufen, hin und wieder, der stelle Sturze und Wasserfalle haben wurden, deren auch wirklich einige, odzwar selten vorkommen und eine große Unregelmäßigkeit und Unbequemlichkeit enthalten. Allein es fällt leicht in die Augen: daß, wenngleich, (wie zu vermuthen,) in dem ersten verwilderten Zustande dergleichen Wassersälle häusig waren, bennoch die Gewalt des Ab-

fturges bas lockere Erbreich, ja felbft einige noch nicht genugsam aehartete Kelbarten werbe eingegraben und weggewaschen haben, bis ber Strom feinen Rinnfal zu einem ziemlich gleichformigten Ubbang gefenft batte, baher, wo auch noch Bafferfalle find, ber Boben felfigt ift, und in febr vielen Gegenben ber Strom zwischen amei fteil abgeschnittenen Ufern lauft, wogwischen er fein tiefliegenbes Bett vermuthlich felbst eingeschnitten bat. Man findet es febr nutlich, bag fast alle Strome in bem größesten Theile ihres Laufes einen gewiffen Grad Geschwindigkeit nicht überschreiten, ber ziemlich maßig ift und wodurch fie schiffbar find. Dbaleich nun bieses im Anfange von ber fo febr verschiebenen Abschuffigfeit bes Bobens, woruber fie laufen, taum allein ohne besondere Runft zu erwarten ftunbe, fo lagt fich boch leichtlich erachten, bag mit ber Beit ein gewiffer Grad ber Schnelligkeit fich von felbit habe finden muffen. ben sie nicht leichtlich überfreffen konnen, ber Boben bes gandes mag abschuffig fein, wie er will, wenn er nur loder ift. Denn fie werben ihn fo lange abspulen, fich hineinarbeiten und ihr Bette an einigen Orten fenten, an anderen erhoben, bis basjenige, mas fie vom Grunde fortreißen, wenn fie angeschwollen find, bemjenigen, mas fie in ben Beiten ber trageren Bewegung fallen laffen, ziemlich gleich ift. Die Gewalt wirkt bier fo lange, bis fie fich felbst jum gemäßigteren Grabe gebracht hat, und bis bie Bechselwirfung bes Unfloges und bes Wiberstandes zur Gleichheit ausgeschlagen ift.

Die Natur bietet unzählige Beispiele von einer ausgebreiteten Ruchbarkeit einer und ebenderselben Sache zu einem vielsältigen Gesbrauche dar. Es ist sehr verkehrt, diese Bortheile sogleich als 3wede, und als diesenigen Ersolge anzusehen, welche die Bewegungsgründe enthielten, weswegen die Ursachen derselben durch gottliche Willuhr in der Welt angeordnet wurden. Der Mond schafft unter anderen Bortheilen auch diesen, daß Ebbe und Fluth Schiffe auch wider oder ohne Winde vermittelst der Ströme in den Straßen und nahe beim sessen Und mach die Bewegung setzen. Vermittelst seiner und der Jupisters-Trabanten sindet man die Länge des Meeres. Die Producte aus allen Naturreichen haben ein jedes eine große Nutbarkeit, wo-

von man einige auch jum Gebrauche macht. Es ift eine widerfinnige Art zu urtheilen, wenn man, wie es gemeiniglich geschieht, biese alle zu ben Bewegungegrunden ber gottlichen Babl gablt und fich megen bes Bortheils der Jupitersmonde auf Die weife Anstalt bes Urbebers beruft, die ben Menschen baburch ein Mittel, Die Lange ber Derter zu bestimmen, bat an bie Sand geben wollen. Man bute fich, bag man bie Spotterei eines Boltaire nicht mit Recht auf fich riebe, ber in einem abnlichen Tone fagt: febet ba, warum wir Rafen baben, ohne 3weifel, bamit wir Brillen barauf fteden tonnten. Durch bie gottliche Willfuhr wird noch nicht genugsamer Grund angegeben. weswegen ebendieselben Mittel, Die einen 3med zu erreichen allein nothig waren, noch in foviel anderer Beziehung vortheilhaft feien. Diejenige bewundernswurdige Gemeinschaft, die unter ben Wesen alles Erschaffenen herrscht, daß ihre Naturen einander nicht fremd find, sondern in vielfacher Harmonie verknupft sich zu einander von felbst fcbicken, und eine ausgebreitete nothwendige Bereinbarung gur gefammten Bolltommenbeit in ihren Befen enthalten, bas ift ber Grund fo mannigfaltiger Rusbarteiten, bie man nach unferer Dethobe als Beweisthumer eines hochst weisen Urhebers, aber nicht in allen Fallen als Anstalten, bie burch befondere Beisheit mit ben ubrigen um ber befonderen Rebentheile willen verbunden worben, anseben fann. Done Zweifel find bie Bewegungsgrunde, weswegen Jupiter Monde baben follte, pollständig, wenngleich niemals durch bie Erfindung ber Sebrobre biefelbe ju Deffung ber gange gemutt wurden. Diese Rupen, die als Nebenfolgen anzusehen find, kommen gleichwohl mit in Anschlag, um die unermegliche Große bes Urbebers aller Dinge baraus abzunehmen. Denn fie find nebst Millionen anderen abnlicher Art Beweisthumer von der großen Rette, Die felbft in ben Möglichkeiten ber Dinge bie Theile ber Schopfung vereinbart, die einander nichts anzugeben icheinen; benn fonft tann man auch nicht allemal bie Nugen, bie ber Erfolg einer freiwilligen Unftalt nach fich zieht und bie ber Urheber kennt und in feinem Rathfchluffe mit befaßt, um beswillen zu ben Bewegungsgrunden folcher Bahl zählen, wenn biefe nämlich auch unangefeben folder Neben-

1

folgen ichon vollständig waren. Ohne 3weifel bat bas Waffer barum nicht bie Natur fich magrecht zu flellen, bamit man fich barin fpiegeln fonne. Dergleichen beobachtete Nutbarkeiten fonnen, wenn man mit Bernunft urtheilen will, nach ber eingeschrankten phyfischtheologiichen Methobe, die im Gebrauche ift, gar nicht zu ber Absicht, die man hier vor Augen hat, genutt werben. Nur einzig und allein ber Bufab, ben wir ihr zu geben gefucht haben, kann folche gefammelte Beobachtungen zu Grunden ber wichtigen Folgerung auf Die allgemeine Unterordnung aller Dinge unter ein bochft weises Wefen Erweitert eure Absichten, so viel ihr konnt, über tuchtia machen. bie unermeglichen Nugen, bie ein Geschopf in tausenbfacher Begiebung, wenigstens ber Doglichkeit nach, barbietet, (ber einzige Rofosbaum ichafft bem Indianer ungablige,) verenupft in bergleiden Beziehungen bie entlegenften Glieber ber Schopfung mit ein-Wenn ihr die Producte ber unmittelbar kunftlichen Unftalanber. ten geziemend bewundert habt, fo unterlaffet nicht, auch in dem ergogenden Unblid ter fruchtbaren Beziehung, Die Die Doglichkeiten ber erschaffenen Dinge auf burchgangige Sarmonie baben, und ber ungefünstelten Abfolge so mannigfaltiger Schönheit, Die fich von felbst barbietet, biejenige Macht zu bewundern und anzubeten, in beren ewiger Grundquelle die Besen ber Dinge zu einem vortrefflichen Plane gleichsam bereit barliegen.

Ich merke im Borübergehen an, daß die große Gegenverhalteniß, die unter den Dingen der Welt, in Ansehung des hausigen Anlasses, den sie zu Aehnlichkeiten, Analogien, Parallelen, und wie man sie sonst nennen will, geben, nicht so ganz flüchtig verzient übersehen zu werden. Dhne mich bei dem Gebrauch, den dieses auf Spiele des Wißes hat und der mehrentheils nur eingebildet ist, auszuhalten, liegt hierin noch für den Philosophen ein, wie mich dunkt, wichtiger Gegenstand des Nachdenkens verborgen, wie solche Uebereinkunft sehr verschiedener Dinge in einem gewissen gemeinsschaftlichen Grunde der Gleichsörmigkeit so groß und weitlauftig, und doch zugleich so genau sein könne. Diese Analogien sind auch sehr nothige Hulsmittel unserer Erkenntniß, die Mathematik selber

liefert beren einige. Ich enhalte mich, Brifpiele anzuführen, benn es ist zu besorgen, bag nach ber verschiebenen Art, wie bergleichen Achnlichkeiten empfunden werden, sie nicht bieselbe Wirkung über jeben anderen Berstand haben mochten, und der Gedanke, den ich hier einstreue, ist ohnedem unvollendet und noch nicht genugsam verständlich.

Benn man fragen follte, welches benn ber Gebrauch fei, ben man von ber großen Einheit in ben mancherlei Berhaltniffen bes Raumes, welche ber Deftunftler erforicht, machen tonnte, fo vermuthe ich, bag allgemeine Begriffe von ber Ginheit ber mathematischen Objecte auch bie Grunde ber Einheit und Bolltommenheit in ber Ratur fonnten zu erkennen geben. 3. E. es ift unter allen Riguren bie Birtelfigur biejenige, barin eben ber Umtreis ben großeft moglichen Raum befchließt, ben ein folder Umfang nur befaffen tann, barum namlich, weil eine genaue Gleichheit in bem Abstande biefer Umgrenzung von einem Mittelpuncte barin burchgangig berricht. Wenn eine Rigur burch gerabe Linien foll eingeschloffen werben, fo tann bie größest mögliche Gleichheit in Ansehung bes Abstandes berfelben vom Mittelpuncte nur Statt finden , wenn nicht allein bie Entfernungen ber Binkelpuncte von biefem Mittelpuncte untereinander, sondern auch bie Pervenditel aus biefem auf die Seiten einander vollig gleich find. Daraus wird nun ein regelmäßiges Polygon, und es zeigt fich burch die Geometrie, daß mit ebendemselben Ums freise ein anderes Polygon von eben ber Babl Seiten jederzeit einen fleineren Raum einschließen murbe, als bas regulare. Roch ift eine, und zwar die einfachste Art ber Gleichheit in bem Abstande von einem Mittelpuncte moglich, namlich wenn blos die Entfernung ber Winkelpuncte bes Bielecks von bemfelben Mittelpuncte burchgangig gleich ift, und ba zeigt fich, bag ein jebes irregulare Polyaon, welches im Birtel fteben tann, unter allen ben großeften Raum einschließt, ber von ebenbenfelben Seiten nur immer tann beschloffen Mußer biesem ift zulett basjenige Polygon, in welchem noch überbem bie Große ber Seite bem Abstande bes Winkelpuncts vom Mittelpuncte gleich ift, bas ift, bas regelmäßige Sechsed unter allen Figuren überhaupt diejenige, die mit dem kleinsten Umfange ben großesten 94

Raum fo einschließt, daß fie zugleich, außerlich mit anberen aleichen Riguren ausammengesett, teine Bwifchenraume übrig lagt. Es bietet fich bier febr balb biefe Bemertung bar, bag bie Gegenverhaltnig bes Großeften und Rleinsten im Raume auf die Gleichbeit ankommt. Und ba bie Natur sonften viel Ralle einer nothwendigen Bleichheit an bie Sand gibt, so konnen bie Regeln, bie man aus ben gebachten gallen ber Geometrie in Ansehung bes allgemeinen Grundes folder Gegenverhaltnig bes Großesten und Rleinften zieht. auch auf die nothwendige Beobachtung bes Gesetzes ber Sparsam: feit in ber Ratur angewandt werben. In ben Gefeben bes Stoffes ift insoferne jeberzeit eine gewisse Gleichheit nothwendig: bag, nach bem Stoffe, wenn fie unclastisch find, beiber Korper Geschwindiakeit jederzeit gleich fei, daß, wenn fie elastisch find, beibe burch die Reberkraft immer gleich geftoßen werben, und zwar mit einer Rraft, womit ber Stoß geschabe, bag ber Mittelpunct ber Schwere beiber Rorver burch ben Stoß in feiner Rube ober Bewegung gar nicht verandert wird zc. zc. Die Berhaltniffe bes Raums find fo unendlich mannigfaltig, und verstatten gleichwohl eine so gewiffe Erkennt: nig und klare Unschauung, bag, gleichwie sie schon ofters zu Sombolen ber Erkenntnisse von gang anderer Art vortrefflich gebient baben, (a. E. bie Erwartungen in ben Gludbfallen auszubruden,) alfo auch Mittel an bie Sand geben fonnen, bie Regeln ber Bollfom: menheit in naturlich nothwendigen Birtungegefegen, -infoferne fie aut Berbaltniffe ankommen, aus ben einfachften und allgemeinften Grunben zu erkennen.

Ehe ich diese Betrachtung beschließe, will ich alle verschiedenen Grade der philosophischen Erklarungsart der in der Welt vorkommenden Erscheinungen der Bollkommenheit, insoserne man sie indegesammt unter Gott betrachtet, ansühren, indem ich von dersenigen Art zu urtheilen ansange, wo die Philosophie sich noch verbirgt, und bei derzenigen endige, wo sie ihre größte Bestrebung zeigk. Ich rede von der Ordnung, Schönheit und Anständigkeit, insoserne sie der Grund ist, die Dinge der Welt auf eine der Weisheit ansständige Art einem göttlichen Urheber unterzuordnen.

Erstlich, man kann eine einzelne Begebenheit in bem Laufe ber Natur als etwas unmittelbar von einer gottlichen Handlung Herrührendes ansehen, und die Philosophie hat hier kein anderes Geschäft, als nur einen Beweisgrund bieser außerordentlichen Ab-hängigkeit anzuzeigen.

3meitens, man betrachtet eine Begebenheit ber Belt als eine, worauf als auf einen einzelnen Kall bie Mechanik ber Welt von ber Schopfung ber besonders abgerichtet mar, wie g. G. bie Gunbffuth nach bem Lehrgebaude verschiedener Meueren. Alebenn ift aber die Begebenheit nicht weniger übernaturlich. wiffenschaft, wovon bie gebachten Beltweisen hiebei Gebrauch machen, bient nur baju, ihre eigene Gefdidlichkeit ju zeigen, und etwas zu erfinnen, was fich etwa nach allgemeinen Raturgefepen ereignen tonnte, und beffen Erfolg auf bie vorgegebene außerorbentliche Begebenheit binausliefe. Denn fonft ift ein folches Berfahren ber gottlichen Beisheit nicht gemaß, bie niemalen barauf abzielt. mit unnuber Runft zu prablen, welche man felbst an einem Menfchen tabeln murbe, ber, wenn ihn g. E. nichts abhielte, eine Ranone unmittelbar abzufeuern, ein Feuerschloß mit einem Uhrwerk anbringen wollte, wodurch fie in bem gesetzten Augenblide burch mechanische finnreiche Mittel losbrennen foute.

Drittens, wenn gewisse Stucke der Natur als eine von der Schöpfung her dauernde Anstalt, die unmittelbar von der Hand bes großen Werkmeisters herrührt, angesehen werden; und zwar wie eine Anstalt, die als ein einzelnes Ding, und nicht wie eine Ansordnung nach einem beständigen Gesetz eingeführt worden. 3. E. wenn man behauptet, Gott habe die Gebirge, die Flüsse, die Plazneten, und ihre Bewegung mit dem Ansange aller Dinge zugleich unmittelbar geordnet. Da ohne Zweisel ein Zustand der Natur der erste sein muß, in welchen die Form der Dinge ebensowohl, wie die Materie unmittelbar von Gott abhängt, so hat diese Art zu urtheizlen insoserne einen philosophischen Grund. Indessen weil es übereilt ist, ehe und bevor man die Tauglichkeit, die den Naturdingen nach allgemeinen Gesetzen eigen ist, geprüst hat, eine Anstalt unmittelbar

96

ber Schöpfungshandlung beizumeffen, barum, weil fie vortheilhaft und orbentlich ift, so ift fie insoweit nur in febr kleinem Grabe philosophisch.

Biertens, wenn man einer fünftlichen Ordnung ber Ratur etwas beimift, bevor bie Ungulanglichkeit, bie fie hiezu nach gemeinen Gefeten bat, geborig erfannt worben, 3. E. wenn man etwas aus ber Ordnung bes Pflangen : und Thierreichs erklart, mas vielleicht in gemeinen mechanischen Rraften liegt, blos beswegen, weil Ordnung und Schonbeit barin groß find. Das Philosophische biefer Urt zu urtheilen ift alsbenn noch geringer, wenn ein jebes einzelne Thier ober Pflanze unmittelbar ber Schopfung unteraeorbnet wird, als wenn außer einigem unmittelbar Erschaffenen bie anberen Producte bemfelben nach einem Gefete ber Beugungsfähigkeit, (nicht blos bes Auswickelungsvermogens) untergeordnet werben, weil im letteren Kall mehr nach ber Ordnung ber Ratur erklart wird; es mußte benn fein, bag biefer ihre Unzulanglichkeit in Ansehung beffelben klar erwiesen werden konnte. Es gebort aber auch ju biefem Grabe ber philosophischen Erklarungsart eine jebe Ableitung einer Unffalt in ber Welt aus funftlichen, und um einer Absicht willen errichteten Gesehen überhaupt, und nicht blos im Thier : und Pflan: genreiche \*). 3. E. wenn man von bem Schnee und ben Norbscheinen so rebet, als ob die Ordnung ber Natur, die beibe bervorbringt, um bes Nugens bes Gronlanders ober Lappen willen, (bamit er in ben langen Nachten nicht gang im Finstern fei,) eingeführt ware, obgleich es noch immer zu vermuthen ift, bag biefes eine wohlpaffende Nebenfolge mit nothwendiger Einheit aus anderen Gefeten fei. Man ift fast jederzeit in Gefahr biefes Fehlers, wenn man einigen Ruten ber Menschen jum Grunde einer besonderen gottlichen Beranftaltung angibt, 3. E. baß Balb und Felb meh-

<sup>\*)</sup> Ich habe in der zweiten Nummer der britten Betrachtung diese Absignitts, unter den Beispielen der fünstlichen Naturordnung blos die aus dem Pflanzen: und Thierreiche angeführt. Es ist aber zu merken, daß eine jede Anordnung eines Sesesse um eines besonderen Nupens willen, darum, weil sie hiedurch von der nothwendigen Einheit mit anderen Naturgesesen ausgenommen wird, fünstlich sei, wie aus einigen hier erwähnten Beispielen zu erseben.

97

rentheils mit gruner Farbe bebeckt find, weil diese unter allen Farben die mittlere Starke hat, um das Auge in mäßiger Uebung zu erzhalten. Hiegegen kann man einwenden, daß der Bewohner der Davidsstraße vom Schnee fast blind wird und seine Zuslucht zu den Schneebrillen nehmen muß. Es ist nicht tadelhaft, daß man die nühlichen Folgen aufsucht und sie einem gutigen Urheber beimißt, sondern daß die Ordnung der Natur, darnach sie geschehen, als kunstlich und willkührlich mit anderen verbunden vorgestellt wird, da sie doch vielleicht mit anderen in nothwendiger Einheit steht.

Runftens. Um Dehreften enthalt bie Methode über bie volls tommenen Anstalten ber Natur ju urtheilen, ben Geift mahrer Beltweisheit, wenn fie jederzeit bereit, auch übernaturliche Begebenheiten augulaffen, imgleichen die mahrhaftig kunftlichen Unordnungen ber Ratur nicht zu verkennen, hauptfachlich bie Abzielung auf Bortbeile und alle Wohlgereimtheit fich nicht hindern laft, Die Grunde bavon in nothwendigen allgemeinen Gefeten aufzusuchen, mit großer Uchtsamkeit auf die Erhaltung der Einheit und mit einer vernünftigen Abneigung, bie Bahl ber Naturursachen sum berenwillen zu verviel-Wenn hiezu noch bie Aufmerkfamkeit auf die allgemeinen Regeln gefügt wird, welche ben Grund ber nothwendigen Berbindung besienigen, mas naturlicher Weise ohne besondere Unstalt vorgeht, mit ben Regeln bes Bortheils ober ber Unnehmlichkeit vernunftiger Wefen konnen begreiflich machen, und man alsbenn zu bem gottlis chen Urheber hinaufsteigt, so erfullt biese physischtheologische Art zu urtheilen ihre Pflichten gehörig \*).

<sup>\*)</sup> Ich will hiemit nur fagen, bag biefes ber Weg fur bie menschliche Bernunft sein muffe. Denn wer wird es gleichwohl jemals verhuten konnen, hiebei vielfaltig zu irren, nach bem Pope:

Beh, ichreibe Gottes weiser Ordnung des Regimentes Regeln vor, Dann fehre wieder in dich selber gulegt gurud und fei ein Thor.

#### Siebente Betrachtung.

Rosmogonie.

Eine Oppothese mechanischer Erflarungsart des Ursprungs der Belttorper und der Urfachen ihrer Bewegungen, gemaß ben vorher erwiesenen Regeln.

Die Rigur ber Simmelstorper, Die Mechanit, nach ber fie fich bewegen und ein Beltspftem ausmachen, imgleichen bie mancherlei Beranderungen, benen die Stellung ihrer Rreise in ber Kolge ber Beit unterworfen ift, Alles biefes ift ein Theil ber naturwiffenschaft geworben, ber mit fo großer Deutlichkeit und Gewißheit begriffen wird, bag man auch nicht eine einzige andere Ginficht follte aufzeigen konnen, welche einen naturlichen Gegenstand, (ber nut einigermaßen biefes seiner Mannigfaltigkeit beikame,) auf eine fo ungezweifelt richtige Art und mit folder Augenscheinlichkeit erklarte. Wenn man biefes in Erwägung zieht, follte man ba nicht auch auf bie Bermuthung gerathen, bag ber Buftand ber Natur, in welchem biefer Bau feinen Anfang nahm, und ihm die Bewegungen, die jest nach fo einfachen und begreiflichen Gefeben fortbauern, zuerft eingebrudt worden, ebenfalls leichter einzusehen und faglicher fein werben, als vielleicht bas Dehrefte, wovon wir fonft in ber Ratur ben Urfprung suchen. Die Grunde, bie biefer Bermuthung gunftig find, liegen am Lage. Mue biefe himmelskörper find runde Daffen, soviel man weiß, ohne Organisation und geheime Kunftzuberei-Die Rraft, baburch fie gezogen werben, ift allem Unseben nach eine ber Materie eigene Grundfrast, barf alfo und kann nicht erklärt werben. Die Wurfsbewegung, mit welcher fie ihren Flug verrichten, und bie Richtung, nach ber biefer Schwung ihnen ertheilt worden, ift zusammt ber Bilbung ihrer Maffen bas Sauptsächlichfte, ja fast bas Ginzige, wovon man bie erften naturlichen Urfachen gu Einfache und bei Beitem nicht fo verwickelte Birkunsuchen bat. gen, wie die meiften anderen ber natur find, bei welchen gemeinig= lich bie Gefete gar nicht mit mathematischer Richtigkeit bekannt find, nach benen fie gescheben, ba fie im Gegentheil bier in bem

begreislichsten Plane vor Augen liegen. Es ist auch bei einem so großen Anschein eines glucklichen Erfolgs sonsten nichts im Wege, als der Eindruck von der rührenden Größe eines solchen Naturstücks, als ein Sonnenspstem ist, wo die natürlichen Ursachen alle verdachtig sind, weil ihre Zulänglichkeit viel zu nichtig und dem Schöpfungsrechte des obersten Urhebers entgegen zu sein scheint. Allein könnte man eben dieses nicht auch von der Mechanik sagen, wodurch ein großer Welthau, nachdem er einmal da ist, seine Bewegungen sorthin erhält? Die ganze Erhaltung derselben kommt auf ebendafelbe Geseh an, wornach ein Stein, der in der Luft geworfen ist, seine Bahn beschreibt; ein einfaches Geseh, fruchtbar an den regelzmäßigsten Bolgen, und würdig, daß ihm die Aufrechthaltung eines ganzen Weltbaues anvertraut werde.

Bon ber anderen Seite, wird man fagen, ift man nicht vermo. gend, bie Natururfachen beutlich zu machen, wodurch bas verächtlichste Kraut nach völlig begreiflichen mechanischen Gefeben erzeugt merbe, und man maat sich an die Erklarung von bem Ursprunge eines Weltspftems im Großen. Allein ift jemals ein Philosoph auch im Stande gemesen, nur die Gesete, wornach ber Bachsthum ober bie innere Bewegung in einer ichon vorhandenen Pflange gefchiebt, bermaßen beutlich und mathematisch ficher zu machen, wie biejenis gen gemacht find, welchen alle Bewegungen ber Weltforver gemäß find? Die Natur ber Gegenstande ift hier gang verandert. Das Große, bas Erstaunliche ift bier unendlich begreiflicher, als bas Rleine und Bewundernswurdige, und die Erzeugung eines Planeten, aufammt ber Urfache ber Burfebewegung, wodurch er geschleubert wird, um im Rreise ju laufen, wird allem Unscheine nach leichter und beutlicher einzuseben fein, als die Erzeugung einer einzigen Schneeflode, in ber bie abgemeffene Richtung eines fechsedigten Sternes bem Unschen nach genauer ift, als bie Rundung ber Rreise, worin Planeten laufen, und an welcher bie Strablen viel richtiger fich auf eine Blache beziehen, ale bie Bahnen biefer Simmeletorper es gegen ben gemeinschaftlichen Plan ihrer Kreisbemegungen thun.

3ch werde ben Bersuch einer Erklarung von dem Ursprunge 7\*

bes Beltbaues nach allgemeinen mechanischen Gefeben barlegen. nicht von ber gefammten Raturordnung, fonbern nur von ben gro-Ben Maffen und ihren Kreisen, welche bie robeste Grundlage ber Ratur ausmachen. Ich boffe Einiges zu fagen, mas Anberen zu wichtigen Betrachtungen Unlag geben kann, obgleich mein Entwurf arob und unausgearbeitet ift. Einiges bavon hat in meiner Deinung einen Grad ber Bahricheinlichkeit, ber bei einem fleineren Gegenstande wenig Zweifel übrig laffen wurbe, und ber nur bas Borurtheil einer größeren erforderlichen Runft, als man ben allgemeinen Naturaefeten autraut, entgegenfteben tann. Es gefcbiebt oft: baß man basjenige zwar nicht findet, was man eigentlich sucht, aber boch auf biefem Bege andere Bortheile; bie man nicht vermuthet, antrifft. Auch ein folcher Rugen wurde ein genugsamer Sewinn fein, wenn er fich bem Rachbenten Unberer barbote, gefet auch, bag bie Sauptzwede ber Sopothese babei verschwinden follten. 3ch werbe bie allgemeine Gravitation ber Materie nach bem Remton oder feinen Nachfolgern biebei vorausfegen. Diejenigen. welche etwa burch eine Definition ber Metaphpfit nach ihrem Beschmade glauben, die Folgerung scharffinniger Manner aus Beobachtung und mathematischer Schlufart zu vernichten, werben bie folgenben Sate als etwas, bas überbem mit ber Sauptablicht biefer Schrift nur eine entfernte Berwandtichaft hat, überschlagen tonnen.

1..

Erweiterte Aussicht in den Inbegriff des Universum.

Die sechs Planeten mit ihren Begleitern bewegen sich in Kreifen, die nicht weit von einem gemeinschaftlichen Plane, namlich der verlängerten Aequatorssläche der Sonne abweichen. Die Kometen dagegen lausen in Bahnen, die sehr weit davon absiehen, und schweisen nach allen Seiten weit von dieser Beziehungssläche aus. Wenn nun, anstatt so weniger Planeten oder Kometen, einige tausend berselben zu unserer Sonnenwelt gehörten, so wurde der Thierskreis als eine von unzähligen Sternen erleuchtete Zone, oder wie ein Streif, der sich in einem blassen Schimmer verliert, erscheinen,



in welchem einige nabere Planeten in ziemlichem Glanze, Die ente fernten aber burch ibre Menge und Mattigfeit bes Lichts nur eine neblichte Erscheinung barftellen murben. Denn es murben bei ber Rreisbewegung, barin alle biefe insgesammt um bie Sonne ftunden, ieberzeit in allen Theilen biefes Thierfreifes einige fein, wenngleich andere ihren Plat verandert hatten. Dagegen murben die Rometen bie Gegenben zu beiben Seiten biefer lichten Bone in aller moglichen Berftreuung bebeden. Wenn wir burch biefe Erbichtung vorbereitet, (in welcher wir nichts weiter, als bie Menge ber Korper unferer Planetenwelt in Gebanten vermehrt haben,) unfere Augen auf ben weiteren Umfang bes Universum richten, fo feben wir wirklich eine lichte Bone, in welcher Sterne, ob fie zwar allem Unsehen nach febr ungleiche Beiten von uns haben, bennoch ju einer und ebenberselben Rlache bichter, wie anderwarts gehauft find, bagegen bie himmelbgegenben zu beiben Seiten mit Sternen nach aller Art ber Berftreuung bebeckt find. Die Milchftrage, Die ich meine, bat febr genau bie Richtung eines großeften Birkels, eine Beftimmung, bie aller Aufmerksamkeit werth ift, und baraus fich verfteben laßt, baß unfere Sonne, und wir mit ihr uns in bemjenigen heere ber Sterne mit befinden, welches fich zu einer gewissen gemeinschaftli= den Beziehungeflache am Deiften brangt; und bie Analogie ift bier ein fehr großer Grund zu vermuthen: bag biefe Sonnen, zu beren Babl auch bie unfrige gehort, ein Weltspftem ausmachen, bas im Großen nach ahnlichen Gefegen geordnet ift, als unfere Planeten: welt im Rleinen; bag alle biefe Sonnen fammt ihren Begleitern irgend einen Mittelpunct ihrer gemeinschaftlichen Rreife haben mogen, und bag fie nur um ber unermeglichen Entfernung willen und megen ber langen Zeit ihrer Kreislaufe ihre Derter gar nicht zu veranbern scheinen, obzwar bennoch bei etlichen wirklich einige Berrudung ihrer Stellen ift beobachtet worben; bag bie Bahnen biefer großen Weltkorper fich eben fo auf eine gemeinschaftliche Flache begieben, von ber fie nicht abweichen, und bag biejenigen, welche mit weit geringerer Baufung bie übrigen Gegenden bes Simmels einnehmen, ben Rometen unserer Planetenwelt barin abnlich find.

Aus biesem Begriffe, ber, wie mich dunkt, die größeste Bahrsscheinlichkeit hat, läßt sich vermuthen, daß, wenn es mehr solche hösere Beltordnungen gibt, als diejenige, dazu unsere Sonne gehört, und die dem, der in ihr seinen Stand hat, die Erscheinung der Milchstraße verschafft, in der Tiese des Weltraums einige derselben wie blasse schlichmernde Plaze werden zu sehen sein, und wenn der Beziehungsplan einer solchen anderen Zusammenordnung der Firssterne schief gegen und gestellt ist, wie elliptische Figuren erscheinen werden, die in einem kleinen Raum aus großer Weite ein Sonnenschstem, wie das von unserer Milchstraße ist, darstellen. Und derzielchen Pläzhen hat wirklich die Astronomie schon vorlängst entzelt, obgleich die Meinung, die man sich davon gemacht hat, sehr verschieden ist, wie man in des Herrn von Naupertuis Buche von der Figur der Sterne sehen kann.

Ich wunsche, daß diese Betrachtung mit einiger Ausmerksams keit möchte erwogen werden. Nicht allein, weil der Begriff, der badurch von der Schöpfung erwächst, erstaunlich viel rührender ist, als er sonst sein kann, (indem ein unzählbares Heer der Sonnen, wie die unfrige, ein System ausmacht, dessen Glieder durch Kreisbewegungen verbunden sind, diese Systeme selbst aber, deren vermuthlich wieder unzählige sind, wovon wir einige wahrnehmen konnen, selbst Glieder einer noch höheren Ordnung sein mögen,) sondern wich, weil selbst die Beobachtung der und nahen Kirsterne, oder Almehr langsam wandelnden Sonnen durch einen solchen Begriff leitet, vielleicht Manches entbecken kann, was der Ausmerksamkeit twischt, insverne nicht ein gewisser Plan zu untersuchen ist.

2.

Grunde für einen mechanischen Ursprung unserer Planeten= welt überhaupt.

Die Planeten bewegen sich um unsere Sonne insgesammt nach einerlei Richtung und nur mit geringer Abweichung von einem gemeinschaftlichen Beziehungsplane, welcher bie Efliptik ift, gerabe

fo, als Rorper, bie burch eine Materie fortgeriffen werben, bie, indem fie ben gangen Raum anfüllt, ihre Bewegung wirbelnb um eine Achie verrichtet. Die Planeten find insgesammt fcmerjur Sonne bin, und bie Große bes Seitenschwunges mußte eine genau abgemeffene Richtigkeit haben, wenn sie baburch in Birkelkreifen gu laufen follen gebracht werben, und wie bei bergleichen mechanischer Birtung eine geometrische Genauigkeit nicht zu erwarten fleht, so weichen auch alle Rreise, obzwar nicht viel, von ber Birkelrundung ab. Gie befteben aus Materien, Die nach Newton's Berechnungen, je entfernter fie von ber Sonne find, von befto minberer Dichtigkeit find, sowie auch ein Jeber es naturlich finden murbe. wenn sie sich in dem Raume, darin sie schweben, von einem baselbit gerftreuten Beltftoff gebilbet batten. Denn bei ber Beftrebung, momit Alles jur Sonne fintt, muffen bie Materien bichterer Art fic mehr jur Sonne brangen und fich in ber Rabbeit ju ihr mehr baufen, als bie von leichterer Art, beren Kall wegen ihrer minberen Dichtigkeit mehr verzögert wirb. Die Materie ber Sonne aber ift nach bes von Buffon Bemerkung an Dichtigkeit berjenigen, bie bie fummirte Daffe aller Planeten zusammen haben murbe, ziemlich gleich, welches auch mit einer mechanischen Bilbung wohl zusammenftimmt, nach welcher in verschiedenen Soben, aus verschiedenen Sattungen der Clemente Die Planeten fich gebilbet haben mogen, fonft alle übrige aber, bie biefen Raum erfüllten, vermengt auf ihren gemeinschaftlichen Mittelpunct, bie Sonne, mogen niebergefturgt fein.

Derjenige, welcher diesem ungeachtet bergleichen Bau unmittelbar in die Hand Gottes will übergeben wissen, ohne desfalls den mechanischen Gesehen etwas zuzutrauen, ist genothigt etwas anzussühren, weswegen er hier dasjenige nothwendig sindet, was er sonst in der Naturlehre nicht leichtlich zulästt. Er kann gar keine Zwecke nennen, warum es besser wäre, daß die Planeten vielmehr nach einer Richtung, als nach verschiedenen, nahe zu einem Beziehungsplane, als nach allerlei Gegenden in Kreisen liefen. Der himmelsraum ist anzeit leer, und bei aller dieser Bewegung wurden sie einander keine Hindernisse leisten. Ich bescheide mich gerne, daß es verborgene

Bwecke geben könnte, die nach der gemeinen Rechanik nicht waren erreicht worden, und die kein Mensch einsieht; allein es ist Keinem erlaubt, sie vorauszuseigen, wenn er eine Meinung darauf gründen will, ohne daß er sie anzuzeigen vermag. Wenn denn endlich Gott unmittelbar den Planeten die Wurfskraft ertheilt und ihre Kreise gestellt hatte, so ist zu vermuthen, daßksie nicht das Merkmal der Unvollkommenheit und Abweichung, welches dei jedem Product der Natur anzutressen, an sich zeigen wurden. War es gut, daß sie sich auf eine Fläche beziehen sollten, so ist zu vermuthen, er würde ihre Kreise genau darauf gestellt haben, war es gut, daß sie der Zirkelbewegung nahe kämen, so kann man glauben, ihre Bahn würde genau ein Zirkelkreis geworden sein, und es ist nicht adzusehen, weszwegen Ausnahmen von der genauesten Richtigkeit selbst bei demjenigen, was eine unmittelbare göttliche Kunsthandlung sein sollte, übrig bleiben mußten.

Die Glieber ber Sonnenwelt aus ben entferntesten Gegenden, die Kometen, laufen sehr ercentrisch. Sie könnten, wenn es auf eine unmittelbare gottliche Handlung ankäme, ebensowohl in Zirkelkreisen bewegt sein, wenngleich ihre Bahnen von der Ekliptik noch so sehr abweichen. Die Nugen der so großen Ercentricität werden in dies sem Kall mit großer Kühnheit ersonnen, denn es ist eher begreislich, daß ein Weltkörper, in einer Himmelsregion, welche es auch sei, in gleichem Abstande immer bewegt, die dieser Weite gemäße Sinrichtung habe, als daß er auf die große Verschiedenheit der Weiten gleich vortheilhaft eingerichtet sei; und was die Vortheile, die Newton anssührt, anlangt, so ist sichtbar, daß sie sortheile, die Newton ansschiellschie haben, außer daß bei der einmal vorausgesetzten unmitztelbaren göttlichen Unordnung sie doch zum Mindesten zu einigem Vorwande eines Zwecks bienen können.

Am Deutlichsten fällt biefer Fehler, ben Bau ber Planetenwelt gottlichen Absichten unmittelbar unterzuordnen, in die Augen ba, wo man von der mit der Zunahme ber Entfernungen umgekehrt abnehmenden Dichtigkeit der Planeten Bewegungsgrunde erdichten will. Der Sonnen Wirkung, heißt es, nimmt in diesem Maaße ab, und

es war anständig, daß die Dichtigkeit der Korper, die durch sie sollten erwärmt werden, auch dieser proportionirlich eingerichtet wurde.
Nun ist bekannt, daß die Sonne nur eine geringe Tiese unter die
Oberstäche eines Weltkörpers wirkt, und aus ihrem Einstusse, benselben zu erwärmen, kann also nicht auf die Dichtigkeit des ganzen
Klumpens geschlossen werden. Hier ist die Folgerung aus dem
Bwede viel zu groß. Das Mittel, nämlich die verminderte Dichtigkeit des ganzen Klumpens begreift eine Weitläuftigkeit der Anstalt,
welche für die Größe des Zwecks überstüssig und unnöthig ist.

In allen naturlichen hervorbringungen, insoferne fie auf Boblgereimtheit, Ordnung und Nugen hinauslaufen, zeigen fich gwar Uebereinstimmungen mit gottlichen Abfichten, aber auch Merkmale bes Urfprungs aus allgemeinen Gefeten, beren Folgen fich noch viel weiter, als auf folden einzelnen Kall erftreden und bemnach in jeber einzelnen Wirkung Spuren von einer Bermengung folder Gefete an fich zeigen, die nicht lediglich auf biefes einzige Product gerichtet waren. Um beswillen finden auch Abweichungen von ber größt= mbalichen Genauigkeit in Unsehung eines befonberen 3medes Statt. Dagegen wird eine unmittelbar übernaturliche Unffalt, barum weil ibre Ausführung gar nicht bie Folgen aus allgemeinen Wirkungsaefeten ber Materie vorausset, auch nicht burch befondere fich einmengende Rebenfolgen berfelben entftellt werben, fonbern ben Plan ber außerft möglichen Richtigkeit genau ju Stanbe bringen. naberen Theilen ber Planetenwelt jum gemeinschaftlichen Mittelpuncte ift eine größere Unnaherung jur völligen Ordnung und abgemeffenen Genauigkeit, die nach ben Grengen bes Spftems hinaus, ober weit von dem Beziehungsplane ju den Seiten in Regellofigfeit und Abweichungen ausartet, gerade fo, wie es von einer Berfaffung ju erwarten ift, die mechanischen Ursprungs ift. Bei einer unmittelbar gottlichen Unordnung fonnen niemals unvollständig erreichte 3mede angetroffen werben, fonbern allenthalben Beigt fich bie großefte Richtigfeit und Abgemeffenheit, wie man unter anderen am Bau ber Thiere gewahr wirb.

3.

Rurger Abriß ber mahrscheinlichsten Art, wie ein Planetenspstem mechanisch hat gebildet werden konnen.

Die eben jest angeführten Beweisgrunde für einen mechanischen Ursprung find so wichtig, baf felbst nur einige berfelben porlangf alle Raturforscher bewogen haben, die Urfache der Planetenkreise in naturlichen Bewegfraften ju fuchen, vornehmlich weil bie Planeten in ebenberselben Richtung, worin die Sonne fich um ibre Achse fowingt, um fie in Rreisen laufen und ibre Bahnen fo febr nabe mit ihrer Aequatorsflache jufammentreffen. Rewton mar ber große Berfiorer aller biefer Birbel, an benen man gleichwohl noch lange nach feinen Demonstrationen bing, wie' an bem Beispiel bes beruhmten herrn von Mairan- ju feben ift. Die sicheren und übergeugenden Beweisthumer ber Remton'ichen Beltweisheit zeigten augenscheinlich, bag fo etwas, wie die Wirbel fein follten, welche bie Planeten herumführten, gar nicht am himmel angetroffen werbe, und bag fo gang und gar fein Strom folder Fluffigfeit in biefen Raumen fei, bag felbst bie Rometenschweife quer burch alle biefe Rreife ibre unverrudte Bewegung fortfeben. Es mar ficher bieraus ju schließen: bag, sowie ber Simmeleraum jest leer ober unenblich bunne ift, feine mechanische Urfache Statt finden konne, bie ben Planeten ihre Kreisbewegung eindruckte. Allein fofort alle methanische Gesetze vorbeigeben und burch eine fuhne Soppothese Gott unmittelbar die Planeten werfen ju laffen, bamit fie in Ber: bindung mit ihrer Schwere fich in Kreisen bewegen follten, war ein au weiter Schritt, als bag er innerhalb bem Begirte ber Belt: weisbeit batte bleiben konnen. Es fallt alsbald in bie Augen, baß noch ein Ball übrig bleibe, wo mechanische Urfachen Diefer Berfaffung moglich find: wenn namlich ber Raum bes Planetenbaues, ber anjett leer ift, vorher erfullt war, um eine Gemeinschaft ber Bewegfrafte burch alle Gegenben biefes Begirts, worin bie Uns ziehung unserer Sonne herrscht, zu veranlaffen.

Und hier kann ich biejenige Beschaffenheit anzeigen, welche bie einzige mögliche ift, unter ber eine mechanische Urfache ber Simmelsbewegungen Statt finbet, welches jur Rechtfertigung einer Sopos thefe ein beträchtlicher Umftand ift, beffen man fich nur felten wirb rubmen tonnen. Da bie Raume anjest leer finb, fo muffen fie ebebem erfullt gewefen fein, fonft bat niemals eine ausgebreitete Birfung ber in Rreifen' treibenben Bewegfrafte Statt finden tonnen. Und es muß bemnach biefe verbreitete Materie fich bernach auf bie himmelbkorper versammelt haben; bas ift, wenn ich es naher betrachte, biefe Simmelskorper felbft werben fich aus bem verbreiteten Grundstoffe in ben Raumen bes Sonnenbaues gebilbet haben, und die Bewegung, die die Theilchen ihres Busammensages im Buffande ber Berftreuung batten, ift bei ihnen nach ber Bereinbarung in abgesonderten. Maffen übrig geblieben. Seitbem finb biefe Raume leer. Sie enthalten feine Materie, bie unter biefen Mittheilung bes Rreisschwunges bienen konnte. Körvern zur Aber fie find es nicht immer gewesen, und wir werden Bewegungen gewahr, wovon jest feine naturlichen Urfachen Statt finden fonnen, Die aber Ueberbleibsel bes alleralteften roben Bustandes ber Natur find.

Von dieser Bemerkung will ich nur noch einen Schritt thun, um mich einem wahrscheinlichen Begriffe von der Entstehungsart dieser großen Massen und der Ursache ihrer Bewegungen zu nahern, indem ich die grundlichere Vollsührung eines geringen Schattenrisses dem forschenden Leser selbst überlasse. Wenn demnach der Stoff zur Bildung der Sonne und aller Himmelskörper, die ihrer machtigen Anziehung zu Gebote stehen, durch den ganzen Raum der Planetenwelt zerstreut war, und es war irgend in dem Orte, den jeht der Klumpen der Sonne einnimmt, Materie von stärkeren Anziehungskrästen, so entstand eine allgemeine Senkung hiezu, und die Anzlehung des Sonnenkörpers wuchs mit ihrer Masse, und bie Anzlehung des Sonnenkörpers wuchs mit ihrer Masse. Es ist leicht zu vermuthen, daß in dem allgemeinen Fall der Partiseln selbst von den entlegensten Gegenden des Weltbaues die Materien dichterer Art in den tieseren Gegenden, wo sich Alles zum gemein:

schaftlichen Mittelpuncte hindrangte, nach bem Maage werbe gehauft baben, als fie bem Mittelvuncte naber waren, obzwar in allen Regionen Materien von allerlei Urt ber Dichtigkeit waren. nur bie Theilchen von ber schwerften Gattung konnten bas größte Bermogen baben, in biefem Chaos burch bas Gemenge ber leichteren au bringen, um in größere Nabbeit jum Gravitationspuncte ju gelangen. In ben Bewegungen, Die von verschiedentlich bobem Rall in der Sphare umber entsprangen, konnte niemals der Biberstand ber einander hindernden Partifeln fo vollfommen gleich fein, daß nicht nach irgend einer Seite bie erworbenen Geschwindigkeiten in Abbeugung ausschlagen sollten. Und in biesem Umftande zeigt fich eine fehr gemeine Regel ber Gegenwirkung ber Materien, bag fie einander folange treiben ober lenken und einschränken, bis fie fich bie minbefte Sinderniß leiften; welchem gemaß bie Seitenbewegungen fich endlich in eine gemeinschaftliche Umbrehung nach einer und ebenberfelben Gegend vereinigen mußten. Die Partifeln bemnach, woraus die Sonne gebildet wurde, kamen auf ihr schon mit biefer Seitenbewegung an, und bie Sonne aus fem Stoffe gebilbet, mußte eine Umbrehung in ebenberfelben Richtung haben.

Es ist aber aus ben Gesetzen ber Gravitation klar: daß in biesem herumgeschwungenen Weltstoffe alle Theile muffen bestrebt gewesen sein, ben Plan, der in der Richtung ihres gemeinschaftlichen Umschwunges durch den Mittelpunct der Sonne geht, und der nach unseren Schlussen mit der Aequatorsstäche dieses Himmelskörpers zusammentrisst, zu durchschneiden, wosern sie nicht schon sich in demselben besinden. Demnach werden alle diese Theile vornehmlich nahe zur Sonne ihre größeste Häufung in dem Raume haben, der der verlängerten Aequatorsstäche derselben nahe ist. Endlich ist es auch sehr natürlich, daß, da die Partikeln einander so lange hindern oder beschleunigen, mit einem Worte, einander stoßen oder reiben muffen, die eines des anderen Bewegung gar nicht mehr stören kann, zuletzt Alles auf den Zustand ausschlage, daß nur diejenigen Theilchen schweben bleiben, die gerade den Grad des Seitenschwun-

ges haben, ber erfordert wird, in dem Abstande, darin sie von der Sonne sind, der Gravitation das Gleichgewicht zu leisten, damit ein jegliches sich in sveier Bewegung in concentrischen Zirkeln herumsschwinge. Diese Schnelligkeit ist eine Wirkung des Falles, und die Bewegung zur Scite eine Folge des so lange dauernden Gegenstoßes, die Alles in die Verfassung der mindesten hindernisse sich von selbst geschickt hat. Die übrigen Theilchen, die eine solche abzemessene Genauigkeit nicht erreichen konnten, mussen bei allmählig abnehmender Bewegung zum Mittelpuncte der allgemeinen Gravitation gesunken seine Dichtigkeit haben wird, welche der von den übrigen Materien in dem um ihr besindlichen Raume, im Durchschnitte genommen, ziemlich gleich ist; so doch, daß nach den angesührten Umständen ihre Masse nothwendig die Menge der Materie, die in dem Bezirke um sie schweben geblieben, weit übertressen wird.

In biefem Buftande, ber mir naturlich ju fein scheint, ba ein verbreiteter Stoff zu Bilbung verschiedener himmelskörper, in einem engen Raum zunachft ber verlangerten Flache bes Sonnenaquators, von besto mehrerer Dichtigkeit, je naber bem Mittelpuncte, und allent= halben mit einem Schwunge, ber in Diesem Abstande gur freien Birkelbewegung hinlanglich mar, nach ben Cenfralgeseten bis in große Beiten um bie Sonne sich herumschwung, wenn man ba fett, baß fich aus biefen Theilchen Planeten bilbeten; fo kann es nicht fehlen, daß fie nicht Schwungefrafte haben follten, daburch fie in Rreifen, Die ben Birkeln febr nabe kommen, fich bewegen follten, ob fie gleich etwas bavon abweichen, weil fie fich aus Theilchen von unterschiedlicher Sohe sammelten. Es ift ebensowohl febr naturlich, daß diejenigen Planeten, Die fich in großen Soben bilden, (wo ber Raum um fie viel größer ift, ber ba veranlaßt, baß ber Unterschied ber Geschwindigkeit ber Partikeln bie Rraft, womit fie jum Mittelpunct bes Planeten gezogen werben, übertreffe,) bafelbft auch größere Rlumpen, als nabe zur Sonne gewin-Die Uebereinstimmung mit vielen anderen Merkwurdig= feiten ber Planetenwelt übergebe ich, weil fie fich von felbst barbietet\*). In den entlegensten Theilen des Spstems und vornehmlich in grozen Wetten vom Beziehungsplane, werden die sich bildenden Korper, die Kometen, diese Regelmäßigkeit nicht haben können. Und so wird der Raum der Planetenwelt leer werden, nachdem sich Alles in abgesonderte Massen vereindart hat. Doch können noch in späterer Spoche Partikeln aus den äußersten Grenzen dieser Anziehungssphäre herabgesunken sein, die forthin jederzeit frei im himmelbraume in Kreisen sich um die Sonne bewegen mögen. Materien von der äußersten Dünnigkeit und vielleicht der Stoff, woraus das Zodiakallicht besteht.

4.

#### Unmerkung.

Die Absicht biefer Betrachtung ift vornehmlich, um ein Beispiel von bem Berfahren ju geben, ju welchem uns unfere vorigen Beweise berechtigt haben, ba man namlich bie ungegrundete Beforgniß wegschafft, als wenn eine jede Erklarung einer großen Unftalt ber Welt aus allgemeinen Naturgesetzen ben boshaften Feinden ber Religion eine Lucke offne, in ihre Bollwerke ju bringen. Meinung nach hat die angeführte Spoothese zum Mindeften Grunde genug fur fic, um Manner von ausgebreiteter Ginficht zu einer naberen Prufung bes barin vorgestellten Plans, ber nur ein grober Umriß ift, einzuladen. Dein 3weck, insoferne er Diese Schrift betrifft, ift erfullt, wenn man burch bas Butrauen zu ber Regelma-Bigkeit und Ordnung, die aus allgemeinen Naturgefeten fliegen kann, vorbereitet, nur ber naturlichen Weltweisheit ein freieres Relb öffnet, und eine Erklarungsart, wie biefe ober eine andere, als moglich und mit ber Erkenntnig eines weisen Gottes wohl jufam= menstimmend anzusehen fann bewogen werden.

<sup>\*)</sup> Die Bildung eines kleinen Spftems, bas als ein Theil ju ber Planetenwelt gehort, wie des Jupiters und Saturns, imgleichen die Achsendrehungen dieser himmelskörper werden wegen der Anlagie unter dieser Erklarung mit begriffen.

Es ware übrigens der philosophischen Bestrebung wohl wurdig, nachdem die Wirbel, das beliebte Werkzeug so vieler Systeme, au: ßerhalb der Sphare der Natur auf des Milton Limbus der Eitelz keit verwiesen worden, daß man gleichwohl gehörig forschte, ob nicht die Natur ohne Erdichtung besonderer Kräfte selber etwas darbote, was die durchgehends nach einerlei Gegend gerichtete Schwungsbewegung der Planeten erklären könnte, da die andere von den Centralkräften in der Gravitation als einem dauerhaften Berbande der Natur gegeben ist. Zum Benigsten entsernt sich der von und entworfene Plan nicht von der Regel der Einheit, denn selbst diese Schwungskraft wird als eine Folge aus der Gravitation abgeleitet, wie es zusälligen Bewegungen anständig ist, denn diese sollen als Erfolge aus den der Materie auch in Ruhe beiwohnenden Kräften hergeleitet werden.

Ueberdies merke ich an, daß das atomistische System des Demokritus und Epikur, ohnerachtet des ersten Anscheins von Aehnetichkeit, doch eine ganz verschiedene Beziehung zu der Folgerung auf einen Urheber der Welt habe, als der Entwurf des unsrigen. In jenem war die Bewegung ewig und ohne Urheber, und der Zusammenstoß, der reiche Quell so vieler Ordnung, ein Ohngefähr und ein Zusall, wozu sich nirgend ein Grund fand. Hier führt ein erkanntes und wahres Gesetz der Natur, nach einer sehr des greislichen Boraussetzung, mit Nothwendigkeit auf Ordnung, und da hier ein bestimmender Grund eines Ausschlags auf Regelmäßigzeit angetroffen wird, und etwas, was die Natur im Gleise der Wohlgereimtheit und Schönheit erhält, so wird man auf die Berzmuthung eines Grundes geführt, aus dem die Nothwendigkeit der Beziehung zur Vollkommenheit kann verstanden werden.

Um indessen noch durch ein ander Beispiel begreiflich ju machen: wie die Wirkung der Gravitation in der Berbindung zersftreuter Elemente Regelmäßigkeit und Schönheit hervorzubringen nothwendiger Weise bestimmt sei, so will ich eine Erklarung von der mechanischen Erzeugungsart des Saturnusringes beisügen, die, wie mir dunkt, soviel Wahrscheinlichkeit hat, als man es von einer

Sopothese nur erwarten tann. Dan raume mir nur ein: baf Saturn in bem erften Beltalter mit einer Atmofphare umgeben gewefen, bergleichen man an verschiebenen Kometen gesehen, Die fich ber Sonne nicht febr nabern und ohne Schweife erscheinen, baß Die Abeilden bes Dunftfreises von biesem Planeten, (bem wir eine Achsendrehung zugestehen wollen,) aufgestiegen find, und daß in der Rolge diefe Dunfte, fei es barum, weil ber Planet verkuhlte, ober aus anderen Urfachen, anfingen fich wieder zu ihm niederzusenten; fo erfolgt bas Uebrige mit mechanischer Richtigkeit. Denn ba alle Theilchen von bem Puncte ber Oberflache, ba fie aufgestiegen, eine biefem Orte gleiche Geschwindigkeit haben muffen, um die Achse bes Planeten fich zu bewegen, so muffen alle vermittelft biefes Seitenschwunges bestrebt gewesen zu fein, nach ben Regeln ber Centraffrafte freie Rreife um ben Saturn zu beschreiben \*). Es musfen aber alle biejenigen Theilchen, beren Geschwindigkeit nicht gerade ben Grab hat, die ber Attraction ber Sobe, mo fie ich weben, burch Centrifrugalfraft genau bas Gleichgewicht leiftet, einander nothwenbig ftogen ober verzögern, bis nur diejenigen, die in freier Birtelbewegung nach Centralgefegen umlaufen tonnen, um ben. Saturn in Rreisen bewegt übrig bleiben, die übrigen aber nach und nach auf beffen Oberflache zurudfallen. Run muffen nothwendig alle biefe Birkelbewegungen bie verlangerte Rlace bes Saturnusaguators burchschneiben, welches einem Jeben, ber die Centralgesete weiß, bekannt ift; also werben fich endlich um ben Saturn bie übrigen Theilden seiner vormaligen Atmosphare zu einer girkelrunden Chene brangen, die ben verlangerten Aequator Dieses Planeten einnimmt, und beren außerster Rand durch ebendieselbe Ursache, die bei ben Rometen bie Grenze ber Atmosphare bestimmt, auch bier abgeschnitten ift. Diefer Limbus von frei bewegtem Beltftoffe muß nothwendig ein Ring werden, ober vielmehr, es konnen gedachte

<sup>\*)</sup> Saturn bewegt sich um seine Achse, nach ber Boraussezung. Gin jebes Theilchen, das von ihm aufsteigt, muß daher ebendieselbe Seitenbewes gung haben und fie, ju welcher Bobe es auch gelangt, daselbft fortsegen.

Bewegungen auf keine andere Figur, als die eines Ringes ausschlagen. Denn da sie alle ihre Geschwindigkeit zur Zirkelbewegung
nur von den Puncten der Oberstäche des Saturns haben können,
von da sie ausgestiegen sind, so mussen diesenigen, die von dessen Acquator sich erhoben haben, die größeste Schnelligkeit besigen. Da nun unter allen Weiten von dessen Mittelpuncte nur eine ist, wo diese Geschwindigkeit gerade zur Zirkelbewegung taugt, und in jeder kleineren Entsernung zu schwach ist, so wird ein Zirkelkreis in diesem Limbus aus dem Mittelpunct des Saturns gezogen werden können, innerhalb welchem alle Partikeln zur Oberstäche dieses Planeten niedersallen mussen, alle übrige aber zwischen diesem gedachten Zirkel und dem seines äußersten Randes, (folglich die in einem ringsormigten Raum enthaltenen) werden sorthin frei schwebend in Zirkelkreisen um ihn in Bewegung bleiben.

Nach einer folden Auflosung gelangt man auf Rolgen, burch bie bie Beit ber Achfenbrehung bes Saturns gegeben ift, und gwar mit fopiel Bahrscheinlichkeit, als man biefen Grunben einraumt, woburch fie zugleich bestimmt wird. Denn weil bie Partifeln bes inneren Randes ebendieselbe Geschwindigkeit haben, wie diejenige, bie ein Punct bes Caturnsaquators hat, und überbem biefe Beschwindigkeit nach ben Gefeten ber Gravitation ben gur Birkelbemegung gehörigen Grab bat, fo kann man aus bem Berhaltniffe bes Abstandes eines ber Saturnus-Trabanten zu bem Abstande bes inneren Ranbes bes Ringes vom Mittelpuncte bes Planeten, im= gleichen aus ber gegebenen Beit bes Umlaufs bes Ergbanten, bie Beit bes Umschwungs ber Theilchen in bem inwendigen Ranbe finden, aus biefer aber und ber Berhaltnig bes fleinften Durchmeffers vom Ringe gu bem bes Planeten, biefes feine Achfenbrehung. Und fo finbet fich burch Rechnung: baß Saturn fich in 5 Stunden und ungefahr 40 Minuten um feine Uchfe breben muffe, welches, wenn man Die Analogie mit ben übrigen Planeten hiebei zu Rathe zieht, mit ber Beit ber Umwendung berfelben wohl zu harmoniren scheint.

Und so mag benn die Boraussehung der kometischen Atmosphare, bie ber Saturn im Anfange mochte gehabt haben, zugestanden Kant s. W. VI.

werben ober nicht, so bleibt biejenige Folgerung, bie ich zur Erlausterung meines Hauptsates baraus ziehe, wie mich dunkt, ziemlich sicher: baß, wenn ein solcher Dunstkreis um ihn gewesen, die meschanische Erzeugung eines schwebenben Ringes eine nothwendige Folge baraus hat sein mussen, und baß baber ber Ausschlag ber, allgemeinen Gesehen überlassenen Natur selbst aus bem Chaos auf Regelmäßigkeit abziele.

### Achte Betrachtung.

Bon ber gottlichen Allgenugsamkeit.

Die Summe aller biefer Betrachtungen führt uns auf einen Begriff von bem bochften Wefen, ber Alles in fich faßt, mas man nur zu gebenten vermag, wenn Menfchen aus Staube gemacht, es magen, ausspähenbe Blide hinter ben Borhang ju werfen, ber bie Beheimniffe bes Unerforschlichen vor erschaffenen Mugen verbirat. Gott ift allgenugsam. Bas ba ift, es sei moglich ober wirklich, bas ift nur etwas, infoferne es burch ibn gegeben ift. Gine menfchliche Sprache kann ben Unenblichen ju fich felbst reben laffen: 3ch bin von Ewigkeit ju Ewigkeit, außer mir ift nichts, ohne infoferne es burch mich etwas ift. Diefer Gebante, ber erhabenste unter allen, ift noch fehr vernachlässigt, ober mehrentheils gar nicht berührt worben. Das, was fich in ben Möglichkeiten ber Dinge gur Bollkommenheit und Schonheit in vortrefflichen Planen barbietet, ift als ein fur fich nothwendiger Gegenstand ber gottlichen Beisheit, aber nicht felbst ale eine Folge von biefem unbegreiflichen Befen angesehen worden. Man hat bie Abhangigfeit anderer Dinge blos auf ihr Dafein eingeschrankt, wodurch ein groper Antheil an bem Grunde von soviel Bollkommenbeit jener oberften Natur entzogen, und ich weiß nicht, welchem emigen Unbinge beigemeffen wirb.

Fruchtbarkeit eines einzigen Grundes an viel Folgen, Bufammenstimmung und Schidlichkeit ber Naturen, nach allgemeinen Gefeben . ohne ofteren Biberftreit in einem regelmäßigen Dlane aufam. mengupaffen, muffen zuvorberft in ben Moglichkeiten ber Dinge ans getroffen werben, und nur alsbenn tann Beisheit thatig fein, fie au mablen. Belche Schranken, bie bem Unabhangigen aus einem fremden Grunde gefett fein wurden, wenn felbft biefe Moglichkeiten nicht in ihm gegrundet maren? Und was fur ein unverftanbliches Dhngefahr, bag fich in biefem Felbe ber Doglichkeit, ohne Borquefebung irgend eines Eriftirenben, Ginheit und fruchtbare Bufammenpaffung findet, baburch bas Befen von ben hochsten Graben ber Macht und Beibheit, wenn jene außeren Berhaltniffe mit feinen inneren Bermogen verglichen werben, fich im Stande fieht, große Bollkommenbeit zuwege zu bringen? Gewiß eine folche Borftel: lung überliefert nimmermehr ben Urfprung bes Guten ohne allen Abbruch in die Sand eines einzigen Wefens. Als Sungens bie Denbeluhr erfand, fo konnte er, wenn er baran bachte, fich biefe Gleichformiakeit, welche ihre Bollkommenbeit ausmacht, nimmer ganglich beimeffen; die Natur der Cokloide, die es moglich macht. baß kleine und große Bogen burch freien Kall in berfelben in gleider Beit beschrieben werben, konnte biefe Ausführung letiglich in feine Gewalt feten. Dag aus bem einfachen Grunde ber Schwere fo ein großer Umfang von schonen Folgen auch nur moalich ift. wurde, wenn es nicht von bem, ber burch wirkliche Ausübung allen biefen Busammenbang bervorgebracht bat, felbst abbinge, feinen Untheil an ber reizenben Ginheit und bem großen Umfange so vieler auf einem einzigen Grunde berubender Ordnung offenbar schmalern und theilen.

Die Bewunderung über die Abfolge einer Birtung aus einer Urfache bort auf, sobald ich bie Bulanglichkeit ber Urfache ju ihr beutlich und leicht einsehe. Auf biefen Buß tann teine Bewunderung mehr Statt finden, wenn ich ben mechanischen Bau bes menschlichen Korpers, ober welcher fünftlichen Anordnung ich auch will, als ein Beek bes Allmachtigen betrachte und blos auf bie Birklichkeit febe. Denn es ift leicht und beutlich ju verfteben: bag ber, fo Alles kann, auch eine folde Dafdine, wenn fie moglich ift, bervorbringen komme. Allein es bleibt gleichwohl Bewunderung übrig, man mag gleich biefes zur leichteren Begreifung angeführt baben, wie man will. Denn es ist erftaunlich, bag auch nur so etwas, wie ein thierischer Korper, moglich war. Und wenn ich gleich alle Rebert und Robren, alle Nervengefage, Bebel und mechanische Einrichtung beffelben vollig einsehen konnte, fo bliebe boch immer Bewunderung übrig, wie es möglich fei, daß fo vielfältige Berrichtungen in einem Bau vereinigt worden, wie fich bie Beschäfte zu einem 3wede mit benen, wodurch ein anderer erreicht mird, fo mobl paaren laffen, mie ebendiefelbe Busammenfugung au-Berbem noch bazu bient, bie Maschine zu erhalten und die Rolgen aus jufalligen Berletjungen wieder ju verbeffern, und wie es moglich war, bag ein Menfch konnte ein fo feines Gewebe fein und ohnerachtet fo vieler Grunde bes Berberbens noch folange bauern. Nachdem ich auch endlich mich belehrt habe, baß soviel Einbeit und Harmonie barum moglich fei, weil ein Befen ba ift, welches nebst ben Grunden ber Wirklichkeit auch bie von aller Moglichkeit enthalt, fo bebt biefes noch nicht ben Grund ber Bewunderung Denn man tann fich zwar burch bie Analogie beffen, mas Menfchen ausüben, einigen Begriff bavon machen, wie ein Wefen bie Urfache von etwas Birklichem fein konne, nimmermehr aber, wie es ben Grund ber inneren Moglichkeit von anderen Dingen enthalte, und es fcheint, als wenn biefer Gebante viel ju boch fteigt, als bag ibn ein erfchaffenes Wefen erreichen tonnte.

Dieser hohe Begriff ber gottlichen Natur, wenn wir fie nach ihrer Allgenugsamkeit gebenken, kann selbst in dem Urtheil über die Beschaffenheit möglicher Dinge, wo und unmittelbar Grunde der Entscheidung sehlen, zu einem Hulfsmittel dienen, aus ihr als einem Grunde auf fremde Möglichkeit, als eine Folge zu schließen. Es ist die Frage: ob nicht unter allen möglichen Welten eine Steigerung ohne Ende in den Graden der Bollkommenheit anzutreffen sei; da gar keine natürliche Ordnung möglich ist, über die nicht noch eine vortrefflichere könne gedacht werden; ferner, wenn ich auch hierin eine höchste Stufe zugäbe, ob nicht wenigstens selbst verschiedene

Belten, bie von keiner übertroffen werben, einander an Bollfoms menbeit ganglich aleich maren? Bei bergleichen Fragen ift es fcmer und vielleicht unmöglich aus ber Betrachtung möglicher Dinge allein etwas zu entscheiden. Allein wenn ich beibe Aufgaben in Berknupfung mit bem gottlichen Befen ermage und erkenne, bag ber Borjug ber Wahl, ber einer Belt vor ber anderen zu Theil wirb, ohne ben Borgug in bem Urtheile ebenbesselben Befens, welches wahlt, ober gar wiber biefes Urtheil einen Mangel in ber Uebereinstimmung seiner verschiedenen thatigen Rrafte und eine verschies bene Beziehung feiner Birkfamkeit, ohne eine proportionirte Berfchiebenheit in ben Grunden, mithin einen Uebelftand in bem volltommenften Befen abnehmen laffe; fo ichließe ich mit großer Ueberzeugung, daß bie vorgelegten Ralle erdichtet und unmöglich sein muffen. Denn ich begreife nach ben gesammten Borbereitungen, bie man gesehen bat: bag man viel weniger Grund habe, aus vorausgesetten Moglichkeiten, bie man gleichwohl nicht genug bewähren kann, auf ein nothwendiges Betragen bes vollkommenften Befens zu ichließen, (welches fo beschaffen ift, daß es ben Begriff ber größten Satmonie in ibm ju fcmalern fcheint,) als aus ber erkannten Sarmonie, bie bie Moglichkeiten ber Dinge mit ber gottlichen Natur haben muffen, von bemjenigen, was biefem Wefen am Unftanbigften zu fein erkannt wird, auf die Möglichkeit zu fchliegen. alfo vermuthen, bag in ben Moglichkeiten aller Belten feine folchen Berhaltniffe fein konnen, bie einen Grund ber Berlegenheit in ber vernünftigen Bahl bes bochften Wefens enthalten mußten; benn eben biefes oberfte Wefen enthalt ben letten Grund aller biefer Moglichkeit, in welcher alfo niemalen etwas Underes, als mas mit ihrem Ursprunge harmonirt, kann anzutreffen fein.

Es ift auch biefer, über alles Mogliche und Birkliche ermeis terte Begriff ber gottlichen Allgenugsamteit ein viel richtigerer Ausbrud, die größte Loufommenheit biefes Befens ju bezeichnen. als ber bes Unenblichen, beffen man fich gemeiniglich bedient. Denn ob man biefen letteren gwar auslegen fann, wie man will, fo ift er feiner eigentlichen Bebeutung nach boch offenbar mathe: 118 Beweisgrund zu einer Demonftration bes Dafeins Gottes.

matifch. Er bezeichnet bas Berbaltniß einer Große zu einer anderen, als bem Maage, welche Berhaltnig großer ift, als alle Babl. Daber in bem eigentlichen Wortverstande bie gottliche Erkenntnig unendlich beißen murbe, infoferne fie vergleichungeweise gegen irgend eine angebliche andere Erkenntnig ein Berbaltniß bat, welches alle mogliche Bagt überfteigt. Da nun eine folde Bergleichung gottliche Bestimmungen mit benen ber erschaffenen Diage in eine Gleichartigfeit, die man nicht wohl behaupten fann, verfest, und überbem bas, was man baburch will, namlich ben unverringerten Befit von aller Bollfommenheit, nicht gerabe zu verfteben gibt, fo finbet fich bagegen Ales, was man biebei zu benten vermag, in bem Ausbrude ber Mugenugsamteit beisammen. Die Benennung ber Unendlichkeit ift gleichwohl schon und eigentlich afthetisch. Die Erweite: rung über alle Bahlbegriffe ruhrt und fett bie Seele burch eine gewiffe Berlegenheit in Erstaunen. Dagegen ift ber Ausbruck, ben wir empfehlen, ber logischen Richtigkeit mehr angemeffen.

# Dritte Abtheilung.

Worin dargethan wird: daß außer bem ans geführten Beweisgrunde tein anderer zu einer Demonstration vom Dasein Gottes möglich sei.

1.

Eintheilung aller möglichen Beweisgrunde vom Dafein Gottes.

Die Ueberzeugung von der großen Wahrheit: es ist ein Gott, wenn sie den hochsten Grad mathematischer Gewißheit haben soll, hat dieses Eigne, daß sie nur durch einen einzigen Weg kann erstangt werden, und gibt dieser Betrachtung den Vorzug, daß die philosophischen Bemühungen sich bei einem einzigen Beweisgrunde vereinigen mussen, um die Fehler, die in der Aussührung desselben machten eingelausen sein, vielmehr zu verbessern, als ihn zu verwersen, sobald man überzeugt ist, daß keine Wahl unter mehr dergleischen möglich sei.

Um bieses darzuthun, so erinnere ich, daß man die Forderung nicht aus den Augen verlieren musse, welche eigentlich zu erfüllen ist: namlich nicht das Dasein einer sehr großen und sehr vollkomsmenen ersten Ursache, sondern des allerhöchsten Wesens; nicht die Existenz von einem oder mehreren derselben, sondern von einem einzigen; und dieses nicht durch große Grunde der Wahrscheinlichkeit, sondern mit mathematischer Evidenz zu beweisen.

Alle Beweisgrunde für das Dasein Gottes können nur entwes ber aus den Verstandesbegriffen des blos Möglichen, oder aus dem Ersahrungsbegriffe des Existirenden hergenommen werden. In dem ersteren Falle wird entweder von dem Möglichen als einem Grunde auf das Dasein Gottes als eine Folge, oder aus dem Möglichen als einer Folge auf die göttliche Eristenz als einen Grund geschlossen. Im zweiten Falle wird wiederum entweber aus demjenigen, bessen Dasein wir ersahren, blos auf die Existenz einer ersten und unabhängigen Ursache, vermittelst der Bergliederung dieses Begriffs aber auf die göttlichen Eigenschaften berselben geschlossen, oder es werden aus dem, was die Ersahrung lehrt, sowohl das Dasein, als auch die Eigenschaften besselben unmittelbar gesolgert.

2.

## Prüfung der Beweisgrunde der erften Urt.

Wenn aus dem Begriffe des blos Möglichen als einem Grunde das Dasein als eine Folgerung soll geschlossen werden, so muß durch die Zergliederung dieses Begriffes die gedachte Eristenz darin können angetroffen werden; denn es gibt keine andere Ableitung einer Folge aus einem Begriffe des Möglichen, als durch die logische Auslösung. Alsdenn mußte aber das Dasein wie ein Prädicat in dem Möglichen enthalten sein. Da dieses nun nach der ersten Betrachtung der ersten Abtheilung nimmermehr Statt sindet, so erhellt: daß ein Beweis der Wahrheit, von der wir reden, auf die erwähnte Art unmöglich sei.

Indessen haben wir einen berühmten Beweis, ber auf biesen Grund erbaut ist, namlich ben sogenannten Cartesianischen. Man erbenkt sich zusörderst einen Begriff von einem möglichen Dinge, in welchem man alle wahre Bollkommenheit sich vereinbart vorstellt. Nun nimmt man an, das Dasein sei auch eine Bollkommenheit der Dinge, also schließt man aus der Möglichkeit eines vollkommensten Wesens auf seine Existenz. Ebenso könnte man aus dem Begriffe einer jeden Sache, welche auch nur als die vollkommenste ihrer Art

vorgestellt wird, z. E. daraus allein schon, daß eine vollsommenste Welt zu gedenken ist, auf ihr Dasein schließen. Allein ohne mich in eine umständliche Widerlegung dieses Beweises einzulassen, welche man schon bei Anderen antrisst, so beziehe ich mich nur auf dasses nige, was im Ansange dieses Werkes ist erklärt worden, daß nämelich das Dasein gar kein Prädicat, mithin auch kein Prädicat der Wollsommenheit sei, und daher aus einer Erklärung, welche eine willkührliche Vereindarung verschiedener Prädicate enthält, um den Begriff von irgend einem möglichen Dinge auszumachen, nimmermehr auf das Dasein dieses Dinges, und folglich auch nicht auf das Dasein Gottes könne geschlossen werden.

Dagegen ift ber Schluß von ben Moglichkeiten ber Dinge als Folgen auf das Dafein Gottes als einen Grund von gang anderer Art. Hier wird untersucht, ob nicht bazu, bag etwas moglich fei, irgend etwas Eristirenbes, vorausgefest fein muffe, und ob basjenige Dasein, ohne welches felbst keine innere Moglichkeit Statt findet, nicht folche Eigenschaften enthalte, als wir zufammen in bem Begriffe einer Gottheit verbinden. In biefem Salle ift juvorberft flar, daß ich nicht aus ber bedingten Moglichkeit auf bas Dafein foliegen fonne, wenn ich nicht die Eriften, beffen, mas nur unter gewiffen Bebingungen moglich ift, voraussete; benn bie bebingte Maglichkeit gibt lediglich zu verftehen, baß etwas nur in gewiffen Berknüpfungen eriftiren konne, und bas Dafein ber Urfache wird nur infoferne bargethan, als bie Rolge eriftirt, bier aber foll fie nicht aus bem Dafein berfelben gefchloffen werben; baber ein folder Beweis nur aus ber inneren Moglichkeit geführt werben kann, wofern er gar Statt findet. Ferner wird man gewahr, bag er aus ber absoluten Moglichkeit aller Dinge überhaupt entspringen muffe. Denn es ift nur bie innere Moglichkeit felbft, von ber erkannt werben foll. baß fie irgend ein Dasein voraussete, und nicht die besonderen Prabicate, baburch fich ein Mögliches von bem anderen unterscheibet; benn der Unterschied der Pradicate findet auch beim blos Möglichen Statt und bezeichnet niemals etwas Eristirenbes. Demnach murbe auf bie ermahnte Urt aus ber inneren Moglichkeit alles Denklichen

122 Beweisgrund gu einer Demonstration bes Dafeins Gottes.

ein gottliches Dafein muffen gefolgert werben. Daß biefes gesche: hen konne, ist in ber ganzen ersten Abtheilung biefes Berks gewiefen worden.

3.

Prufung ber Beweisgrunde ber zweiten Urt.

Der Beweis, ba man aus ben Erfahrungsbegriffen, von bem, mas ba ift, auf die Eriftenz einer ersten und unabhangigen Urfache nach ben Regeln ber Caufalichluffe, aus biefer aber burch logifche Berglieberung bes Begriffes auf bie Eigenschaften berfeiben, welche eine Gottheit bezeichnen, kommen will, ift berühmt, und vornehm= lich burch bie Schule ber Bolf'ichen Philosophen febr in Unsehen gebracht worden, allein er ift gleichwohl ganz unmöglich. Ich raume ein, bag bis zu bem Sage: wenn etwas ba ift, fo eriftirt auch etwas, was von feinem anberen Dinge abhangt, Alles regelmäßig gefolgert fei, ich gebe alfo gu, bag bas Dafein irgend eines ober mehrerer Dinge, bie weiter feine Wirkungen von einem anderen find, wohl erwiesen bartiege. Run ift ber zweite Schritt zu bem Sate: bag biefes unabhangige Ding fchlechterbings nothwendig fei, icon viel weniger zuverlaffig, ba er vermittelft bes Sabes vom gureichenben Grunde, ber noch immer angefochten wird, geführt werben muß; allein ich trage tein Bebenten. auch bis fo weit Alles ju unterschreiben. Es eriffirt bemnach etwas schlechterbings nothwendiger Beise. Aus biesem Begriffe bes absolut nothwendigen Befens follen nun feine Eigenschaften ber bochften Bolltommenheit und Ginbeit bergeleitet werben. Der Begriff ber absoluten Rothwendigkeit aber, ber bier zum Grunde liegt, kann auf zwiefache Art genommen werben, wie in ber erften Abtheilung gezeigt ift. In ber erften Urt, ba fie bie logische Rothwendigkeit von und genannt worben, mußte gezeigt werben: bag bas Gegentheil bes: jenigen Dinges fich selbst widerspreche, in welchem alle Bolltom: menheit ober Realitat anzutreffen, und also basjenige Befein einzig und allein schlechterbings nothwendig im Dasein fei, beffen Prabicate alle mahrhaftig bejahend find. Und ba aus ebenberfelben burch: gangigen Bereinbarung aller Realität in einem Befen soll geschlossen werden, daß es ein einziges sei, so ist klar, daß die Zerglieberung der Begriffe des Nothwendigen auf solchen Gründen beruhen werde, nach denen ich auch umgekehrt musse schließen können: worin alle Realität ist, das eristirt nothwendiger Weise. Nun ist nicht allein diese Schlußart nach der vorigen Nummer unmöglich, sondern es ist insonderheit merkwürdig, daß auf diese Art der Beweis gar nicht auf den Erfahrungsbegriff, der ganz ohne ihn zu brauchen, vorauszgesett ist, erdaut wird, sondern ebenso, wie der Cartesianische lediglich aus Begriffen, in welchen man in der Identität oder dem Wiederstreit der Prädicate, das Dasein eines Wesens zu simden verzweint\*).

Es ist meine Absicht nicht, die Beweise selber zu zergliedern, die man dieser Methode gemäß bei Berschiedenen antrifft. Es ist leicht, ihre Fehlschlusse auszudeden, und dieses ist auch schon zum Theil von Anderen geschehen. Indessen da man gleichwohl noch immer hoffen könnte, daß ihrem Fehler durch einige Verbesserungen abzuhelsen sei, so ersieht man aus unserer Betrachtung, daß, es mag auch aus ihnen werden, was da wolle, sie doch niemals etwas Anderes, als Schlusse aus Begriffen möglicher Dinge, nicht aber aus der Erfahrung werden können und also ebenfalls den Beweisen der ersten Art beizuzählen seien.

Was nun den zweiten Beweis von dersenigen Art anlangt, da aus Erfahrungsbegriffen von eriftirenden Dingen auf das Dasein Gottes und zugleich seine Eigenschaften geschlossen wird, so verhält es sich hiemit ganz anders. Dieser Beweis ist nicht allein möglich,

<sup>\*)</sup> Dieses ist das Vornehmste, worauf ich hier ausgehe. Wenn ich die Mothwendigkeit eines Begriffes darin setze, das sich das Gegentheil widerspricht, und alsdenn behaupte, das Unendliche sei so beschaffen, so war es ganz unnöttig, die Eristenz des nothwendigen Wesens vorauszusezen, indem sie schon aus dem Begriffe des Unendlichen folgt. Ja jene vorangeschiedte Eristenz ist in dem Beweise selbst völlig mußig. Denn da in dem Fortgang dessetzen der Begriff der Nothwendigkeit und Unendlichkeit als Wechselbegriffe ausgeschen werden, so wird wirklich darum aus der Eristenz des Nothwendigen auf die Unendlichkeit geschlossen, weil das Unendliche (und zwar allein) nothwenzbig eristirt.

sondern auch auf alle Weise wurdig durch vereinigte Bemühungen dur gehörigen Bollsommenheit gebracht zu werden. Die Dinge der Welt, welche sich unseren Sinnen offenbaren, zeigen sowohl deutliche Merkmale ihrer Zufälligkeit, als auch durch die Größe, die Ordnung und zweckmäßigen Anstalten, die man allenthalben gewahr wird, Beweisthumer eines vernünstigen Urhebers von großer Weisheit, Macht und Güte. Die große Einheit in einem so weitläustigen Ganzen läßt abnehmen, daß nur ein einziger Urheber aller dieser Dinge sei, und wenngleich in allen diesen Schlüssen kervorblickt, so enthalten sie doch unstreitig so viel Nachzbruck, daß sie einen jeden Vernünstigen nach Regeln, die der natürliche gesunde Verstand befolgt, keinen Augenblick hierüber im Zweissel lassen.

4.

Es find überhaupt nur zwei Beweise vom Dasein Gottes moglich.

Aus allen biesen Beurtheilungen ist zu ersehen: baß, wenn man aus Begriffen möglicher Dinge schließen will, kein anderes Argument für das Dasein Gottes möglich sei, als dasjenige, woselbst die innere Möglichkeit aller Dinge als etwas angesehen wird, was irzgend ein Dasein voraussetzt, wie es von uns in der ersten Abtheizung bieses Werks geschehen ist. Imgleichen erhellt, daß, wenn von dem, was uns Ersahrung von eristirenden Dingen lehrt, der Schluß zu ebenderselben Wahrheit soll hinaussteigen, der Beweis nur durch die in den Dingen der Welt wahrgenommenen Eigenschaften und die zufällige Anordnung des Weltganzen auf das Dasein sowohl, als auch die Beschaffenheit der obersten Ursache kann geführt werzden. Man erlaube mir, daß ich den ersten Beweis den ontologischen, den zweiten aber den kosmologischen nenne.

Dieser kosmologische Beweis ist, wie mich bunkt, so alt, wie bie menschliche Bernunft. Er ist so naturlich, so einnehmend und erweitert sein Nachdenken auch so sehr mit dem Fortgang unserer Einsichten, daß er so lange dauern muß, als es irgend ein vernunf-

tiges Geschöpf geben wirb, welches an ber eblen Betrachtung Theil gu nehmen wunscht, Gott aus feinen Werken gu erkennen. bam's, Rieuwentyt's und vieler Underer Bemuhungen haben ber menfcblichen Bernunft in biefer Absicht Chre gemacht, obgleich bisweilen viel Citelfeit mit untergelaufen ift, allerlei phosischen Ginfichten ober auch hirngespinnften burch bie Lofung bes Religionseifers ein ehrmurdig Unfehn ju geben. Bei aller biefer Bortrefflich: feit ift biefe Beweisart boch immer ber mathematifchen Gemigheit und Genquigkeit unfabig. Man wird jebergeit nur auf irgent einen unbegreiflich großen Urheber besjenigen Gangen, mas fich unferen Sinnen barbietet, ichließen tonnen, nicht aber auf bas Dafein bes volltommenften unter allen möglichen Befen. Es wird bie größte Bahrfcbeinlichkeit von ber Welt fein: bag nur ein einiger erfter Urheber fei, allein biefer Ueberzeugung wird viel an ber Ausführlichfeit, bie ber frechsten Zweifelsucht trott, ermangeln. Das macht: wir konnen nicht auf mehr ober größere Gigenschaften in ber Urfache schließen, als wir gerabe nothig finden, um ben Grab und bie Beschaffenheit ber Wirkungen baraus zu verfteben; wenn wir namlich von bem Dasein dieser Ursache keinen anderen Unlag zu urtheilen haben, als ben, so und die Wirkungen geben. Nun erfennen wir viel Bolltommenheit, Große und Ordnung in ber Welt, und tonnen baraus nichts mehr mit logischer Scharfe fchließen, als bag bie Urfache berfelben viel Berftand, Macht und Gute befigen muffe. keinesweges aber, baß sie Alles miffe, vermoge u. zc. Es ift ein unermefliches Bange, in welchem wir Ginheit und burchaangige Bertnupfung mahrnehmen, und wir fonnen mit großem Grunde baraus ermeffen, bag ein einiger Urheber beffelben fei. Allein wir muffen und bescheiben, bag wir nicht alles Erschaffene kennen, und baher urtheilen, daß, was uns bekannt ift, nur einen Urheber bliden laffe, woraus wir vermuthen, was uns auch nicht bekannt ift, werbe ebenso bewandt sein, welches zwar febr vernunftig gebacht ift. aber nicht ftrenge ichließt.

Dagegen, wofern wir uns nicht zu fehr schmeicheln, so scheint unfer entworfener ontologischer Beweis berjenigen Scharfe fahig zu

sein, die man in einer Demonstration fordert. Indessen wenn die Frage ware, welcher benn überhaupt unter beiden der beste sei, so würde man antworten: sobald es auf logische Genauigkeit und Bollständigkeit ankommt, so ist es der ontologische, verlangt man aber Fasischkeit für den gemeinen eichtigen Begriff, Lebhaftigkeit des Eindruck, Schönheit und Bewegkraft auf die moralischen Triebser dern der menschlichen Natur, so ist dem kosmologischen Beweise der Borzug zuzugestehen. Und da es ohne Zweisel von mehr Erheblichkeit ist, den Menschen mit hohen Empsindungen, die fruchtbar an edler Thätigkeit sind, zu beleben, indem man zugleich den gesunz den Berstand überzeugt, als mit sorgfältig abgewogenen Bernunstsschlissen zu unterweisen, dadurch, daß der seineren Speculation ein Senüge gethan wird, so ist, wenn man aufrichtig versahren will, dem bekannten kosmologischen Beweise der Borzug der allgemeineren Nutsbarkeit nicht abzusprechen.

Es ist bemnach kein schmeichlerischer Kunstgriff, ber um fremsben Beifall buhlt, sonbern Aufrichtigkeit, wenn ich einer solchen Ausführung ber wichtigen Erkenntniß von Gott und seinen Eigensschaften, als Reimarus in seinem Buche von ber natürlichen Restigion liesert, den Borzug der Nutbarkeit gerne einraume, über einen jeden anderen Beweis, in welchem mehr auf logische Schärse gesehen worden, und über den meinigen. Denn ohne den Werth dieser und anderer Schriften dieses Mannes in Erwägung zu ziehen, der hauptsfächlich in einem ungekünstelten Gebrauche einer gesunden und schönen Vernunft besteht, so haben dergleichen Gründe wirklich eine große Beweiskraft, und erregen mehr Anschauung, als die logisch absgezogenen Begriffe, obgleich die letzteren den Gegenstand genauer zu verstehen geben.

Gleichwohl da ein forschender Verstand, wenn er einmal auf die Spur der Untersuchung gerathen ist, nicht eher befriedigt wird, als die Alles um ihn licht ist und die sich, wenn ich mich so ausedrücken darf, der Zirkel, der seine Frage umgrenzt, völlig schließt, so wird Niemand eine Bemühung, die, wie die gegenwärtige, auf die logische Genauigkeit in einem so sehr wichtigen Erkenntnisse ver-

wandt ift, für unnut und überftuffig halten, vornehmlich weil es viele Falle gibt, da ohne folche Sorgfalt die Anwendung seiner Bezgriffe unsicher und zweiselhaft bleiben wurde.

5.

Es ist nicht mehr, als eine einzige Demonstration vom Dasein Gottes möglich, wovon ber Beweisgrund oben gegeben worden.

Mus bem Bisberigen erhellt: bag unter ben vier erbenklichen Beweisgrunden, bie wir auf zwei Sauptarten gebracht haben, ber Cartesianische sowohl, als ber, so aus bem Erfahrungsbegriffe vom Dafein vermittelft ber Auflosung bes Begriffes von einem unabhangis gen Dinge geführt worben, falfch und ganglich unmöglich feien, bas ift, baß fie nicht etwa mit teiner gehörigen Scharfe, fonbern gar nicht beweifen. Es ift ferner gezeigt worben, bag ber Beweis, aus ben Gigenschaften ber Dinge ber Welt auf bas Dafein und bie Gigenschaften ber Gottheit ju schließen, einen tuchtigen und fehr schonen Beweisgrund enthalte, nur bag er nimmermehr ber Scharfe ber Demonstration fabig ift. Nun bleibt nichts übrig, als bag entweber gar tein ftrenger Beweis hievon moglich fei, oter bag er auf bemjenigen Beweisgrunde beruhen muffe, ben wir oben angezeigt haben. Da von ber Möglichkeit eines Beweises schlechthin bie Rebe ift, fo wird Niemand bas Erftere behaupten, und bie Kolge fallt bemjenigen gemäß aus, mas wir angezeigt haben. Es ift nur ein Gott und nur ein Beweisgrund, burch welchen es moglich ift, fein Dafein mit ber Bahrnehmung berjenigen Nothwendigkeit einzuschen, bie Schlechterbings alles Gegentheil vernichtigt. Ein Urtheil, barauf felbit bie Beschaffenheit bes Begenstandes unmittelbar fuhren konnte. Mue andere Dinge, welche irgend ba find, konnten auch nicht fein. Die Erfahrung von zufälligen Dingen fann bemnach keinen tuchtigen Beweisgrund abgeben, bas Dafein besjenigen baraus zu erkennen, von bem es unmöglich ift, baß er nicht fei. Nur lediglich barin, baß bie Berneinung ber gottlichen Erifteng vollig Richts ift, liegt

128 Beweisgrund zu einer Demonftration bes Dafeins Gottes.

ber Unterschied feines Daseins von anderer Dinge ihrem. Die innere Möglichkeit, die Besen ber Dinge sind nun dasjenige, bessen Aushebung alles Denkliche vertigt. Hierin wird also bas eigene Merkmal von dem Dasein des Besens aller Besen bestehen. Hierin sucht den Beweisthum, und wenn ihr ihn nicht daselbst anzutreffen vermeint, so schlagt euch von diesem ungebahnten Fußsteige auf die große Heeresstraße der menschlichen Bernunft. Es ist durchaus nothig, daß man sich vom Dasein Gottes überzeuge; es ist aber nicht eben so nothig daß man es bemonstrire. III.

Einige

## Bemerkungen

<u>ş</u>u

Ludwig Heinrich Jakob's Prufung

ber

Mendelssohn'schen Morgenstunden.

1786.

Rant f. 2B. VI.

"Als ich bem beren Professor Rant meinen Entschieß, die Prufung ber Menbelssohn'schen Worgenstunden herauszugeben, melbete, und ich in meinem Briefe unter anderen ber Stelle in ben Morgenstunden 6. 116 erwähnte, hatte herr Professor Raut sogleich die Gute, mit eine Berichtigung bieser Stelle zu meinem Buche zu versprechen, welche er mir nachher in diesem Auffah, worin noch weit mehr enthalten ist, zusendete; wofur ich ihm hier öffentlich meinen verbindlichen Dank abstatte."

Lubm. Deinr. Jatob, Prufung ber Menbelefohn'ichen Morgenftunben u. f. m. Beipzig 1786, 8. (S. XLIX.)

2Benn man die lette Mendelbsohn'sche, von ihm felbst heraudgegebene Schrift lieft, und bas nicht im Minbesten geschwächte Bertrauen biefes versuchten Philosophen auf bie bemonftrative Beweisart bes wichtigsten aller Gate ber reinen Bernunft barin wahrnimmt, fo gerath man in Berfuchung, bie engen Grenzen, welche scrupulofe Rritik biefem Erkenntnigvermogen fest, wohl fur ungegrundete Bedenklichkeit zu halten und burch die That alle Ginwurfe gegen die Doglichteit einer folden Unternehmung fur wiberlegt anzusehen. Mun scheint es zwar einer auten und ber menfche lichen Bernunft unentbehrlichen Sache jum Benigsten nicht nach: theilig au fein, daß fie allenfalls auf Bermuthungen gegrundet merbe, bie Giner ober ber Unbere fur formliche Beweife halten mag; benn man muß am Enbe boch auf benfelben Sat, es fei burch welchen Weg es wolle, tommen, weil Bernunft ihr felbft ohne benfelben niemals vollig Genuge leiften tann. Allein es tritt bier eine wiche tige Bebenklichkeit in Ansehung bes Beges ein, ben man einschlägt. Denn raumt man ber reinen Bernunft in ihrem speculativen Gebrauch einmal bas Bermogen ein, fich über bie Grenzen bes Sinnlichen hinaus burch Ginfichten ju erweitern, fo ift es nicht mehr moglich, sich blos auf biesen Gegenstand einzuschranken; und nicht genug, baf fie alsbenn fur alle Schwarmerei ein weites Felb geoffnet findet, fo traut fie fich auch ju, felbft über die Moglichkeit eines bochften Wefens (nach bemjenigen Begriffe, ben bie Religion braucht,) burch Bernunfteleien ju entscheiben, - wie wir bavon an Svi: noga und felbst zu unserer Beit Beispiele antreffen, - und fo burch angemaßten Dogmatismus jenen Sat mit eben ber Ruhnheit gu fturgen, mit welcher man ihn errichten ju tonnen fich geruhmt. hat; fatt beffen, wenn biefem in Unsehung bes Ueberfinnlichen burch strenge Kritik bie Flügel beschnitten werden, jener Glaube in einer praktisch - wohlgegründeten, theoretisch aber unwiderleglichen Boraussehung völlig gesichert sein kann. Daher ist eine Widerlegung jener Unmaßungen, so gut sie auch gemeint sein mogen, der Sache selbst, weit gesehlt nachtheilig zu sein, vielmehr sehr beforderlich, ja unumganglich nothig.

Diese hat nun bet herr Berfasser bes gegenwärtigen Werks übernommen, und, nachdem er mir ein kleines Probestud besselben mitgetheilt hat, welches von seinem Talent der Einsicht sowohl, als Popularität zeugt, mache ich mir ein Bergnügen, diese Schrift mit einigen Betrachtungen, welche in diese Materie einschlagen, zu begleiten.

In den Morgenstunden bebient sich ber scharffinnige Men = belbsohn, um dem beschwerlichen Geschäfte der Entscheidung bes Streits der reinen Bernunft mit ihr selbst durch vollständige Rritit dieses ihres Bermögens überhoben zu sein, zweier Kunststude, beren sich auch wohl sonst bequeme Richter zu bedienen pflegen, nämlich, ben Streit entweder gutlich beizulegen, oder ihn, als für gar keinen Getichtshof gehorig, abzuweisen.

Die erfte Marime steht S. 214, erfte Auflage: Sie miffen, wie febr ich geneigt bin, alle Streitigfeiten ber philo: fophischen Schulen fur blofe Bortftreitigfeiten gu erflaren, ober boch menigftens urfprunglich von Bort= ftreitigkeiten berguleiten; und biefer Marime bebient er fich fast burch alle polemische Artifel bes gangen Berts. Ich bin bin= gegen einer gang entgegengesetten Meinung, und behaupte, bag in Dingen, woruber man, vornehmlich in ber Philosophie, eine geraume Beit hindurch geftritten bat, niemals eine Bortftreitigfeit jum Grunde gelegen habe, fondern immer eine mahrhafte Streitigfeit über Sachen. Denn obgleich in jeder Sprache einige Worte in mehrerer und verfcbiebener Bebeutung gebraucht werben, fo tann es boch gar nicht lange mahren, bis die, fo fich im Gebrauche beffelben Anfangs veruneinigt haben, ben Digverftand bemerken, und fich an beren Statt anderer bedienen; bag es alfo am Enbe eben fo menig mabre So-

monpma, als Spnonyma gibt. So fuchte Menbelsfohn ben alten Streit über Rreibeit und Raturnothwenbigfeit in Beftimmungen bes Billens (Berl. Monatsichr. Juli 1783.) auf blosen Bortftreit gurudguführen, weil bas Bort Duffen in zweierlei verschiedener Bedeutung, (theils blos objectiver, theils subjectiver) gebraucht mirb; aber es ift, (um mit Sume zu teben,) als ob er ben Durchbruch bes Dceans mit einem Strohwisch flopfen wollte. Denn icon langft haben Philosophen biefen leicht migbrauchten Ausbruck perlaffen, und bie Streitfrage auf die Kormel gebracht, Die iene allgemeiner ausbrudt: ob die Begebenheiten in der Belt. (worunter auch unfere willführlichen Sandlungen geboren,) in ber Reibe ber porhergebenben wirkenben Urfachen bestimmt feien, ober nicht; und ba ift es offenbar nicht mehr Wortstreit, sonbern ein wichtiger, burch bogmatifche Metaphyfit niemals zu entscheibenber Streit. Diefes Runftftud's bebient fich ber fubtile Mann nun faft allenthalben in seinen Morgenftunden, wo es mit ber Auflosung ber Schwierigkeiten nicht recht fort will; es ift aber zu besorgen; baff. indem er funftelt allenthalben Logomachie zu ergrubeln, er felbit bagegen in Logobabalie verfalle, über welche ber Philosophie nichts Rachtheiligeres wiberfahren fann.

Die zweite Maxime geht darauf hinaus, die Nachforschung der reinen Vernunft auf einer gewissen Stuse, (die lange noch nicht die hochste ist,) dem Scheine nach gesetzmäßig zu hemmen und dem Frager kurz und gut den Mund zu stopfen. In den Morgenstunden S. 116 heißt es: "Wenn ich euch sage, was ein Ding wirkt oder leidet, so fragt nicht weiter, was es ist? Wenn ich euch sage, was ihr euch von einem Dinge für einen Begriff zu machen habt, so hat die sernere Frage: was dieses Ding an sich selbst sei? weiter keinen Verstand z." Wenn ich aber doch, (wie in den metaphyssischen Ansangsgründen der Naturwissenschaften gezeigt worden.) einzsehe, daß wir von der körperlichen Natur nichts Anderes erkennen, als den Raum, (der noch gar nichts Existirendes, sondern blos die Bedingung zu den Dertern außerhalb einander, mithin zu blosen äußeren Verhältnissen ist,) das Ding im Raume außerdem, daß

auch Raum in ibm (b. i. es felbft ausgebehnt) ift, feine anbere Mirfung, als Bewegung, (Beranberung bes Orts, mithin blofer Berhaltniffe, ) folglich feine andere Rraft ober leibenbe Eigenschaft, als bewegende Rraft und Beweglichkeit (Beranberung außerer Berbaltniffe) zu erkennen gibt; fo mag mir Denbelsfohn, ober jeber Anbere an feiner Stelle boch fagen, ob ich glauben konne, ein Ding nach bem, mas es ift, ju erkennen, wenn ich weiter nichts von ibm weiß, als baf es etwas fei, bas in außeren Berhaltniffen ift, in welchem felbst außere Berbaltniffe find, bag jene an ihm, und burch baffelbe an anderen veranbert werben konnen, fo bag ber Grund bagu (bewegende Rraft) in benfelben liegt; mit einem Worte, ob, ba ich nichts, als Beziehungen von Etwas tenne, auf etwas Unberes, bavon ich gleichfalls nur außere Beziehungen miffen kann, ohne baß mir irgend etwas Inneres gegeben ift ober gegeben werben fann, ob ich ba sagen konne: ich habe einen Begriff vom Dinge an fich. und ob nicht bie Frage gang rechtmäßig fei: was benn bas Ding, bas in allen biefen Berhaltniffen bas Gubject ift, an fich felbft fei? Eben biefes lagt fich auch gar mohl an dem Erfahrungsbegriff unferer Seele barthun, bag er blofe Erscheinungen bes inneren Sinnes enthalte und noch nicht ben bestimmten Beariff bes Subjectes felbit; allein es wurde mich bier in ju große Weitlauftigkeit fuhren.

Freilich, wenn wir Wirkungen eines Dinges kennten, die in ber That Eigenschaften eines Dinges an sich selbst sein können, so dursen wir nicht ferner fragen, was das Ding noch außer diesen Eigenschaften an sich sei; denn es ist alsdann gerade das, was durch jene Eigenschaften gegeben ist. Nun wird man fordern, ich solle doch dergleichen Eigenschaften und wirkende Kräfte angeben, damit man sie und durch sie Dinge an sich von blosen Erscheinungen untersscheiden könne. Ich antworte: dieses ist schon längst und zwar von euch selbst geschehen.

Besinnt euch nur, wie ihr ben Begriff von Gott, als hochster Intelligenz, zu Stande bringt. Ihr benkt euch in ihm lauter wahre Realitat, b. i. etwas, bas nicht blos, (wie man gemeinig- lich bafur halt,) ben Negationen entgegengesetz wird, sondern auch

und vornehmlich ben Realitaten in ber Erfcheinung (realitas Phaenomenon), bergleichen alle find, die uns burch Sinne gegeben werben muffen, und eben barum realitas apparens, (wiewohl nicht mit einem gang ichicklichen Ausbrucke) genannt werden. Run verminbert alle biefe Realitaten (Berftand, Bille, Seligkeit, Macht ic.) bem Grade nach, so bleiben fie boch ber Art (Qualitat) nach immer biefelben, so habt ihr Eigenschaften ber Dinge an fich selbst, die ihr auch auf andere Dinge außer Gott anwenden tonnt. Reine-anderen konnt ihr euch benken, und alles Uebrige ift nur Realitat in ber Erscheinung (Eigenschaft eines Dinges als Gegenstandes ber Sinne), wodurch ihr niemals ein Ding benkt, wie es an sich selbst ift. scheint zwar befremblich, bag wir unfere Begriffe von Dingen an fich felbft nur baburch geborig bestimmen tonnen, bag wir alle Realitat zuerft auf ben Begriff von Gott reduciren, und fo, wie er barin Statt findet, allererst auch auf andere Dinge als Dinge an sich anwenden follen. Allein jenes ift lediglich bas Scheidungsmittel alles Sinnlichen und ber Erscheinung von bem, mas burch ben Berftand, als ju Sachen an fich felbst geborig, betrachtet werben fann. -Alfo kann nach allen Renntnissen, die wir immer nur burch Erfahrung von Sachen haben mogen, die Frage: was benn ihre Dbjecte als Dinge an fich felbft fein mogen? gang und gar nicht fur finnleer gehalten werben.

Die Sachen ber Metaphysik stehen jest auf einem solchen Fuße, bie Acten zur Entscheidung ihrer Streitigkeiten liegen beinahe schon zum Spruche fertig, so baß es nur noch ein wenig Gebuld und Unparteilichkeit im Urtheile bedarf, um es vielleicht zu erleben, daß sie endlich einmal ins Reine werden gebracht werden.

Ronigsberg, ben 4. August 1786.

#### IV

Ueber bas Mißlingen

aller

# philosophischen Bersuche

n ber

The odice e.

1791.

Unter einer Theodicee versteht man die Bertheidigung der hochsften Weisheit des Welturhebers gegen die Anklage, welche die Bersnunft aus dem Zweckwidrigen in der Welt gegen jene erhebt. — Man nennt dieses die Sache Gottes versechten; ob es gleich im Grunde nichts mehr, als die Sache unserer anmaßenden, hiebei aber ihre Schranken verkennenden Vernunft sein mochte, welche zwar nicht eben die beste Sache ist, insoferne aber doch gebilligt werden kann, als sienen Eigendunkel bei Seite geseht der Mensch als ein vernünstiges Wesen berechtigt ist, alle Behauptungen, alle Lehre, welche ihm Achtung auferlegt, zu prüsen, ehe er sich ihr unterwirft, damit diese Achtung aufrichtig und nicht erheuchelt sei.

Bu bieser Rechtsertigung wird nun erfordert, daß der vermeintliche Sachwalter Gottes entweder beweise: daß das, was wir in
bieser Welt als zweckwidrig beurtheilen, es nicht sei; oder daß,
wenn es auch dergleichen ware, es doch gar nicht als Kactum, sonbern als unvermeidliche Folge aus der Natur der Dinge beurtheilt
werden musse; oder endlich, daß es wenigstens nicht als Kactum
bes höchsten Urhebers aller Dinge, sondern blos der Weltwesen, denen etwas zugerechnet werden kann, d. i. der Menschen, (allenfalls
auch höherer, guter oder boser geistiger Wesen) angesehen werden
musse.

Der Verfasser einer Theodicee willigt also ein: daß dieser Rechtshandel vor dem Gerichtshofe der Vernunft anhängig gemacht werde; und macht sich anheischig, den angeklagten Theil, als Sachwalter, durch formliche Widerlegung aller Beschwerden des Gegners zu verztreten; darf letzteren also während des Rechtsganges nicht durch eisnen Machtspruch der Unstatthaftigkeit des Gerichtshoses der menschslichen Vernunft (exceptionem fori) abweisen, d. i. die Beschwerden nicht durch ein, dem Gegner auserlegtes Zugeständniß der höchsten Weisheit des Welturhebers, welches sosort alle Zweisel, die sich das gegen regen mochten, auch ohne Untersuchung für grundlos erklart, absertigen; sondern muß sich auf die Einwürse einlassen, und, wie sie dem Begriff der hochsten Weisheit \*) keinesweges Abbauch thun, durch Beleuchtung und Tilgung derselben begreislich machen. — Doch auf Eines hat er nicht nothig, sich einzulassen, nämlich daß er die höchste Weisheit Gottes aus dem, was die Erfahrung an dieser Welt lehrt, auch sogar deweise; denn hiemit wurde es ihm auch schlechsterdings nicht gelingen, weil Allwissenheit dazu erforderlich ist, um an einer gegebenen Welt, (wie sie sich in der Erfahrung zu erkensnen gibt,) diesenige Vollkommenheit zu erkennen, von der man mit Sewisheit sagen könne, es sei überall keine größere in der Schöpfung und Regierung derselben möglich.

Das 3wedwidrige in der Welt aber, was der Beisheit ihres Urhebers entgegengesetzt werden konnte, ift nun dreifacher Art:

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Obgleich ber eigenthumliche Begriff einer Weisheit nur bie Eigenfcaft eines Willens vorftellt, jum bochften Gut, als bem Enbzweck aller Dinge, jufammenguftimmen; hingegen Runft nur bas Bermogen im Gebrauch ber tauglichften Mittel ju beliebigen 3 meden; fo wird boch Runft, wenn fie fich als eine folche beweift, welche Ibeen abaquat ift, beren Möglichkeit alle. Ginficht ber menfchlichen Bernunft überfteigt, (j. B. wenn Mittel und 3wede, wie in organischen Rorpern, einander wechfelseitig hervorbringen,) als eine gottliche Runft, nicht unrecht auch mit bem Ramen ber Weisheit belegt werben tonnen; boch um die Begriffe nicht ju verwechseln, mit bem Namen einer Runftweisheit bes Wetturhebers jum Unterfchiebe von ber mora: lifden Beisheit beffelben. Die Teleologie, (auch durch fie die Phyfito: theologie) gibt reichliche Beweise ber erfteren in ber Erfahrung. Aber von ihr gilt fein Schluß auf die moralische Weisheit des Welturhebers, weil Das turgefet und Sittengefet zwei gang ungleichartige Principien erfordern, und ber Beweis der letteren Beisheit ganglich a priori geführt, alfo fchlechterbings nicht auf Erfahrung von bem, was in der Belt vorgeht, gegrundet werden muß. Da nun der Begriff von Gott, ber fur die Religion tauglich fein foll, (benn jum Behuf der Maturerflarung, mithin in fpeculativer Abficht, brauchen wir ihn nicht,) ein Begriff von ihm als einem moralischen Wefen fein muß; ba dieser Begriff, so wenig als er auf Erfahrung gegrundet, eben so wenig aus blos transfcendentalen Begriffen eines ichlechthin nothwendigen Befens, ber gar fur uns überschwenglich ift, herausgebracht werben tann; fo leuchtet genugfam ein, bag ber Beweis bes Dafeins eines folchen Wefens fein anberer, als ein moralifcher fein tonne.

- I. Das schlechthin 3wedwidrige, welches weber als 3wed, noch als Mittel von einer Beisheit gebilligt und begehrt werben kann.
- II. Das bedingt Zweckwidrige, welches zwar nie als Zweck, aber boch als Mittel, mit ber Weisheit eines Willens zusammen besteht.

Das Erste ist bas moralische Zwedwidrige, als das eigentliche Bose (die Gunde); das Zweite das physische Zwedwidrige, das Uebel (der Schmerz). — Run gibt es aber noch eine Zwedmäßigfeit in dem Berhältniß der Uebel zu dem moralischen Bosen, wenn das Letztere einmal da ist und nicht verhindert werden konnte oder sollte: nämlich in der Berbindung der Uebel und Schmerzen, als Strafen, mit dem Bosen, als Verbrechen; und von dieser Zwedmässigkeit in der Welt fragt es sich, ob Jedem in der Welt hierin sein Recht widerfährt. Folglich muß auch noch eine

IIIte Art bes Bwedwidrigen in ber Belt gebacht werben tonnen, namlich bas Difverhaltnif ber Berbrechen und Strafen in ber Welt.

Die Eigenschaften ber hochsten Weisheit bes Welturhebers, mos gegen jene 3wedwidrigkeiten als Einwurfe auftreten, find also auch brei:

Erftlich die Heiligkeit beffelben, als Gefetgebers (Schospfers), im Gegenfage mit bem moralischen Bofen in ber Welt.

Bweitens die Gutigkeit beffelben, als Regierers (Erhalters), im Contrafte mit den zahllofen Uebeln und Schmerzen ber vernunftis gen Beltwefen.

Drittens die Gerechtigkeit besselben, als Richters, in Bergleichung mit dem Uebelstande, ben das Migverhaltniß zwischen der Strassossigkeit der Lasterhaften und ihren Verbrechen in der Welt zu zeigen scheint \*).

<sup>\*)</sup> Diese brei Eigenschaften jusammen, beren eine fich teinesweges auf bie andere, wie etwa die Gerechtigteit und Gute, und so das Ganze auf eine kleinere Bahl, jurudführen lagt, machen ben moralischen Begriff von Gott aus. Es läßt fich auch die Ordnung berselben nicht verandern, (wie etwa die Gutigfeit zur oberfien Bedingung der Beltichopfung machen, ber die Delligkeit

Es wird also gegen jene brei Alagen bie Berantwortung auf bie oben erwähnte breifach verschiedene Urt vorgestellt und ihrer Gulztigkeit nach geprüft werden mussen.

- I. Wider die Beschwerde gegen die Heiligkeit bes gottlichen Willens aus dem Moralischbosen, welches die Welt, sein Werk, verzunstaltet, besteht die erste Rechtsertigung darin:
- a) Daß es ein solches schlechterbings Zweckwidriges, als wosur wir die Uebertretung der reinen Gesetze unserer Vernunst nehmen, gar nicht gebe, sondern daß es nur Versidse wider die menschliche Beisheit seien; daß die gottliche sie nach ganz anderen uns unbegreissichen Regeln beurtheile, wo, was wir zwar beziehungsweise auf unsere praktische Bernunft und deren Bestimmung mit Recht vers

ber Gefetgebung untergeordnet fei,) ohne der Religion Abbruch ju thun, wels cher eben diefer moralische Begriff jum Grunde licat. Unfere eigene reine (und amar praktische) Bernunft bestimmt biefe Rangordnung, indem, wenn fogar die Gefetgebung fich nach der Gute bequemt, es feine Burde berfelben und feinen festen Begriff von Pflichten mehr gibt. Der Mensch municht zwar querft gludlich zu fein; fieht aber doch ein, und bescheidet fich (obzwar ungern), bag die Burdigfeit gludlich ju fein, b. i. bie Uebereinstimmung des Gebrauchs feiner Freiheit mit dem heiligen Gefete, in bem Rathichluß des Urhebere die Bedingung feiner Gutigfeit fein und alfo nothwendig vorhergehen muffe. Denn ber Bunfch, welcher ben fubjectiven 3wed (ber Gelbftliebe) jum Grunde hat, fann nicht den objectiven 3wed (der Beicheit), den das Wefen vorfchreibt, beftimmen, welches dem Willen unbedingt bie Regel gibt. - Much ift die Strafe in der Musubung ber Gerechtigfeit feinesweges als blofes Mittel, fondern als Brect in ber gefetgebenden Beibheit gegrundet; bie Uebertretung wird mit Uebeln verbunden, nicht damit ein anderes Gute herauskomme, fondern weil diefe Ber: bindung an fich felbst d. i. moralisch und nothwendig gut ift. Die Gerechtigkeit feet zwar Gute des Gefeggebers voraus, (benn wenn fein Wille nicht auf bas Wohl feiner Unterthanen ginge, fo murbe biefer fie auch nicht verpflichten tons nen, ihm ju gehorchen;) aber fie ift nicht Bute, fondern ale Gerechtigkeit von diefer mefentlich unterschieden, obgleich im allgemeinen Begriffe der Beisheit enthalten. Daher geht auch bie Klage über ben Mangel einer Gerechtig: feit, die fich im Loofe, welches den Menschen hier in der Welt zu Theil wird, zeige, nicht barauf, bag es ben Guten hier nicht moht, fondern dag es den Bofen nicht ubel geht, (obzwar, wenn bas Erftere ju bem letteren bingus tommt, der Contraft diefen Unftog noch vergrößert.) Denn in einer gottlichen Regierung fann auch ber befte Menfch feinen Bunfch jum Bohlergeben nicht auf die gottliche Gerechtigfeit, fondern muß ihn jederzeit auf feine Gute grune ben; weil ber, welcher blos feine Schulbigfeit thut, feinen Rechtsanspruch auf bas Bohlthun Gottes haben fann.

werflich finden, doch in Verhältniß auf göttliche Zwede und die höchste Weisheit vielleicht gerade das schicklichste Mittel, sowohl für unfer besonderes Wohl, als das Weltbeste überhaupt sein mag; daß die Wege des Hochsten nicht unsere Wege seien (sunt Superis sua jura), und wir darin irren, wenn, was nur relativ für Menschen in diesem Leben Gesetz ist, wir für schlechthin als ein solches beurtheilen, und so das, was unserer Betrachtung der Dinge aus so niedrigem Standpuncte als zwedwidrig erscheint, dasur auch, aus dem hochsten Standpuncte betrachtet, halten. — Diese Apologie, in welcher die Verantwortung ärger ist, als die Beschwerde, bedarf keisner Widerlegung; und kann sicher der Verabscheuung jedes Mensschen, der das mindeste Gesühl sur Sittlichkeit hat, frei überlassen werden.

- b) Die zweite vorgebliche Rechtfertigung wurde zwar die Wirkslichkeit des Moralischbosen in der Welt einraumen, den Welturheber aber damit entschuldigen, daß es nicht zu verhindern möglich gewesen; weil es sich auf den Schranken der Natur der Menschen, als endlicher Wesen, grunde. Aber dadurch wurde jenes Bose selbst gerechtfertigt werden; und man mußte, da es nicht als die Schuld der Menschen ihnen zugerechnet werden kann, aushören es ein moralisches Bose zu nennen.
- c) Die dritte Beantwortung: daß, gesetzt auch, es ruhe wirklich mit dem, was wir moralisch Bose nennen, eine Schuld auf dem Menschen, doch Gott keine beigemessen werden musse, weil er jenes als That der Menschen aus weisen Ursachen blos zugelassen, keinesweges aber für sich gebilligt und gewollt oder veranstaltet hat; läuft, (wenn man auch an dem Begrisse des blosen Zulassens eines Wesens, welches ganz und alleiniger Urheber der Welt ist, keinen Unstoß nehmen will,) doch mit der vorigen Apologie (b) auf einerlei Folge hinaus: nämlich daß, da es selbst Gott unmöglich war, dieses Bose zu verhindern, ohne anderweitigen höheren und selbst moralischen Zwecken Abbruch zu thun, der Grund dieses Uebels, (benn so mußte man es eigentlich nun nennen,) unvermeidlich in dem Wesen der Dinge, nämlich den nothwendigen Schranken der

Menschheit als endlicher Ratur, zu suchen sein muffe, mithin ihr auch nicht zugerechnet werben konne.

- II. Auf die Beschwerde, die wider die gottliche Gutigfeit aus ben Uebeln, namlich Schmerzen, in dieser Welt erhoben wird, besteht nun die Rechtsertigung berselben gleichfalls
- a) barin: bag in ben Schickfalen ber Menfchen ein Uebergewicht bes Uebels über ben angenehmen Genug bes Lebens falfchlich angenommen werbe, weil boch ein Jeber, fo fchlimm es ihm auch ergeht, lieber leben, als tobt fein will, und biejenigen Benigen, bie bas Lettere beschließen, so lange sie es felbst aufschoben, felbst baburch noch immer jenes Uebergewicht eingestehen, und wenn sie jum Letteren thoricht genug find, auch alebann blos in ben Buftand ber Nichtempfindung übergeben, in welchem ebenfalls tein Schmerz gefühlt werben tonne. - Allein man tann bie Beantwortung biefer Sophisterei ficher bem Musspruche eines jeben Menschen von gesunbem Berftande, ber lange genug gelebt und über ben Berth bes Erbens nachgebacht bat, um bieruber ein Urtheil fallen zu konnen, überlaffen, wenn man ihn fragt: ob er wohl, ich will nicht fagen auf biefelben, fondern auf jebe andere ihm beliebigen Bebingungen, (nur nicht etwa einer Feen :, fonbern biefer unferer Erbenwelt) bas Spiel bes Lebens noch einmal burchausvielen Buft batte.
- b) Auf die zweite Rechtfertigung, daß nämlich das Uebergewicht der schmerzhaften Gesühle über die angenehmen von der Natur eines thierischen Geschöpses, wie der Mensch ist, nicht könne getrennt werzben, (wie etwa Graf Beri in dem Buche über die Natur des Bergnügens behauptet,) würde man erwiedern: daß, wenn dem also ist, sich eine andere Frage einsinde, woher nämlich der Urheber unsseres Daseins uns überhaupt ins Leben gerusen, wenn es nach unsserem richtigen Ueberschlage für uns nicht wünschenswerth ist. Der Unmuth würde hier, wie jene Indianische Frau dem Oschingiskan, der ihr wegen erlittener Gewaltthätigkeit keine Genugthuung, noch wegen der künstigen Sicherheit verschaffen konnte, antworten: "Wenn du uns nicht schützen willst, warum eroberst du uns denn?"
  - c) Die britte Auflosung biefes Anotens foll biefe fein: baß uns

Sott um einer kunftigen Slückseligkeit willen, also doch aus Gate, in die Welt geseht habe, daß aber vor jener zu hoffenden überschwenge lich großen Seligkeit durchaus ein mühes und trübsalvoller Zustand des gegenwärtigen Lebens vorhergeben müsse, wo wir eben durch den Kampf mit Widerwärtigkeiten jener kunftigen Herrlichkeit würdig werden sollten. Allein daß diese Prüsungszeit, (der die Meisten unterliegen, und in welcher auch der Beste seines Lebens nicht froh wird,) vor der höchsten Weisheit durchaus die Bedingung der dere einst zu genießenden Freuden sein müsse, und daß es nicht thunlich gewesen, das Geschöpf mit jeder Spoche seines Lebens zusrieden wetzden zu lassen, kann zwar vorgegeben, aber schlechterdings nicht einzgesehen werden, und man kann also freilich diesen Knoten durch Berufung auf die höchste Weisheit, die es so gewollt hat, abhauen, aber nicht auslösen; welches doch die Theodicee verrichten zu können sich anbelschig macht.

III. Auf die lette Antlage, namlich wider die Gerechtigkeit bes Beltrichters \*) wird geantwortet:

a) daß das Worgeben von der Strassosigkeit der Lasterhaften in der Welt keinen Grund habe; weil jedes Werbrechen, seiner Natur gemäß, schon hier die ihm angemessene Strase dei sich führe, indem die inneren Worwürse des Gewissens den Lasterhaften arger noch, als Furien plagen. — Allein in diesem Urtheile liegt offendar ein Misverstand. Denn der tugendhafte Mann leiht hiedel dem Lasterhaften seinen Gemüthscharakter, nämlich die Gewissenhaftigkeit in ihrer ganzen Strenge, welche, je tugendhafter der Mensch ist, ihn besto harter wegen der geringsten Uebereilung, welche das sittliche

<sup>\*)</sup> Es ist merkwarbig, das unter allen Schwiertgkeiten, den Lauf der Weltbegebenheiten mit der Göttlichkeit ihres Urhebers zu vereinigen, keine sich dem Gemuth so heftig auforingt, als die von dem Anschein einer darin manageluden Gerechtigkeit. Trägt es sich zu, (ob es zwar selten geschieht,) das ein ungerechter, vornehmlich Gewalt habender Bösewicht nicht ungestraft aus der Welt entwischt; so frohlodt det mit dem himmel gleichsam versöhnte, sonk partellose Juschauer. Keine Zwecknäcksgkeit der Natur wird ihn durch Bewunderung derselben so in Affect segen und die Hand Gottes gleichsam daran vernehmen lassen. Warum? Sie ist hier moralisch, und einzig von der Art, die man in der Welt einigermaßen wahrzunehmen hossen kann.

Sefet in ihm mißbilligt, bestraft. Allein wo diese Denkungsart und mit ihr die Sewissenhaftigkeit gar sehlt, da sehlt auch der Peiniger für begangene Verbrechen; und der Lasterhafte, wenn er nur den außeren Büchtigungen wegen seiner Frevelthaten entschlüpfen kann, lacht über die Aengstlichkeit der Redlichen, sich mit selbsteigenen Versweisen innerlich zu plagen; die kleinen Vorwürse aber, die er sich bisweilen machen mag, macht er sich entweder gar nicht durchs Gewissen, oder, hat er davon noch etwas in sich, so werden sie durch das Sinnenvergnügen, als woran er allein Geschmack sindet, reichelich ausgewogen und vergütet. — Wenn jene Anklage serner

b) baburch widerlegt werden foll: daß zwar nicht zu leugnen sei, es finde fich schlechterbings tein ber Gerechtigkeit gemaßes Berbaltnif zwischen Schuld und Strafen in ber Belt, und man muffe im Laufe berfelben oft ein mit fchreiender Ungerechtigkeit geführtes, und gleichwohl bis ans Ende gludliches Leben mit Unwillen mahr= nehmen; bag biefes aber in ber Ratur liegenbe, und nicht absicht: lich veranstaltete, mithin nicht moralische Dighelligfeit fei, weil es eine Eigenschaft ber Tugend fei, mit Widerwartigkeiten ju ringen, (wozu ber Schmerz, ben ber Tugenbhafte burch bie Bergleichung feines eigenen Unglude mit bem Glud bes Lafterhaften leiben muß, mitgehort,) und die Leiben ben Werth ber Tugend nur zu erheben bienen, mithin vor ber Bernunft biefe Diffonang ber unverschulbeten Uebel bes Lebens boch in bem herrlichften fittlichen Bobllaut aufgeloft werbe: - fo fteht biefer Auflofung entgegen: bag, obgleich biefe Uebel, wenn fie als Wetftein ber Tugend vor ihr vorhergeben ober fie begleiten, gwar mit ihr als in moralifcher Uebereinstimmung ftebend vorgestellt werben tonnen, wenn wenigstens bas Enbe bes Lebens noch bie lettere front und bas Lafter bestraft; bag aber, wenn felbst biefes Ende, wie boch bie Erfahrung bavon viele Beispiele gibt, wiberfinnig ausfällt, bann bas Leiben bem Zugenbhaften, nicht bamit seine Tugend rein fei, sonbern weil sie es gewesen ift, (bagegen aber ben Regeln ber flugen Selbstliebe guwiber mar,) juge= fallen zu fein scheine; welches gerabe bas Gegentheil ber Gerechtigteit ift, wie fich ber Menich einen Begriff von ihr machen tann.

Denn was die Möglichkeit betrifft, daß das Ende dieses Erdenlebens boch vielleicht nicht das Ende alles Lebens sein moge; so kann diese Möglichkeit nicht für Rechtfertigung der Vorsehung gelten, sondern ist blos ein Machtspruch der moralisch gläubigen Vernunft, wosdurch der Zweiselnde zur Geduld verwiesen, aber nicht befriedigt wird.

c) Wenn endlich bie britte Auflosung biefes unharmonischen Berhaltniffes zwischen bem moralischen Berth ber Menschen und bem Loofe, bas ihnen zu Theil wird, baburch versucht werden will. daß man fagt: in diefer Welt muffe alles Wohl ober Uebel blos als Erfolg aus bem Gebrauche ber Bermogen ber Menichen, nach Gefeten ber Natur, proportionirt ihrer angewandten Geschicklichkeit und Rlugheit, jugleich auch ben Umftanben, barein fie jufalliger Beife gerathen, nicht aber nach ihrer Busammenftimmung ju überfinnlichen 3meden, beurtheilt werben; in einer funftigen Welt bagegen werbe fich eine andere Ordnung ber Dinge hervorthun und Jedem zu Theil werben, weffen feine Thaten hienieben nach moralischer Beurtheilung werth find; - so ist biese Boraussetzung auch willführlich. mehr muß die Vernunft, wenn sie nicht als moralisch gesetzgebendes Bermogen biefem ihren Intereffe gemäß einen Machtspruch thut, nach blosen Regeln bes theoretischen Erkenntnisses es mahrscheinlich finden: bag ber Lauf ber Welt nach ber Ordnung ber Natur, fo wie bier, alfo auch fernerbin unfere Schidfale bestimmen werbe. Denn was hat die Bernunft fur ihre theoretische Bermuthung Unberes jum Leitfaben, als bas Naturgefet ? und ob fie fich gleich, wie ihr vorber (Dr. b.) jugemuthet worben , jur Gebulb und Soffnung eines funftig befferen verweisen ließe; wie tann fie erwarten, bag, ba ber Lauf ber Dinge nach ber Orbnung ber Natur hier auch fur sich feibft weise ift, er nach ebenbemfelben Gefete in einer funftigen Belt unweise fein wurde? Da alfo, nach berfelben, zwischen ben inneren Bestimmungsgrunden bes Willens, (namlich ber moralischen Den-Bungbart) nach Gefeten ber Freiheit, und zwischen ben (größtentheils außeren) von unferem Willen unabhangigen Urfachen unferes Boblergebens nach Naturgefeten gar fein begreifliches Berhaltniß ift; fo bleibt bie Bermuthung, bag bie Uebereinstimmung bes Schickfals ber

Menschen mit einer gottlichen Gerechtigkeit, nach ben Begriffen, Die wir uns von ihr machen, fo wenig bort, wie hier zu erwarten fei.

Der Ausgang biefes Rechtshanbels vor bem Gerichtsbofe ber Philosophie ift nun: daß alle bisherige Theobicee bas nicht leifte, mas sie verspricht, namlich die moralische Weisheit in ber Weltregierung gegen bie 3weifel, bie bagegen aus bem, was bie Erfahrung an biefer Welt zu erkennen gibt, gemacht werben, zu rechtfertigen; obaleich freilich diese Zweifel als Einwurfe, so weit unsere Ginficht in die Beschaffenheit unserer Bernunft in Ansehung ber letteren reicht, auch bas Gegentheil nicht beweisen konnen. Db aber nicht noch etwa mit ber Beit tuchtigere Grunbe ber Rechtfertigung berfelben erfunden werben konnten, die angeklagte Beisbeit nicht, (wie bisber,) blos ab instantia ju absolviren, bas bleibt babei boch im= mer unentschieben; wenn wir es nicht babin bringen, mit Gewißheit barguthun: bag unfere Bernunft gur Ginficht bes Berbaltniffes, in welchem eine Belt, fo wie wir fie burch Erfahrung . immer tennen mogen, ju ber hochften Beisheit ftebe, schlechterbings unvermögend fei; benn alsbann find alle ferneren Berfuche vermeintlicher Beisheit, bie Bege ber gottlichen einzuseben, vollig abgewiesen. Daß also wenigstens eine negative Beisheit, namlich bie Ginficht ber nothwendigen Beschränfung unserer Anmagun: gen in Unfehung beffen, was und ju boch ift, fur uns erreichbar fei, bas muß noch bewiesen werben, um biefen Procest für immer ju endigen; und biefes läßt fich gar wohl thun.

Wir haben namlich von einer Runstweisheit in der Einrichtung dieser Welt einen Begriff, dem es für unser speculatives Vernunstvermögen nicht an objectiver Realität mangelt, um zu einer Physikotheologie zu gelangen. Sbenso haben wir auch einen Begriff von einer moralisch en Beisheit, die in eine Welt überhaupt durch einen vollkommensten Urheber gelegt werden konnte, an der sittlichen Idee unserer eigenen praktischen Bernunft. — Aber von der Einheit in der Zusammenstimmung jener Kunstweisheit

mit ber moralifden Beisbeit in einer Sinnenwelt, haben wir keinen Begriff; und fonnen auch ju bemfelben nie ju gelangen hoffen. Denn ein Geschöpf ju fein und als Raturwesen blos bem Billen feines Urhebers ju folgen; bennoch aber als freihanbeindes Befen. (welches feinen vom außeren Ginfluß unabhängigen Willen bat, ber bem erfteren vielfaltig zuwiber fein fann,) ber Burechnung fabig gu fein, und seine eigene That boch auch augleich als die Wirkung eines boberen Befens anzuseben: ift eine Bereinbarung von Begriffen, bie wir awar in ber Sbee einer Belt, als bes bochften Gutes, aufams men benten muffen; bie aber nur ber einsehen fann, welcher bis gur Kenntniß ber überfinnlichen (intelligiblen) Welt burchbringt und bie Art einfieht, wie fie ber Sinnenwelt jum Grunde liegt; auf welche Einficht allein ber Beweis ber moralischen Beisheit bes Belturbebers in ber letteren gegrundet werben fann, ba biefe boch nur bie Erscheinung jener ersteren Welt barbietet. - eine Ginficht, ju ber fein Sterblicher gelangen fann.

Alle Theodicee soll eigentlich Auslegung ber Natur sein, sofern Gott durch dieselbe die Absicht seines Willens kund macht. Nun
ist jede Auslegung bes declarirten Willens eines Gesetzebers entweber doctrinal oder authentisch. Die erste ist diejenige, welche
jenen Willen aus den Ausdrücken, deren sich dieser bedient hat, in Berbindung mit den sonst bekannten Absichten des Gesetzebers, herausvernünstelt; die zweite macht der Gesetzeber selbst.

Die Welt, als ein Werk Sottes, kann von uns auch als eine gottliche Bekanntmachung ber Absichten seines Willens betrachtet werden. Allein hierin ist sie für uns oft ein verschlossens Buch; jederzeit aber ist sie dies, wenn es darauf angesehen ist, sogar die Endabsicht Gottes, (welche jederzeit moralisch ist,) aus ihr, obzgleich einem Gegenstande der Ersahrung, abzunehmen. Die philosophischen Bersuche dieser Art Auslegung sind doctrinal, und machen die eigentliche Theodicee aus, die man daher die doctrinale nennen kann. — Doch kann man auch der blosen Absertigung aller Einz

wurse wider die göttliche Weisheit ben Namen einer Theodicee nicht versagen, wenn sie ein göttlicher Machtspruch, oder, (welches in diesem Falle auf Eins hinausläuft,) wenn sie ein Ausspruch derselben Vernunft ist, wodurch wir uns den Begriff von Sott als einem moralischen und weisen Wesen nothwendig und vor aller Ersfahrung machen. Denn da wird Sott durch unsere Vernunft selbst der Ausleger seines durch die Schöpfung verkündigten Willens; und diese Auslegung können wir eine authentische Theodicee nennen. Das ist aber alsdann nicht Auslegung einer vernünftelnden (speculativen), sondern einer machthabenden praktischen Vernunft, die, sowie sie ohne weitere Gründe im Gesetzeben schlechthin gedietend ist, als die unmittelbare Erklärung und Stimme Sottes angesehen werden kann, durch die er dem Buchstaben seiner Schöpfung einen Sinn gibt. Eine solche authentische Interpretation sinde ich nun in einem alten heiligen Buche allegorisch ausgedrückt.

Siob wird als ein Mann vorgestellt, ju beffen Lebensgenuß sich Alles vereinigt hatte, mas man, um ihn vollkommen zu machen, nur immer ausbenten mag. Gefund, wohlhabend, frei, ein Gebieter über Unbere, Die er gludlich machen fann, im Schoofe einer glud: lichen Ramilie, unter geliebten Freunden; und über bas Alles, (mas bas Vornehmste ift.) mit sich felbft zufrieben in einem guten Gewiffen. Alle biefe Guter, bas lette ausgenommen, entriß ibm plotlich ein schweres über ibn gur Prufung verhangtes Schickfal. Bon ber Betaubung über biefen unerwarteten Umfturg allmablig jum Befinnen gelangt, bricht er nun in Rlagen über seinen Unftern aus; woruber zwischen ihm und seinen vorgeblich fich zum Eroften einfindenden Freunden es balb zu einer Disputation kommt, worin beibe Theile, jeder nach seiner Denkungsart, (vornehmlich aber nach feiner Lage,) feine befonbere Theodicee gur moralischen Erklarung jenes schlimmen Schicksals aufstellt. Die Freunde Biob's bekennen fich zu bem Spftem ber Erklarung aller Uebel in ber Belt aus ber gottlichen Gerechtigfeit, als fo vieler Strafen fur begangene Berbrechen; und ob fie zwar teine ju nennen wußten, bie bem unglud: ichen Manne zu Schulben kommen follten, fo glaubten fie boch a priori urtheilen zu können, er mußte beren auf sich ruhen haben, weil es sonst nach ber göttlichen Gerechtigkeit nicht möglich ware, baß er unglucklich sei. Hieb bagegen, — ber mit Entrustung bestheuert, baß ihm sein Gewissen seines ganzen Lebens halber keinen Borwurf mache; was aber menschliche unvermeibliche Fehler betrifft, Gott selbst wissen werbe, baß er ihn als ein gebrechliches Geschöpf gemacht habe, — erklart sich sur bas System bes unbedingten göttlichen Rathschlusses, "Er ist einig", sagt er, "Er macht's, wie er will ")."

In bem, mas beibe Theile vernunfteln ober übervernunfteln. ift wenig Merkwurdiges, aber ber Charafter, in welchem fie es thun, verbient befto mehr Aufmerksamkeit. Siob spricht, wie er benkt und wie ihm zu Muthe ift, auch wohl jedem Menfchen in feiner Lage -tu Duthe fein wurde; feine Freunde fprechen bagegen, wie wenn fie in Gebeim von bem Machtigeren, über beffen Sache fie Recht fprechen, und bei bem fich burch ihr Urtheil in Gunft ju fegen ihnen mehr am Herzen liegt, als an der Bahrheit, behorcht wurben. Diefe ihre Tude, Dinge jum Schein ju behaupten, von benen fie boch gestehen mußten, daß fie fie nicht einsahen, und eine Ueberzeugung zu heucheln, die fie in ber That nicht hatten, flicht gegen Siob's gerade Freimuthigkeit, die fich fo weit von falfcher Schmeichelei entfernt, bag fie faft an Bermeffenheit grengt, febr gum Bortheil des Letteren ab. "Bollt ihr", fagt er \*\*), "Gott vertheis bigen mit Unrecht? Wollt ihr seine Person ansehen? Wollt ihr Gott vertreten? Er wird euch ftrafen, wenn ihr Personen anseht beimlich! — Es kommt kein Heuchler vor Ihm."

Das Lettere bestätigt ber Ausgang ber Geschichte wirklich. Denn Gott würdigt hiob, ihm die Weisheit seiner Schöpfung, vornehm= lich von Seiten ihrer Unerforschlichkeit, vor'Augen zu stellen. Er läßt ihn Blide auf die schöne Seite der Schöpfung thun, wo dem Menschen begreisliche Zwede die Weisheit und gutige Vorsorge des

<sup>\*)</sup> Siob XXIII, 13.

<sup>\*\*)</sup> Siob XIII, 7 bis 11, 16.

Welturbebers in ein unzweideutiges Licht ftellen ; bagegen aber auch auf bie abschreckenbe, indem er ihm Producte feiner Racht und barunter auch schadliche furchtbare Dinge bernennt, beren jebes fur fich und feine Species awar awedmäßig eingerichtet, in Ansehung anderer aber, und felbst ber Menschen gerftorend, gwedwibrig und mit einem allgemeinen, burch Gute und Beisheit angeordneten Plane nicht aufammenstimment au fein scheint; mobei er aber boch bie ben weisen Belturheber vertundigende Anordnung und Erhaltung bes Gangen beweift, obzwar zugleich feine fur uns unerforfcblichen Bege, fetbit icon in ber phyfischen Ordnung ber Dinge, wie vielmehr benn in ber Berknupfung berfelben mit ber moralischen, (die unserer Bernunft noch undurchbringlicher ift,) verborgen fein muffen. - Der Schluß ift biefer: bag, indem Siob gefieht, nicht etwa frevelbaft, benn er ift fich feiner Reblichkeit bewußt, fonbern nur unweistich über Dinge abgesprochen ju haben, die ihm ju boch find und bie er nicht versteht, Gott bas Berbammungsurtheil wiber feine Freunde fallt, weil fie nicht fo gut (ber Gewiffenhaftigkeit nach) von Gott gerebet batten, als fein Knecht Siob. Betrachtet man nun die Theorie, die Jeber von beiben Seiten behauptete; fo mochte bie feiner Freunde eher ben Unschein mehrerer speculativen Bernunft und frommer Demuth bei fich führen; und Siob murbe mahrichein: licher Beife vor einem jeben Gerichte bogmatischer Theologen, vor einer Synobe, einer Inquifition, einer ehrwurdigen Glaffis ober einem jeben Oberconfiftorium unferer Beit (ein einziges ausgenommen) ein schlimmes Schickfal erfahren haben. Alfo nur bie Aufrichtigteit bes herzens, nicht ber Borgug ber Ginficht, bie Reblichteit, feine Bweifel unverhohlen ju gefleben, und ber Abichen, Ueberzeugung zu heucheln, wo man fie boch nicht fühlt, vornehmlich nicht vor Gott, (wo biefe Lift ohnebas ungereimt ift:) biefe Eigenschaften find es, welche ben Borgug bes reblichen Mannes, in ber Person Siob's, vor bem religibsen Schmeichler im gottlichen Richterausspruch entschieben haben.

Der Glauben aber, ber ihm burch eine fo befrembliche Auflosung seiner Zweifel, namlich blos bie Ueberführung von feiner Unwiffen-

heit, entsprang, konnte auch nur in die Seele eines Mannes kommen, ber mitten unter seinen lebhastesten Zweiseln sagen konnte, XVII, 5, 6: "Bis daß mein Ende kömmt, will ich nicht weichen von meiner Frommigkeit" u. s. w. Denn mit dieser Sesinnung bewies er, daß er nicht seine Moralität auf den Slauben, sondern den Slauben auf die Moralität gründete; in welchem Falle dieser, so schwach er auch sein mag, doch allein lauterer und ächter Art d. i. von dersenigen Art ist, welche eine Religion nicht der Sunstehenerbung, sondern des guten Lebenswandels gründet.

#### Schlufanmertung.

Die Theodicee hat es, wie hier gezeigt worden, nicht sowohl mit einer Aufgabe zum Bortheil der Wissenschaft, als vielmehr mit einer Glaubenssache zu thun. Aus der authentischen sahen wir: daß es in solchen Dingen nicht so viel aufs Bernunfteln ankomme, als auf Aufrichtigkeit in Bemerkung des Unvermögens unserer Bernunft, und auf die Redlichkeit, seine Gedanken nicht in der Aussage zu verfälschen, geschehe dies auch in noch so frommer Absicht, als es immer wolle. — Dieses veranlaßt noch folgende kurze Betrachtung über einen reichhaltigen Stoff, nämlich über die Aufrichtigkeit als das Hauptersordernis in Glaubenssachen, im Widerstreite mit dem Hange zur Falscheit und Unlauterkeit, als dem Hauptgebrechen in der menschlichen Ratur.

Daß bas, was Jemand fich felbst ober einem Anderen fagt, mahr fei, bafur tann er nicht jeberzeit fteben, (benn er tann irren ;) bafür aber tann und muß er fieben, daß fein Befenntniß ober Geftandniß mabrhaft fei; benn beffen ift er fich unmittelbar bewußt. Er vergleicht nämlich im ersteren Falle seine Aussage mit bem Object im logischen Urtheile (burch ben Berftanb); im zweiten Kall aber, ba er sein Kurwahrhalten bekennt, mit bem Subject (vor Thut er bas Bekenntnig in Unsehung bes erfteren, bem Gewiffen). ohne fich bes letteren bewußt zu fein; fo lugt er, weil er etwas Anderes vorgibt, als weffen er fich bewußt ift. - Die Bemerfung. baß es folche Unlauterfeit im menfchlichen Bergen gebe, ift nicht neu, (benn Siob hat fie ichon gemacht;) aber fast follte man glauben, baß die Aufmerkfamkeit auf biefelbe fur Sitten: und Religionslehrer neu fei; fo wenig findet man, baß fie, ungeachtet ber Schwierig: feit, welche eine gauterung ber Gefinnnungen ber Menfchen, fetbft

wenn sie pflichtmäßig banbeln wollen, bei fich führt, von jener Bemerkung genugfamen Gebrauch gemacht hatten. - Dan kann biefe Bahrhaftigfeit bie formale Gewiffenhaftigfeit nennen; bie materiale besteht in ber Behutsamkeit: nichts auf bie Gefahr. baß es unrecht fei, ju magen; ba bingegen jene in bem Bewußt: fein besteht, biese Behutsamkeit im gegebenen galle angewandt ju baben. - Moraliften reben von einem irrenden Gemiffen. ein irrendes Gewiffen ift ein Unding; und gabe es ein folches, fo fonnte man niemals ficher fein, recht gehandelt ju haben, weil felbft ber Richter in ber letten Inftang noch irren konnte. 3ch kann gwar in bem Urtheile irren, in welchem ich glaube, Recht zu haben; benn bas gehirt bem Berftande ju, ber allein (wahr ober falfch) objectiv urtheilt; aber in bem Bewußtfein: ob ich in ber That glaube, Recht zu haben (ober es blos vorgebe), fann ich fchlech: terbings nicht irren, weil biefes Urtheil ober vielmehr biefer Sat blos fagt: bag ich ben Gegenstand fo beurtheile.

In der Sorgfalt, sich dieses Glaubens (oder Nichtglaubens) bewußt zu werden und kein Furwahrhalten vorzugeben, dessen man sich nicht bewußt ist, besteht nun eben die formale Gewissenhaftigekeit, welche der Grund der Wahrhaftigkeit ist. Derjenige aber, welcher sich selbst (und, welches in den Religionsbekenntnissen einerlei ist, vor Gott) sagt: er glaube, ohne vielleicht auch nur einen Blick in sich selbst gethan zu haben, ob er sich in der That dieses Kurwahrhaltens, oder auch eines solchen Grades desselben bewußt sei \*); ber lügt nicht blos die ungereimteste Lüge (vor einem her-

<sup>\*)</sup> Das Erpressungsmittel der Wahrhaftigkeit in außeren Aussagen, der Eid (tortura spiritualis), wird vor einem menschlichen Gerichtshofe nicht blos für erlaubt, sondern auch für unentbehrlich gehalten; ein trauriger Beweis von der geringen Achtung der Menschen für die Wahrheit, selbst im Tempel der öffentlichen Gerechtigkeit, wo die blose Idee von ihr schon für sich die größte Achtung einstößen sollte! Aber die Menschen lügen auch Ueherzeugung, die sie wenigstens nicht von der Art oder in dem Grade haben, als sie vorgeben, selbst in ihrem inneren Bekenntnisse; und da diese Umredlichkeit, (weil sie nach und nach in wirkliche Ueberredung ausschlägt,) auch äußere schädliche Folgen haben kann, so kann jenes Erpressungsmittel der Wahrhaftigkeit, der Eid, (aber freilich nur ein innerer, d. i. der Bersuch, ob das Fürwahrhalten auch

zenskundiger), sondern auch die frevelhafteste, weil sie den Grund jedes tugendhasten Borsages, die Aufrichtigkeit, untergradt. Wie dath solche blinde und außere Bekenntnisse, (welche sehr leicht mit einem ebenso unwahren inneren vereindart werden,) weum sie Ermerbmittel abzeben, allmählig eine gewisse Falscheit in die Denkungsart selbst des gemeinen Wesens bringen können, ist leicht abzusehen. — Während indes diese öffentliche Läuterung der Denkungsart wahrscheinlicher Weise auf entsernte Zeiten ausgesetzt bleibt, die sie vielleicht einmal unter dem Schutze der Denkseiheit ein allzgemeines Erziehungs und Lehrprincip werden wird; mögen hier noch einige Zeilen auf die Betrachtung jener Unart, welche in der menschlichen Natur ties gewurzelt zu sein scheint, verwandt werden. Es liegt etwas Rübrendes und Seelenerhebendes in der Auss

die Probe einer inneren eidlichen Abborung bes Betenntniffes aushalte,) baju gleichfalls fehr wohl gebraucht werden, die Bermeffenheit dreifter, julest auch wohl außerlich gewaltsamer Behauptungen, wo nicht abzuhalten, doch wenigstens flupig ju machen. — Bon einem menschlichen Gerichtshofe wird bem Gewiffen bes Schworenben nichts weiter zugemuthet, als bie Unheischigmachung: bag, wenn es einen funftigen Beltrichter, (mithin Gott und ein funftiges Leben) gibt, er ihm fur bie Bahrheit feines außeren Betenntniffes verantwortlich fein wolle; bag es einen folchen Beltrichter gebe, bavon hat er nicht nothig ihm ein Bekenntnig abzuforbern, weil, wenn die erftere Betheurung die Luge nicht abhalten tann, bas zweite falfche Betennt: nig eben fo wenig Bedenken erregen murbe. Mach biefer inneren Gibesbelation murbe man fich also felbft fragen: getraueft bu bir mohl, bei Allem, mas bir theuer und heilig ift, bich fur die Bahrheit jenes wichtigen oder eines ans beren bafur gehaltenen Glaubensfages zu verburgen? Bei einer folden Bumuthung wird bas Gewiffen aufgeschreckt, burch die Gefahr, ber man fich ausset, mehr vorzugeben, als man mit Gewißheit behaupten fann, wo bas Dafurhalten einen Gegenftand betrifft, ber auf bem Bege bes Biffens (theoretifcher Ginficht) gar nicht erreichbar ift, beffen Unnehmung aber baburch, daß fie allein ben Bufammenhang der höchsten praktischen Bernunftprincipien mit denen der theoretischen Naturfenntniß in einem Syfteme möglich (und alfo bie Bernunft mit fich felbft zusammen= ftimment) macht, über Alles. empfehlbar, aber immer boch frei ift. - Roch mehr aber mußten Glaubensbefenntniffe, beren Quelle hiftorifch ift, diefer Feuerprobe ber Bahrhaftigfeit unterworfen werden, wenn fie Anderen gar als Borfchriften auferlegt werden; weil hier bie Unlauterfeit und geheuchelte Urberzeugung auf Mehrere verbreitet wird, und bie Schuld bavon bem, bet fich fur Underer Gewiffen gleichsam verburgt, (benn bie Menschen find mit ihrem Gewiffen gerne paffiv,) jur Baft fallt.

ftellung eines aufrichtigen, von aller Ralfchbeit und vofitiven Berfiellung entfernten Charafters; ba boch die Chrlichkeit, eine blofe Ginfalt und Geradheit ber Denkungsart, (vornehmlich wenn man ihr bie Offenbergigkeit erläßt,) bas Kleinste ift, was man zu einem guten Charakter nur immer fordern tann, und baber nicht abzusehen ift, worauf fich benn jene Bewunderung grunde, bie wir einem folchen Gegenftanbe widmen; es mußte benn fein, bag bie Aufrichtigkeit bie Gigenschaft mare, von ber bie menschliche Natur gerabe am Beiteften entfernt ift. Gine traurige Bemerkung! Indem eben burch jene alle übrige Eigenschaften, fofern fie auf Grundfagen beruben, allein einen inneren mabren Werth baben konnen. Ein contemplativer Mifantbrop, (ber keinem Menschen Bofes wunscht, wohl aber geneigt ift, von ihnen alles Bofe zu glauben,) tann nur zweifelhaft fein, ob er bie Menfchen haffens:, ober ob er fie eber verachtungsmurbig finden folle. Die Eigenschaften, um beren willen er fie fur bie erfte Begegnung qualificirt ju fein urtheilen wurbe, find bie, burch welche fie vorlätlich icaben. Diejenige Eigenschaft aber, welche fie ibm eber ber letteren Abwurdigung auszuseben scheint, konnte keine anbere fein, als ein Sang, ber an fich bofe ift, ob er gleich Riemanben schabet: ein Sang zu bemjenigen, mas zu keiner Absicht als Mittel gebraucht werben foll; was also objectiv zu nichts gut ift. Das erftere Bofe mare mobl fein anderes, als bas ber Reind= feligkeit (gelinder gesagt, Lieblofigkeit); bas zweite kann kein anberes fein, als Bugenhaftigfeit (Kalfchheit, felbft ohne alle 26. ficht ju schaden). Die erfte Reigung bat eine Abficht, beren Bebrauch boch in gewissen anderen Beziehungen erlaubt und aut sein kann, 3. B. bie Feindseligkeit gegen unbefferliche Friedensftorer. Der zweite Sang aber ift ber jum Gebrauch eines Mittels (ber Luge), bas zu nichts gut ift, zu welcher Absicht es auch fei, weil es an fich felbft bofe und verwerflich ift. In ber Beschaffenheit bes Menschen von der erften Art ift Bosheit, womit fich boch noch Tuchtigkeit zu guten 3weden in gewissen außeren Berhaltniffen verbinden läßt, und sie fundigt nur in ben Mitteln, die boch auch nicht in aller Absicht verwerflich find. Das Bofe von ber letteren Art ist Richtswürdigkeit, wodurch dem Menschen aller Charakter abgesprochen wird. — Ich halte mich hier hauptsächlich an der tief im Berborgenen liegenden Unlauterkeit, da der Mensch sogar die inneren Aussagen vor seinem eigenen Gewissen zu verfälschen weiß. Um desto weniger darf die äußere Betrugsneigung befremden; es müßte denn dieses sein, daß, obzwar ein Seder von der Falschheit der Münze belehrt ist, mit der er Verkehr treibt, sie sich dennoch immer so gut im Umlause erhalten kann.

In herrn be Buc's Briefen über bie Gebirge, Die Geschichte ber Erbe und Menschen, erinnere ich mich folgendes Resultat feiner sum Theil anthropologischen Reise gelesen zu haben. Der menschenfreundliche Berfaffer war mit ber Borausfehung ber ursprünglichen Sutartigfeit unserer Gattung ausgegangen, und suchte bie Bestätigung berfelben ba, wo flabtische Ueppigkeit nicht solchen Ginfluß haben fann, Gemuther ju verberben, in Gebirgen, von ben Schwei: gerischen an bis jum Sarge; und nachbem fein Glaube an uneigennühig bulfleiftenbe Neigung burch eine Erfahrung in ben erfteren etwas wankend geworben, so bringt er boch am Enbe biefe Schluffolge heraus: bag ber Menich, mas bas Bohlwollen betrifft, gut genug fei, (fein Bunber! benn biefes beruht auf eingepflanzter Reigung, wovon Gott ber Urbeber ift;) wenn ibm. nur nicht ein ichlimmer Sang gur feinen Betrügerei beimobnte, (welches auch nicht zu vermundern ift; benn biefe abzuhalten, beruht auf bem Charafter, welchen ber Mensch selber in fich bilben muß!) — Ein Resultat ber Untersuchung, welches ein Beber, auch ohne in Gebirge gereift ju fein, unter feinen Ditburgern, ja noch naber, in feinem eigenen Bufen batte antreffen konnen.

V.

Die

### Meligion

innerhalb ber Grengen

der blosen Bernunft.

1798.



#### Borrebe

gur erften Auflage vom Sahre 1793.

Die Moral, fofern fie auf bem Begriffe bes Menichen, als eines freien, eben barum aber auch fich felbft burch feine Bernunft an unbebingte Gefete binbenben Wefens, gegrundet ift, bebarf weber der Ibee eines anderen Wesens über ihm, um feine Pflicht gu erkennen, noch einer anderen Triebfeber, als bes Gefetes felbft, um fie zu beobachten. Benigstens ift es feine eigene Schuld, wenn fich ein folches Bedurfniß an ihm vorfindet, bem aber alebann auch burch nichts Anderes abgeholfen werden kann; weil, was nicht aus ihm fetoft und feiner Freiheit entspringt, teinen Erfat fur ben Mangel seiner Moralitat abgibt. — Sie bedarf also zum Behuf ihrer felbst (sowohl objectiv, was bas Wollen, als subjectiv, was bas Konnen betrifft,) keinesweges ber Religion, fonbern, vermoge ber reinen praktischen Bernunft, ift fie fich felbft genug. — Denn ba ihre Gefete burch bie blofe Form ber allgemeinen Gefehmäßige feit ber barnach zu nehmenben Marimen, als oberfter (felbst unbebingter) Bedingung aller Zwecke, verbinden; fo bedarf fie überhaupt gar feines materialen Bestimmungsgrundes ber freien Billfubr\*),



<sup>\*)</sup> Diesenigen, denen der blos fremde †) Bestimmungsgrund (der Gesellich: feit) überhaupt, im Begriff der Pflicht zum Bestimmungsgrunde nicht genüsgen will, gestehen dann doch, daß dieser nicht in der auf eigenes Wohldes hagen gerichteten Selbstliebe angetrossen werden könne. Da bleiben aber aledann nur zwei Bestimmungsgrunde übrig, einer, der rational ist, nämlich eigene Wollkommenheit, und ein anderer, der empirisch ist, sremde Glückeligkeit. — Wenn sie nun unter der ersteren nicht schon die moralische, die nur eine einzige sein kann, verstehen, (nämlich einen dem Geses unbedingt gehorchenden Willen,) wobei sie aber im Zirkel erklären würden; so müßten sie die Naturvollkommenheit des Neuschen, sofern sie einer Erhöhung sähig

<sup>+)</sup> formale (?)

bas ift, keines 3weds, weber um was Pflicht sei, zu erkennen, noch bazu, daß sie ausgeübt werde, anzutreiben; sondern sie kann gar wohl und soll, wenn es auf Pflicht ankömmt, von allen 3weden abstrahiren. So bedarf es zum Beispiel, um zu wissen: ob ich vor Gericht in meinem Zeugnisse wahrhaft, oder bei Absorderung eines mir anvertrauten fremden Guts treu sein soll (oder auch kann), gar nicht der Nachstrage nach einem Zwede, den ich mir bei meiner Erklärung zu bewirken etwa vorsetzen möchte; denn das ist gleichwiel, was sür einer es sei; vielmehr ist der, welcher, indem ihm sein Geständniß rechtmäßig abgesordert wird, noch nöthig sindet, sich nach irgend einem Zwede umzusehen, hierin schon ein Nichtswürdiger.

Obzwar aber die Moral zu ihrem eigenen Behuf keiner 3wedvorstellung bedarf, die vor der Willensbestimmung vorhergehen
müßte, so kann es doch wohl sein, daß sie auf einen solchen 3wed
eine nothwendige Beziehung habe +), nämlich nicht als auf den
Grund, sondern als auf die nothwendigen Folgen der Maximen,
die jenen gemäß genommen werden. — Denn ohne alle 3wedbeziehung kann gar keine Willensbestimmung im Menschen Statt
sinden, weil sie nicht ohne alle Wirkung sein kann deren Vorstellung, wenngleich nicht als Bestimmungsgrund der Willkühr
und als ein in der Absicht vorhergehender Iweck, doch als Folge
von ihrer Bestimmung durchs Gesetz zu einem Iwecke muß aufgenommen werden können (sinis in consequentiam venlens), ohne
welchen eine Willsühr, die sich keinen, weder objectiv noch subjectiv

ift, und beren es viel geben kann, (als Seschildlichkeit in Kunften und Wifferschaften, Geschmad, Gewandtheit des Körpers u. dgl.) meinen. Dies ist aber
jederzeit nur bedingter Weise gut, das ist, nur unter der Bedingung, daß ihr Sebrauch dem moratischen Gesete, (welches allein unbedingt gebietet,) nicht widerstreite; also kann sie, zum Zwede gemacht, nicht Princip der Pflichtbegriffe sein. Gbendasselbe gilt auch von dem auf Gludseligkeit anderer Menschen gerichteten Zwede. Denn eine Handlung muß zuvor an sich selbst nach bem moralischen Gesete abgewogen werden, ehe sie auf die Siedcfeligkeit Ansberer gerichtet wird. Dieser ihre Besörberung ist also nur bedingter Weise Pflicht, und kann nicht zum obersten Princip moralischer Maximen bienen.

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "baß fie ju einem bergleichen in nothwendiger Begiehung fiebe"

bestimmten Gegenstand, (ben fie bat ober baben follte.) zur vorbabenben Sandlung hinzubenkt, zwar wie fie, aber nicht wohin fie gu wirten habe, angewiesen, fich felbft nicht Gnuge thun tann. So bebarf es zwar für die Moral zum Rechthandeln teines Zweds. fonbern bas Gefet, welches bie formale Bedingung bes Gebrauchs ber Kreiheit überhaupt enthalt, ift ihr genug. Aber aus ber Moral geht boch ein 3weck hervor; benn es kann ber Wernunft boch unmoalich gleichgultig fein, wie die Beantwortung ber Frage ausfallen mbae: mas bann aus biefem unferem Rechtbanbeln beraus: tomme, und worauf wir, gefett auch, wir hatten biefes nicht vollig in unserer Gewalt, boch als auf einen 3wed unfer Thun und gaffen richten konnten, um bamit wenigstens jufammenjuftimmen. So ift es awar nur eine Ibee von einem Objecte, welches Die formale Bedingung aller 3wecke, wie wir fie haben follen, (bie Pflicht,) und jugleich alles bamit zusammenftimmende Bebingte aller berjenigen 3mede, bie wir haben, (bie jener ihrer Beobachtung angemeffene Gludfeligfeit,) jufammen vereinigt in fich enthalt, bas ift. Die Ibee eines hochsten Guts in der Belt, ju deffen Moglichkeit wir ein hoheres, moralisches, heiligstes und allvermogendes Wefen annehmen muffen, bas allein beibe Elemente beffelben vereinigen kann; aber biese Sbee ift (praktisch betrachtet) boch nicht leer; weil fie unferem naturlichen Bedurfniffe, zu allem unferem Thun und Laffen im Ganzen genommen irgend einen Endzwed, ber von ber Bernunft gerechtfertigt werben tann, zu benten, abhilft, welches fonft ein hinderniß ber moralifchen Entschließung fein wurde. Aber, was hier bas Bornehmfte ift, biefe Ibee geht aus ber Moral herpor, und ift nicht bie Grundlage berfelben, ein 3med, welchen fich au machen, icon fittliche Grundfage vorausfest. Es fann falfo ber Moral nicht gleichgultig fein, ob fie fich ben Begriff von einem Endzweck aller Dinge, (wozu zusammenzustimmen, zwar bie Bahl ihrer Pflichten nicht vermehrt, aber boch ihnen einen befonderen Begiehungspunct ber Bereinigung aller Zwede verschafft,) mache ober nicht; weil baburch allein ber Werbindung ber 3wedmaßigkeit aus Freiheit mit 3wedmaßigfeit ber Natur, beren wir gar nicht ent= 11\*

bebren fonnen. obiectiv pruftifche Renlitat vericonfft werben fann. Sett einen Menfchen, ber bas moratifche Befet vereirt und fich ben Bebanten beifallen lagt, (welches er fcwerlich vermeiben tann.) welche Welt er wohl burch bie praftifche Bernunft geleitet erfchaffen wurde, wenn es in feinem Bermigen ware, und gwar fo, bas er fich felbst als Blied in biefelbe hineinsente, fo wurde er fie nicht allein gerade so midblett, als es jene moralische Ibee vom bochften But mit fith bringt, wenn ibm bios bie Babt überlaffen ware, fondern er murbe auch wollen, daß eine Welt überhaupt eriftire, weil das moratische Gefet will, daß das hochfte durch uns mogliche But bemirkt werbe, ob er fich aleich nach biefer Ibee felbft in Befahr fieht, für feine Person an Gludfeligfeit sehr einzubugen, weil . es moglich ift, bag er vielleicht ber Forderung ber letteren, welche bie Bernunft gur Bebingung macht, nicht abaquat fein buefte; mitbin wurbe er biefes Urtheil gang parteilos, gleich als von einem Fremben gefallt, boch jugleich fur bas feine anzuerkennen fich burch bie Wernunft genothigt fühlen. wodurch ber Mensch bas in ibm moralisch gewirkte Beburfnig beweift, zu feinen Pflichten fic noch einen Endawed, als ben Erfolg berfelben, ju benten.

Moral also führt unumgänglich gur Religion, wodurch sie sich dur Ibet rines machthabenben moralischen Gefengebers außer dem Menschen erweitert \*), in bessen Willen basienige Endzweck (ber

3 wed ift sedetzeit der Gegenftand einer Suneigung, bas ift, einer unmittelbaren Begierbe jum Befig einer Sache, vermittelf feiner Ganbland;

Der Say: es ift ein Sott, mithin es ift ein hochftes Sut in ber Beit, wenn er (als Glanbensfas) blos aus der Moral hervorgehen soll, ist ein synthetischer a priori, der, ob et gleich nur in praktischer Beziehung angenommen wird boch über ben Begriff det Pflicht, den die Moral enthält, (and der keine Materie der Billtühr, sondetn blos formale Gesete derselben voraussetz,) hinaussgeht, und aus dieser also analytisch nicht entwickelt werden kann. Wie ift aber ein solch er Say a priori möglich? Das Zusammenstimmen mit der blosen Idee ines merallichen Gesetzgebers aller Menschen ist zwar mit dem moralischen Begriffs von Pflicht überhaupt identisch, und sosern wäre der Say, der diese Zusammenstimmung gebietet, analytisch. Aber die Annehmung seines Daseins sagt meht, als die blose Möglichteit eines solchen Gegenstandes. Den Schlüssel zur Auslösung dieser Ausgabe, soviel ich davon einzusehen glaube, kann ich hier nur anzeigen, ohne sie auszusühren.

Weitschöpfung) ift, was zugleich ber Endzwed bes Menschen sein tann und foll.

fowie das Gofes, (bas proftifch gebietet,) ein Gegenftand ber Achtung ift. Gin objectiver 3med (b. i. berjenige, ben wir haben follen,) ift ber, welcher une von ber blofen Bernunft als ein folder aufgegeben wirb. Der 3med, welcher Die unumgangliche und augleich sureichende Bedingung aller übrigen enthalt, ift der Endamed. Eigene Gludfeligfeit ift der fubjective Endamed vernunfs tiger Beltwefen, (ben jedes derfelben vermoge feiner von finnlichen Gegenftans ben abhangigen Ratur hat, und von bem es ungereimt mare, ju fagen : baf man ihn haben folle,) und alle proftische Gage, die diefen Endawed aum Grunde haben, find fonthetifch, aber zugleich empirifch. Dag aber Bedermann fich bas hochfte, in ber Welt mögliche Gut zum Endzwede machen folle, ift ein' fonthetifcher prattifcher Sas a priori, utb gmar ein objectivpraftifcher durch die reine Bernunft aufgegebener, weil er ein Gas ift, ber uber ben Begriff ber Pflichten in ber Welt hinausgeht, und eine Folge berfelben (einen Effect) binguthut, ber in ben moralifchen Gefegen nicht enthalten ift und bars aus alfo qualntifch nicht entwidelt werben fann. Diefe namlich gebieten schlechthin, es mag auch der Erfolg berfelben fein, welcher er wolle, ja fie nos thigen fogar bavon ganglich ju abstrahiren, wenn es auf eine befonbere Sanbs fung ankommt, und machen baburch die Pflicht jum Gegenstande ber größten Achtung, ohne uns einen 3wed (und Endzwed) vorzulegen und aufzugeben, ber etwa die Empfehlung berfelben und die Eriebfeder jur Erfullung unferer Pflicht ausmachen mußte. Alle Menfchen tonnten hieran auch genug haben, wenn fie, (wie fie follten,) fich blos an die Borfchrift ber reinen Bernunft im Befes hielten. Bas brauchen fie den Ausgang ihres moralischen Thuns und Laffens ju miffen, ben ber Beltlauf herbeifuhren wird? Fur fie ift's genug, bas fie ihre Pflicht thun; es mab nun auch mit bem irbifchen Leben Alles aus fein, und wohl gar felbft in diefem Gtudfeligfeit und Burdigfeit vielleicht niemals gus fammentreffen. Run ift's aber eine von den unvermeidlichen Ginichrantungen bes Menfchen und feines, (vielleicht auch aller anderen Beltwefen) praftifchen Bernunftvermogens, fich bei allen Sandlungen nach dem Erfolg aus benfels ben umzufehen, um in diefem etwas aufzufinden, mas jum 3med fur ibn dies nen und auch die Reinigfeit ber Abficht beweifen tonnte, welcher in ber Musabung (mexu effectivo) swar bas Leste, in ber Borfiellung aber und ber Abficht (nexu finali) bas Erfte ift. Un biefem 3mede nun, wenn er gletch burch bie blofe Bernunft ihm vorgelegt wird, fucht ber Denfch etwas, mas er lie: ben tann; bas Gefes alfo, was ihm blos Ichtung einfloft, ob es zwar jenes ale Beburfnig nicht anertennt, erweitert fich boch gum Behuf beffelben ju Mufnehmung bes moratifchen Endzwecks ber Bernunft unter feine Beftim: mungegrunde, bas ift, ber Sag: mache bas bochfte in ber Belt mogliche Gut gu beinem Endzwed, ift ein funthetifther Gat a priori, ber burch bas moras Hifche Gefes felber eingeführt wird, und wodurch gleichwohl bie prattifche Bers nunft fich uber das leptere erweitert, welches baburch möglich ift, daß auf bie Ratureigenichaft bes Denichen, fich ju allen Sandlungen außer bem Gefes Wenn die Moral an der Heiligkeit ihred Sesete's einen Segenstand der größten Achtung erkennt, so stellt sie auf der Stuse der Religion an der hochsten, jene Gesete vollziehenden Ursache einen Segenstand der Andetung vor, und erscheint in ihrer Maziestät. Aber Alles, auch das Erhabenste, verkleinert sich unter den Handen der Menschen, wenn sie die Idee desselben zu ihrem Sezbrauch verwenden. Was nur sofern wahrhaftig verehrt werden kann, als die Achtung dasur frei ist, wird genöthigt, sich nach solchen Formen zu bequemen, denen man nur durch Zwangsgesetze Ansehen verschaffen kann, und was sich von selbst der öffentlichen Kritik jedes Menschen blodsstellt, das muß sich einer Kritik, die Gewalt hat, d. i. einer Censur unterwerfen.

Indessen, da das Gebot: gehorche der Obrigkeit! doch auch moralisch ist, und die Beobachtung desselben, wie die von allen Pslichten, zur Religion gezogen werden kann, so geziemt einer Abhandlung, welche dem bestimmten Begriffe der letzteren gewidmet ist, selbst ein Beispiel dieses Gehorsams abzugeben, der aber nicht durch die Achtsamkeit blos auf das Gesetz einer einzigen Anordnung im Staat, und blind in Ansehung jeder anderen, sondern nur durch vereinigte Achtung für alle vereinigt bewiesen werden kann. Rum kann der Bücher richtende Theolog entweder als ein solcher angesstellt sein, der blos für das Heil der Seelen, oder auch als ein solcher, der zugleich für das Heil der Wissenschaften Sorge zu tras

noch einen Zwed benken zu mussen, bezogen wird, (welche Eigenschaft besselben ihn zum Gegenstande der Erfahrung macht,) und ist, (gleichwie die theoretischen und dabei synthetischen Saße a priori.) nur dadurch möglich, daß er das Princip a priori der Erkenntniß der Bestimmungsgründe einer freien Wiltühr in der Erfahrung überhaupt enthält, sofern diese, welche die Wirstungen der Moralität in ihren Zweden darlegt, dem Begriff der Sittlichkeit, als Causalität in der Welt, objective, obgleich nur praftische Realität verzichasst. — Wenn nun aber die strengste Beobachtung der moralischen Gesehe als Ursache der Derbeisührung des höchsten Guts (als Zweds) gedacht werden soll; so muß, weil das Menschenvermögen dazu nicht hinreicht, die Glückseligkeit in der Welt einstimmig mit der Wärdigkeit, glücklich zu sein, zu bewirzen, ein allvermögendes moralisches Wesen als Weltherrscher angenommen werden, unter desse Vorlorge diese geschieht, d. i. die Woral führt unaussbeieblich zur Religion.

am bat; ber erfte Richter blos als Geiftlicher, ber zweite gugleich als Gelehrter. Dem letteren als Gliebe einer offentlichen Anftalt. ber (unter bem Ramen einer Univerfitat) alle Biffenfchaften gur Cultur und zur Bermabrung gegen Beeintrachtigungen anvertraut find, liegt es ob, bie Unmagungen bes erfteren auf bie Bebingung einzuschranten, bag feine Cenfur teine Berftorung im Relbe ber Wiffenschaften anrichte, und wenn beide biblische Theologen find, fo, wird bem letteren als Universitatsgliebe von berjenigen Facultat welcher diese Theologie abzuhandeln aufgetragen worden, die Ober cenfur aufommen; weil, was bie erfte Ungelegenheit (bas Beil ber Seelen) betrifft, beibe einerlei Auftrag haben; mas aber bie zweite (bas Beil ber Biffenschaften) anlangt, ber Theolog als Universitategelehrter noch eine besondere Aunction zu verwalten bat. Geht man von biefer Regel ab, fo muß es endlich babin tommen, wo es schon fonft (jum Beispiel jur Beit bes Galileo) gewesen ift, namlich bag ber biblische Theolog, um ben Stolz ber Wiffenschaften zu bemuthis gen und fich felbft die Bemuhung mit benfelben zu ersporen, mobl gar in die Aftronomie ober andere Biffenschaften, g. B. Die alte Erdgeschichte, Ginbruche magen, und wie biejenigen Bolker, bie in fich felbft entweber nicht Bermogen, ober auch nicht Ernft genug finden, fich gegen beforgliche Angriffe zu vertheibigen, Alles um fich ber in Buftenei verwandeln, alle Bersuche bes menschlichen Berftandes in Beschlag nehmen burfte.

Es steht aber ber biblischen Theologie im Felde der Wissensschaften eine philosophische Theologie gegenüber, die das anvertraute Sut einer anderen Facultat ist. Diese, wenn sie nur innerhalb der Grenzen der blosen Vernunft bleibt und zur Bestätigung und Ersläuterung ihrer Sate die Geschichte, Sprachen, Bücher aller Volker, selbst die Bibel benutzt, aber nur für sich, ohne diese Sate in die biblische Theologie hineinzutragen und dieser ihre öffentlichen Lehren, dafür der Geistliche privilegirt ist, abandern zu wollen, muß volle Freiheit haben, sich so weit, als ihre Wissenschaft reicht, auszubreizten; und obgleich, wenn ausgemacht ist, daß der Erste wirklich seine Grenze überschritten und in die biblische Theologie Eingrisse gethan

habe, bem Aheologen (blos als Geistlichen betrachtet) bas Recht ber Censur nicht bestritten werden kann, so kann boch, sobald jenes noch bezweiselt wird und also die Frage eintritt, vb jenes durch eine Schrift, oder einen anderen öffentlichen Vortrag des Philosophen geschehen sei, nur dem biblischen Theologen, als Gliede seiner Facultat, die Obercensur zustehen, weil dieser auch das zweite Interesse des gemeinen Wesens, nämlich den Flor der Wissenschaften zu besorgen angewiesen und eben so gultig, als der Erstere, angesstellt worden ist.

Und amar fleht in folchem Kalle biefer Kacultat, nicht ber philosophisthen, bie erfte Cenfur au; weil jene allein fur gewiffe Lebren privilegirt ift, biefe aber mit ben ihrigen ein offenes freies Berkehr treibt, baber nur jene barüber Beschwerbe führen fann, bag ibrem ausschliefilichen Rechte Abbruch geschehe. Ein 3weifel wegen bes Eingriffs aber ift, ungeachtet ber Unnaberung beiber sammtlicher Lehren zu einander und ber Besoranif bes Ueberschreitens ber Grengen von Seiten ber philosophischen Theologie, leicht gu verhuten. wenn man nur ermagt, daß biefer Unfug nicht baburch geschieht, baß ber Philosoph von ber biblifchen Theologie etwas entlehnt, um es zu feiner Abficht zu brauchen; (benn bie lettere wird felbft nicht in Abrede sein wollen, daß fie nicht Bieles, mas ihr mit ben Behren ber blofen Bernunft gemein ift, überbem auch Manches gur Geschichtskunde ober Sprachgelehrsamkeit und fur beren Censur Geboriges enthalte;) gefest auch, er brauche bas, mas er aus ihr borgt, in einer der blofen Bernunft angemeffenen, der letteren aber vielleicht nicht gefälligen Bebeutung; fonbern nur fofern er in biefe etwas hineinträgt, und fie baburch auf andere Brede richten will, als es biefer ibre Einrichtung verstattet. — Go fann man b. B. nicht fagen, bag ber Lehret bes Naturrechts, ber manche elassische Ausbrucke und Formeln für feine philosophische Rechtslehre aus bem Cober ber Romischen entlehnt, in biefe einen Gingriff thue, wenn er fich berfelben, wie oft gefchieht, auch nicht genau in bemselben Sinn bedient, in welchem fie nach ben Auslegern bes letteren zu nehmen sein mochten, wofern er nur nicht will, Die

einentlichen Suriffen ober gar Gerichtsbofe follten fie auch fo brauchen. Denn mare bas nicht zu feiner Befugniß geborig, fo konnte man auch umgekehrt ben biblifchen Theologen, ober ben flatutarischen Auriften besthulbigen, fle thaten ungablige Gingriffe in bas Gigenthum ber Philosophie, weil Beibe, ba fie ber Bernunft und, mo es Miffenschaft gilt, ber Philosophie nicht entbehren tonnen, aus ibr febr oft. obgwar nur gu ihrem beiberfeitigen Bebuf, borgen muffen. Sollte es aber bei bem erfteren barauf angefeben fein, mit ber Bernunft in Religionedingen, wo moglich, gar nichts zu schaffen zu baben, fo tann man leicht vorausfeben, auf weffen Beite ber Berluft fein wurde; benn eine Religion, die ber Bernunft unbebenklich ben Rrieg anfundigt, wird es auf bie Dauer gegen fie nicht ausbalten. — Ich getraue mir fogar in Borfchlag zu bringen: ob es nicht wohlgethan fein wurde, nach Bollenbung ber akabemischen Unterweisung in ber biblischen Theologie, jederzeit noch eine besonbere Borlesung über die reine philosophische Religionslehre, (Die fich Alles, auch die Bibel, ju Rute macht,) nach einem Leitfaben, wie etwa biefes Buch, (ober auch ein anderes, wenn man ein befferes von berfelben Art haben fann,) als jur vollständigen Ausruftung bes Candidaten erforderlich, jum Beschluffe bingugufugen. - Denn bie Wiffenschaften gewinnen lediglich burch bie Absonderung, fofern iebe vorerft fur fich ein Banges ausmacht, und nur bann allererft mit ihnen ber Berfuch angestellt wird, sie in Bereinigung zu betrachten. Da mag nun ber biblifche Theolog mit bem Philosophen einig fein, ober ihn wiberlegen gu muffen glauben; wenn er ihn nur bort. Denn fo tann er allein wiber alle Schwierigkeiten, bie ibm biefer machen burfte, jum Boraus bewaffnet fein. Aber biefe gu perheimlichen, auch wohl als ungottlich zu verrufen, ift ein arm= feliaer Behelf, ber nicht Stich halt; beibe aber zu vermischen, und von Seiten bes biblischen Theologen nur gelegentlich fluchtige Blide barauf zu werfen, ift ein Mangel ber Grundlichkeit, bei bem am Ende Niemand recht weiß, wie er mit ber Religionslehre im Gangen baran fei.

Won ben folgenden vier Abhandlungen, in denen ich nun bie

### 170 Religion innerh. b. Grengen b. blofen Bernunft.

Beziehung ber Religion auf die menfchliche, theils mit guten, theils bosen Anlagen behaftete Natur bemerklich zu machen, das Berhaltniß bes guten und bosen Princips, gleich als zweier für sich bestehender, auf den Menschen einsließender, wirkenden Ursachen vorstelle, ist die erste schon in der Berlinischen Monatosschrift April 1792 eingerückt gewesen, konnte aber, wegen des genauen Zusammenhangs der Materien, von dieser Schrift, welche in den drei jeht hinzukommenden die völlige Ausführung derselben enthalt, nicht wegbleiben. — +)

<sup>†)</sup> In ber I. Ausg. folgten hier noch bie Borte: "Die auf ben erften Bogen von ber meinigen abweichenbe Orthographie wird ber Leser wegen ber Berschiebenheit ber Sanbe, die an ber Abschrift gearbeitet haben, und ber Kurze ber Beit, die mir zur Durchsicht übrig blieb, entschulbigen."

#### Borrede

jur zweiten Auflage vom Jahre 1794.

In diefer ift, außer den Druckfehlern und einigen wenigen verbesserten Ausbrücken, nichts geandert. Die neu hinzugekommenen Zusäche find mit einem Kreuz (+) bezeichnet unter den Tert geseich +).

Bon bem Tifel bieses Werks, (benn in Ansehung ber unter bemselben verborgenen Absicht sind auch Bedenken geäußert worden,) merke ich noch an: da Offenbarung doch auch reine Bernunftzeligion in sich wenigstens begreisen kann, aber nicht umgekehrt diese das historische der ersteren, so werde ich jene als eine weitere Sphäre des Glaubens, welche die letztere, als eine engere, in sich beschließt, (nicht als zwei außer einander besindliche, sondern als concentrische Kreise) betrachten können, innerhalb deren letzterem der Philosoph sich als reiner Bernunftlehrer (aus blosen Principien a priori) halten, hiebei also von aller Ersahrung abstrahiren muß. Aus diesem Standpuncte kann ich nun auch den zweiten Bersuch machen, nämlich von irgend einer dasur gehaltenen Offenbarung auszugehen, und indem ich von der reinen Bernunftreligion, (sosern sie ein für sich bestehendes System ausmacht,) abstrahire, die Offens

<sup>+)</sup> Diese Bezeichnung war in bem Abbrucke ber 2. Ausg. größtentheils unterlassen worden; baher sich bort am Ende bes Buches unter ber Uebersschrift: Emendanda ein, aber auch nicht ganz vollständiges Berzeichnis ber Busas zur 2. Ausg. findet. In ber vorliegenden Ausgabe ift, der Gleichsförmigkeit wegen, für sammtliche Anmerkungen Kant's bas Sternchen (\*) beibehalten, bafür aber an den betreffenden Stellen die Busage zur 2. Ausg. ausbrücklich als solche bezeichnet worden.

barung, als biftorifches Onftem, an moralifche Begriffe blos fragmentarisch halten und seben, ob biefes nicht zu bemfelben reinen Bernunftinftem ber Religion gurudführe, welches zwar nicht in theoretischer Absicht, (wozu auch die technisch praktische, ber Untermeifungsmethobe, als einer Runftlebre, gezählt werben muß,) aber boch in moralisch : praetischer Absicht selbstiftanbig und für eigent: liche Religion, Die, als Bernunftbegriff a priori, (ber nach Beglaffung alles Empirischen übrig bleibt,) nur in biefer Beziehung Statt findet, hinreichend fei. Benn biefes gutrifft, fo wird man fagen konnen, bag awischen Bernunft und Schrift nicht blos Bertraglichfeit, fonbern auch Einigkeit anzutreffen fei, fo bag, wer ber einen (unter Leitung ber moralifchen Begriffe) folgt, nicht ermangeln wird, auch mit ber anderen jusammenzutreffen. Erafe es fic nicht fo, fo wurde man entweder zwei Religionen in einer Perfon baben, welches ungereimt ift, ober eine Religion und einen Gultus, in welchem Fall, ba letterer nicht, (fo wie Religion,) 3med an fich felbst ift, sonbern nur als Mittel einen Werth hat, beibe oft mußten zusammengeschuttelt werben, um fich auf turge Beit gu verbinden, alebald aber wie Del und Baffer fich wieder von einander scheiben, und bas Reinmoralische (bie Bernunftreligion) oben auf mußten ichwimmen laffen.

Daß diese Bereinigung ober ber Versuch berselben ein bem philosophischen Religionsforscher mit vollem Recht gebührendes Geschäft und nicht Eingriff in die ausschließlichen Rechte des biblischen Theologen sei, habe ich in der ersten Vorrede angemerkt. Seitdem habe ich diese Behauptung in der Moral des seligen Michaelis, (erster Theil, S. 5 — 11,) eines in beiden Fächern wohl bewanz berten Mannes, angeführt und durch sein ganzes Werk ausgeübt gefunden, ohne daß die höhere Facultät darin etwas ihren Rechten Präjudicirliches angetroffen hätte.

Auf die Urtheile wurdiger, genannter und ungenannter Manner über diese Schrift habe ich in dieser zweiten Auflage, da fie (wie alles auswärtige Literarische) in unseren Gegenden sehr spat eins laufen, nicht Bedacht nehmen konnen, wie ich wohl gewünscht

batte, vornehmlich in Ansehung ber Annotationes quaedam Theologicae otc. bes berühmten Berrn D. Storr in Zubingen, ber fie mit feinem gewohnten Scharffinn, jugleich auch mit einem ben größten Dant verdienenden Fleife und Billigkeit in Prufung genommen hat, welche zu erwiedern ich zwar Borhabens bin, es aber zu versprechen, ber Beschwerben megen, bie bas Alter vornehmlich ber Bearbeitung abstracter Ibeen entgegensett, mir nicht getraue. -Eine Beurtheilung, namlich bie in ben Greifswalber D. frit. Nachrichten 29. Stud, tann ich ebenfo furz abfertigen, als es ber Recensent mit ber Schrift selbst gethan bat. Denn fie ift feinem Urtheile nach nichts Unberes, als Beantwortung ber mir von mir selbst vorgelegten Frage: "wie ift bas firchliche System ber Dogmatif in feinen Begriffen und Lehrfagen nach reiner (theoretischer und prattischer) Bernunft moglich?" - "Diefer Bersuch gebe also überall Diejenigen nicht an, die fein (Rant's) Spftem fo wenig kennen und verstehen, als sie bieses zu kennen verlangen und fur sie also als nicht eriftirend anzuseben fei." - Sierauf antworte ich: es bebarf, um biefe Schrift ihrem mefentlichen Inhalte nach ju verfteben, nur ber gemeinen Moral, ohne fich auf die Rritik ber praktischen Bernunft, noch weniger aber ber theoretischen einzulaffen, und wenn 3. B. bie Tugend, als Fertigkeit in pflichtmäßigen Sanblungen (ihrer Legalitat nach) virtus phaenomenon, biefelbe aber, als fandhafte Gefinnung folder Sandlungen aus Pflicht (ihrer Mora: litat wegen) virtus noumenon genannt wird, so find biese Ausbrude nur ber Schule wegen gebraucht, Die Sache felbft aber in ber popularften Kinderunterweisung ober Predigt, wenngleich mit anderen Worten, enthalten und leicht verständlich. Wenn man bas Lettere nur von ben gur Religionolehre gegablten Gebeimniffen von ber gott: lichen Ratur rubmen tonnte, bie, als ob fie gang popular maren, in bie Ratechismen gebracht werben, fpaterhin aber allererft in moralifche Begriffe verwandelt werben muffen, wenn fie fur Jebermann verständlich werben follen!

Ronigsberg, ben 26. Januar 1794.

## Der

# philosophischen Religions lehre

erftes Stud.

#### Erftes Stud.

## Von der Einwohnung des bosen Princips neben dem guten:

ober

uber bas rabicale Bofe in ber menfchlichen Ratur.

Dag bie Welt im Argen liege, ift eine Klage, bie fo alt ift, als bie Geschichte, felbft als bie noch altere Dichtkunft, ja gleich alt mit ber alteften unter allen Dichtungen, ber Priefterreligion. Alle laffen gleichwohl bie Welt vom Guten anfangen: vom golbenen Beitalter, vom Leben im Parabiefe, ober von einem noch gludlicheren, in Gemeinschaft mit himmlischen Wefen. Mber biefes Glud laffen fie balb wie einen Traum verschwinden; und nun ben Berfall ins Bofe, (bas Moralische, mit welchem bas Physische immer zu gleichen Paaren ging,) zum Aergeren mit accelerirtem Ralle eilen\*); fo daß wir jest, (biefes Jest aber ift fo alt, als die Geschichte,) in ber letten Zeit leben, ber jungfte Sag und ber Belt Untergang vor ber Thur ift, und in einigen Gegenden von Sinboffan ber Weltrichter und Berftorer Ruttren, (fonft auch Giba ober Simen genannt,) ichon als ber jest machthabende Gott verehrt wird, nachdem ber Belterhalter Bifchnu, feines Umte, bas er vom Belticopfer Brama übernahm, mube, es icon feit Sahr: bunderten niedergelegt hat.

Horat.

<sup>\*)</sup> Actas parentum, pejor avis, tulit Nos nequiores, mox daturos Progeniem vitiosiorem.

Reuer, aber weit weniger ausgebreitet, ift bie entgegengesette beroifche Meinung, die mobl allein unter Philosophen, und in unferen Beiten vornehmlich unter Pabagogen Plat gefunden bat: baß bie Belt gerade in umgekehrter Richtung, namlich vom Schlechten sum Befferen, unaufhörlich, (obgleich faum merflich) fortructe, wenia: ftens bie Unlage bagu in ber menfchlichen Ratur anzutreffen fei. Diefe Meinung aber haben fie ficherlich nicht aus ber Erfahrung geschöpft, wenn vom Merglisch. Guten ober Bofen, (nicht von ber Civilifirung) bie Rebe ift; benn ba fpricht bie Geschichte aller Beiten gar zu machtig gegen fie; fonbern es ift permuthlich blos eine autmutbige Borausfebung ber Moraliften von Seneca bis gu Rouffeau, um jum unverdroffenen Anbay bes vielleicht in uns liegenben Reimes zum Guten anzutreiben, wenn man nur auf eine natürliche Grundlage bazu im Menschen rechnen tonne. Diezu tommt noch: bag, ba man boch ben Menschen von Natur, (b. i. wie er gewöhnlich geboren wird,) als bem Korper nach gefund annehmen muß, keine Urfache fei, ihn nicht auch ber Seele nach ebensowohl von Natur fur gefund und gut anzunehmen. Diefe fittliche Unlage gum Suten in uns auszubilden, fei uns alfo die Matur felbst befor-Sanabilibus aegrotamus malis, nosque in rectum genitos natura, si sanari velimus, adjuvat, fagt Geneca.

Weil es aber boch wohl geschehen sein könnte, daß man sich in beider angeblichen Ersahrung geirrt hatte; so ist die Frage: ob nicht ein Mittleres wenigstens möglich sei, namlich daß der Mensch in seiner Sattung weber gut noch bose, oder allenfalls auch eines so- wohl, als das andere, zum Theil gut, zum Theil bose sein könne? — Man nennt aber einen Menschen bose, nicht darum, weil er Hand- lungen ausübt, welche bose (gesehwidrig) sind; sondern weil diese so beschaffen sind, daß sie auf bose Marimen in ihm schließen lassen. Nun kann man zwar gesehwidrige Handlungen durch Ersahrung bes merken, auch, (wenigstens an sich selbst,) daß sie mit Bewußtsein gesehwidrig sind; aber die Marimen kann man nicht beobachten, sogar nicht allemal in sich selbst, mithin das Urtheil, daß der Thäter ein bose Mensch sei, nicht mit Sicherheit aus Ersahrung gründen. Also

mußte sich aus einigen, ja aus einer einzigen mit Bewußtsein bofen Handlung a priori auf eine bose dum Grunde liegende Marime, und aus dieser auf einen in dem Subject allgemein liegenden Grund aller besonderen moralisch bosen Marimen, der selbst wiederum Maxime ift, schließen laffen, um einen Menschen bose zu nennen.

Damit man fich aber nicht fofort am Ausbrude Ratur flofe. welcher, wenn er (wie gewöhnlich) bas Gegentheil bes Grundes ber Sandlungen aus Freiheit bebeuten follte, mit ben Pradicaten moralifch gut ober bofe in geradem Biderfpruch fieben murbe; fo ist zu merken: bag bier unter ber Natur bes Menschen nur ber subjective Grund bes Gebrauchs seiner Freiheit überhaupt (unter objectiven moralischen Gesethen), ber vor aller in bie Sinne fallenden That vorbergeht, verkanden werbe; biefer Grund mag num liegen, worin er wolle. Diefer subjective Grund muß aber immer wieberum felbft ein Actus der Freiheit fein , (benn fonft konnte ber Gebrauch ober Migbrauch ber Willführ bes Menschen in Ansehung bes fitts lichen Gefetes ihm nicht zugerechnet werben, und bas Gute ober Bofe in ihm nicht moralisch beißen.) Mithin fann in feinem bie Willführ burch Reigung beftimmenben Objecte, in teinem Raturtriebe, fondern nur in einer Regel, die die Willfuhr fich felbst fur ben Gebrauch ihrer Freiheit macht, b. i. in einer Marime ber Grund bes Bofen liegen. Bon biefer muß nun nicht weiter gefragt werben konnen, was ber subjective Grund ihrer Unnehmung, und nicht vielmehr ber entgegengesetten Maxime, im Menschen sei. Denn wenn biefer Grund zulet felbst feine Maxime mehr, sonbern ein bloser Naturtrieb mare; so murbe ber Gebrauch ber Freiheit gang auf Bestimmung burch Naturfachen jurudgeführt werben tonnen; welches ibr aber widerspricht. Wenn wir also fagen: ber Mensch ift von Ratur gut, ober: er ift von Natur bofe, fo bedeutet biefes nur fo viel, als: er enthalt einen (uns unerforschlichen) erften Grund \*)

<sup>\*)</sup> Das der erfte subjective Grund der Annehmung moralischer Wartmen unerforschlich sei, ift daraus schon vorläusig zu ersehen: daß, da diese Ansnehmung frei ist, der Grund derselben, (warum ich z. B. eine bose und nicht vielmehr eine gute Marime angenommen habe,) in Leiner Triebfeder

ber Annehmung guter, ober ber Annehmung bofer (gesetwidriger) Maximen; und zwar allgemein als Mensch, mithin so, daß er burch bieselbe zugleich ben Charafter seiner Gattung ausbruckt.

Bir werben also von einem biefer Charaftere (ber Unterschei: bung bes Menschen von anderen moglichen vernunftigen Befen) fagen: er ift ibm angeboren; und boch babei uns immer bescheiben, bag nicht die Ratur bie Schuld berfelben, (wenn er bofe ift,) ober bas Berbienft, (wenn er gut ift,) trage, sonbern bag ber Mensch selbst Urbeber beffelben sei. Weil aber ber erste Grund ber Unnehmung unserer Maximen, ber setbft immer wiederum in ber freien Billfuh, liegen muß, tein Ractum fein tann, bas in ber Erfahrung gegeben werben fonnte; fo beißt bas Gute ober Bofe im Menschen, (als ber subjective erfte Grund ber Unnehmung bieser ober jener Maxime, in Ansehung bes moralischen Gesetes,) blos in bem Sinne angeboren, als es vor allem in ber Erfahrung gegebenen Gebrauche ber Freiheit (in ber fruheften Jugend bis gur Geburt jurud) jum Grunde gelegt wird, und fo als mit ber Geburt augleich im Menschen vorhanden, vorgestellt wird; nicht, daß bie Seburt eben bie Urfache bavon fei.

### Anmertung.

Dem Streite beider oben aufgestellten Sypothesen liegt ein bisjunctiver Satzum Grunde: ber Mensch ift (von Natur) ent = weber sittlich gut ober sittlich bose. Es fällt aber Ieder= mann leicht bei, zu fragen: ob es auch mit dieser Disjunction seine Richtigkeit habe, und ob nicht Jemand behaupten könne: ber Mensch sei von Natur keines von beiden; ein Anderer aber: er sei beides zugleich, nämlich in einigen Studen gut, in anderen bose. Die

ber Natur, sondern immer wiederum in einer Marime gesucht werden muß; und da auch diese ebensowohl ihren Grund haben muß, außer ber Marime aber tein Best im mung sgrund ber freien Willtuhr angesührt werden soll und kann, man in der Reihe der subjectiven Bestimmungegrunde ins Unendliche immer weiter zurud gewiesen wird, ohne auf ben ersten Grund kommen zu können.

Bon d. Einwohnung d. bofen Princips neben d. guten. 181 Erfahrung scheint sogar biefes Mittlere zwischen beiben Ertremen zu bestätigen.

Es liegt aber ber Sittenlehre überhaupt viel baran, keine moralischen Mitteldinge, weber in Handlungen (adiaphora), noch in
menschlichen Charakteren, so lange es möglich ift, einzuraumen;
weil bei einer solchen Doppelfinnigkeit alle Marimen Gefahr laufen,
ihre Bestimmtheit und Festigkeit einzubüßen. Man nennt gemeiniglich die, welche dieser strengen Denkungsart zugethan sind, (mit
einem Namen, der einen Tadel in sich sassen foll, in der That aber
Lob ist,) Rigoristen; und so kann man ihre Untipoden Latitubinarier nennen. Diese sind also entweder Latitudinarier der
Neutralität und mögen Indifferentisten; oder ber Coalition
und können Synkretisten genannt werden\*).

Die Beantwortung ber gebachten Frage nach ber rigoristischen

<sup>\*)</sup> Benn bas Gute = a ift, fo ift fein contradictorifch Entgegengefestes bas Nichtgute. Diefes ift nun bie Folge entweder eines blofen Mangels eines Grundes bes Guten = o, oder eines positiven Grundes des Biberfpiels beffelben = -a. Im letteren Falle fann bas Nichtgute auch bas positive Bofe heißen. (In Unsehung bes Bergnugens und Schmerzens gibt es ein bergleichen Mittleres, fo bag bas Bergnugen = a, ber Schmerz = - a. und der Buftand, worin feines von beiben angetroffen wird, die Gleichguls figfeit = o ift.) Bare nun bas moralifche Gefet in uns teine Triebfeber der Billführ; fo wurde Moralischgut (Zusammenstimmung der Billführ mit bem Gefete) = a, Michtgut = o, biefes aber bie blofe Rolge vom Mangel einer moralischen Triebfeber = a x o fein. Mun ift es aber in uns Triebe feber = a; folglich ift ber Mangel ber Uebereinstimmung ber Billfuhr mit bemfelben (= 0) nur ale Folge von einer realiter entgegengefesten Beftim= mung ber Billfuhr, b. i. einer Biberftrebung berfelben = - ., b. i. nur burch eine bofe Billfuhr moglich; und zwischen einer bofen und guten Befinnung, (innerem Princip ber Marimen,) nach welcher auch die Moralitat ber Bandlung beurtheilt werben muß, gibt es alfo nichts Mittleres. Gine moralifch : gleichgultige Bandlung (Adiaphoron morale) wurde eine blos aus Raturgefegen erfolgende Sandlung fein, die alfo aufs fittliche Befeg, als Befet ber Freiheit, in gar keiner Beziehung fteht; indem fie kein Factum ift und in Ansehung ihrer weber Bebot, noch Berbot, noch auch Erlaubs nif (gefesliche Befugnif) Statt findet, ober nothig ift. +)

t) Die Worte: "Cine moralisch-gleichgultige handlung . . . . Statt findet aber nothig ift." find erst in ber 2. Ausg. hinzugekommen

Entscheibungsart\*) grundet sich auf der fur bie Moral wichtigen Bemerkung: Die Freiheit der Billfuhr ift von der gang eigenthum= lichen Beschaffenheit, daß sie burch teine Triebfeder zu einer Hand=

<sup>\*) +)</sup> Berr Prof. Schiller migbilligt in feiner mit Meifterhand verfagten Abhandlung (Thalia 1793, 3tes Stud) uber Anmuth und Burbe in ber Moral biefe Borftellungsart ber Berbindlichkeit, als 'ob fie eine far= thauserartige Gemuthoftimmung bei fich fahre; allein ich fann, ba wir in ben wichtigften Principien einig find, auch in biefem teine Uneiniafeit flatuiren; wenn wir uns nur unter einander verftanblich machen tonnen: - 3ch geftebe gern: baf ich bem Pflichtbegriffe, gerade um feiner Burbe willen, feine Unmuth beigefellen tann. Denn er enthalt unbedingte Mothigung, womit Unmuth in geradem Biderfpruch fteht. Die Majestat bes Geletes (gleich bem auf Sinai) flogt Chrfurcht ein, (nicht Scheu, welche gurudftost, auch nicht Reig, ber gur Bertraulichkeit einladet,) welche Achtung bes Untergebenen gegen feinen Gebieter, in biefem Fall aber, ba biefer in und felbft liegt, ein Gefuhl bes Erhabenen unferer eigenen Beftimmung erwedt, mas une mehr hinreift, als alles Schone. - Aber bie Zugenb b. i. bie fest gegrundete Gefinnung, feine Pflicht genau zu erfullen, ift in ihren Folgen auch wohlthatig, mehr wie Alles, was Matur oder Runft in der Welt leiften mag; und bas herrliche Bild der Menschheit, in dieser ihrer Geftalt aufgestellt, verstattet gar wohl die Begleitung der Gragien, die aber, wenn noch von Pflicht allein die Rede ift, fich in ehrerbietiger Entfernung halten. Wird aber auf die anmuthigen Kolgen gesehen, welche die Tugend, wenn fie überall Gingang fande, in der Belt verbreiten murbe, fo gieht alebann bie moralisch = gerichtete Bernunft die Sinnlichkeit (durch die Einbildungekraft) mit ins Spiel. Rur nach bezwungenen Ungeheuern wird hercules Dufaget, vor welcher Arbeit jene guten Schwestern jurudbeben. Diese Begleiterinnen der Benus Urania find Buhlichweftern im Gefolge der Benus Dione, sobald fie fich ins Geschäft der Pflichtbestimmung einmischen und die Triebfedern das ju hergeben wollen. — Fragt man nun, welcherlei ift die afthetische Beschaffenheit, gleichsam das Temperament der Tugend, muthig, mit: hin frohlich, oder angfilich : gebeugt und niedergeschlagen? fo ift taum eine Antwort nothig. Die lettere ftlavifche Gemuthoftimmung fann nie ohne einen verborgenen bag bes Gefeges Statt finden, und bas frobliche Berg in Befolgung feiner Pflicht, (nicht die Behaglichkeit in Anerkennung bef felben) ift ein Beichen ber Mechtheit tugendhafter Gefinnung, felbft in ber Frommigfeit, bie nicht in ber Selbstpeinigung bes reuigen Gunbers, (welche febr zweibeutig ift und gemeiniglich nur innerer Bormurf ift, wider die Alugheitsregel verftogen zu haben,) sondern im festen Borfas, es funftig beffer ju machen besteht, der durch den guten Fortgang angefeuert, eine frohliche Gemuthestimmung bewirken muß, ohne welche man nie gewiß ift, das Gute auch lieb gewonnen b. i. es in seine Maxime aufgenommen ju haben.

<sup>+)</sup> Diefe gange Unmertung ift Bufag d. 2. Ausg.

lung bestimmt werben fann, ale nur fofern ber Denfch fie in feine Darime aufgenommen bat, (es fich zur allgemeinen Regel gemacht bat, nach ber er fich verhalten will;) fo allein tam eine Triebfeber, welche fie auch fei, mit ber absoluten Spontaneitat ber Willführ (ber Kreibeit) ausammen befleben. Allein bas moralische Gefet ift fur fich felbst im Urtheile ber Bernunft Triebfeber, und wer es ju feiner Marime macht, ift moralisch Wenn nun bas Gefet Jemandes Billfuhr, in Anfebung einer auf baffelbe fich beziehenben Sandlung, boch nicht bestimmt, fo muß eine ihm entgegengesette Triebfeber auf die Willführ beffelben Einfluß haben; und ba biefes vermoge ber Borausfehung nur baburch gescheben tann, bag ber Mensch biefe, (mithin auch bie Abweichung vom moralischen Gefete) in feine Maxime aufnimmt, (in welchem Kalle er ein bofer Demich ift,) fo ift feine Gefinnung in Ansehung bes moralischen Gefetzes niemals indifferent (niemals feines von beiben, weber gut, noch bofe).

Er kann aber auch nicht in einigen Studen sittlich gut, in anderen zugleich bose fein. Denn ist er in einem gut, so hat er das moralische Seset in seine Marime aufgenommen; sollte er also in einem anderen Stude zugleich bose sein, so wurde, weil das moralische Geset der Befolgung der Pflicht überhaupt nur ein einziges und allgemein ist, die auf daffelbe bezogene Marime allgemein, zugleich aber nur eine besondere Marime sein; welches sich widerspricht\*).

<sup>\*)</sup> Die alten Motalphilosophen, die so ziemlich Alles erschöpften, was über die Tugend gesagt werden kann, haben obige zwei Fragen auch nicht unberührt gelassen. Die erste brückten sie so aus: ab die Tugend erlernt werden musse, (der Mensch also von Natur gegen sie und das Laster indisserent sei?) Die zweite war: ob es mehr, als eine Tugend gebe, (mithin es nicht etwa Statt sinde, daß der Mensch in einigen Stüden tugendhaft, in anderen lasterhaft sei?) Beides wurde von ihnen mit rigaristischer Bestimmtscheit verneint, und das mit Recht; denn sie betrachteten die Tugend an sich in der Idee der Bernunft, (wie der Mensch sein soll.) Wenn man dieses moralische Wesen aber, den Menschen in der Erscheinung, d. i. wie ihn und die Ersahrung kennen läst, sittlich beurtheilen will; so kann man beide angesührte Fragen bejahend beantworten; denn da wird er nicht auf der Wager der reinen Vernunft (vor einem göttlichen Gerichte), sondern nach empirischen

Die eine ober bie andere Befinnung als angeborne Beschaffenbeit von Ratur haben, bedeutet hier auch nicht, daß fie von bem Menschen, ber fie heat, gar nicht erworben, b. i. er nicht Urheber fei; fonbern, baß fie nur nicht in ber Beit erworben fei, (baß er eines ober bas andere von Jugend auf fei immerbar.) Die Gesinnung, b. i. ber erste subjective Grund ber Annehmung ber Marimen fann nur eine einzige fein, und geht allgemein auf ben gangen Gebrauch ber Freiheit. Sie felbft aber muß auch burch freie Willführ angenommen worben fein, benn fonft konnte fie nicht zugerechnet werden. Bon bieser Annehmung kann nicht wieder ber fubjective Grund, ober bie Urfache, erkannt werben, (obwohl barnach zu fragen unvermeiblich ift; weil fonft wiederum eine Maxime angeführt werben mußte, in welche biefe Besimung aufgenommen worben, die eben fo wiederum ihren Grund haben muß.) **Beil** wir also biese Gefinnung, ober vielmehr ihren oberften Grund nicht von irgend einem ersten Zeit = Actus ber Willfubr ableiten konnen, so nennen wir fie eine Beschaffenheit ber Billführ, Die ihr, (ob fie gleich in ber. That in ber Freiheit gegrundet ift,) von Natur zu-Daff mir aber unter bem Menschen, bon bem mir fagen. er fei von Ratur gut ober bofe, nicht ben einzelnen verfteben, (ba alsbann Einer als von Natur gut, ber Andere als bofe angenom= men werben konnte,) sondern bie gange Gattung zu versteben befugt find, tann nur weiterhin bewiefen werben, wenn es fich in ber anthropologischen Nachforschung zeigt, daß bie Grunde, die uns berechtigen, einem Menschen einen von beiben Charafteren als angeboren beizulegen fo beschaffen find, daß kein Grund ift, einen Menschen bavon auszunehmen, und er also von ber Gattung gelte.

T

Von der ursprunglichen Anlage zum Guten in der menschlichen Ratur.

Wir konnen fie, in Beziehung auf ihren 3wed, füglich auf brei Klaffen, als Clemente ber Bestimmung bes Menschen, bringen:

Maafstabe (von einem menschlichen Richter) beurtheilt. Wovon in der Folge noch gehandelt werden wird.

- 1) Die Anlage für bie Shierheit bes Menfchen, als eines lebenben;
- 2) Fur bie Menfchheit beffelben, ale eines lebenben und gu= gleich vernunftigen;
- 3) Für feine Perfonlichteit, ale eines vernunftigen und gus gleich ber Burechnung fabigen Befene \*).
- 1. Die Anlage für die Ehierheit im Menschen kann man unter dem allgemeinen Titel der physischen und blos mecha=nischen Selbstliebe d. i. einer solchen bringen, wozu nicht Berznunst erfordert wird. Sie ist dreisach: erstlich, zur Erhaltung seiner selbst; zweitens, zur Fortpflanzung seiner Art, durch den Trieb zum Seschlecht, und zur Erhaltung dessen, was durch Berzmischung mit demselben erzeugt wird; drittens, zur Gemeinschaft mit anderen Menschen, d. i. der Trieb zur Sesellschaft. Auf sie können allerlei Laster gepfropft werden, (die aber nicht aus jener Anlage, als Burzel, von selbst entsprießen.) Sie können Laster der Rohigkeit der Natur heißen, und werden in ihrer höchsten Abzweichung vom Naturzwecke viehische Laster: der Böllerei,

<sup>\*)</sup> Man fann biefe nicht, als ichon in bem Begriff ber vorigen enthalten, fondern man muß fie nothwendig als eine befondere Unlage betrachten. Denn es folgt baraus, bag ein Befen Bernunft hat, gar nicht, bag biefe ein Bermogen enthalte, die Willfuhr unbebingt, burch bie blofe Borffellung ber Qualification ihrer Marimen jur allgemeinen Gefetgebung ju beftimmen, und alfo fur fich felbft praktifch ju fein; wenigstens fo viel wir einsehen tonnen. Das allervernunftigfte Weltwefen tonnte boch immer gemiffer Triebfebern. bie ihm von Objecten ber Reigung hertommen, bedurfen, um feine Bills fuhr zu bestimmen; hiezu aber die vernunftigfte Ueberlegung, fomohl mas Die größte Summe ber Triebfebern, als auch bie Mittel, ben baburch beftimmten 3med zu erreichen, betrifft, anwenden, ohne auch nur die Dog= lichkeit von fo etwas, als bas moralifche schlechthin gebietenbe Gefes ift, welches fich als felbft, und zwar hochfte Triebfeder +) ankundigt, zu ahnen. Bare biefes Gefen nicht in uns gegeben, wir murben es als ein folches burch teine Bernunft herausflugeln, ober ber Willfuhr anschwaßen; und doch ift biefes Gefeg bas einzige, was une ber Unabfangigfeit unferer Billfuhr von ber Bestimmung burch alle anderen Triebfedern (unserer Freiheit) und hiemit zugleich ber Burechnungefähigkeit aller Sandlungen bewußt macht.

<sup>†) &</sup>quot;welches sich selbst, und zwar als höchste Triebfeber" (?)

ber Bolluft, und ber wilben Gefetlofigfeit (im Berhalt: niffe ju anderen Denfchen) genannt.

- 2. Die Anlagen für bie Menfchbeit tonnen auf ben all: gemeinen Sitel ber gwar phyfifchen, aber boch vergleichenben Selbfliebe, (wohn Bernunft erforbert wird,) gebracht werben; fic namlich nur in Bergleichung mit Anderen als gludlich ober ungludlich ju beurtheilen. Won ihr ruhrt bie Reigung ber, fich in ber Meinung Unberer einen Berth ju verschaffen; und awar urfprunglich blos ben ber Gleichheit: Reinem über fich Meberlegenheit zu verftatten, mit einer beständigen Beforgniß verbunben, baff Unbere barnach ftreben mochten; woraus nachgerabe eine ungerechte Begierbe entspringt , fie fich über Unbere ju erwerben. - hierauf, namlich auf Gifersucht and Rebenbublerei fonnen bie größten Lafter geheimer und offenbarer Feindfeligkeiten gegen Alle, bie wir als fur uns Frembe ansehen, gepfropft werben; Die eigentlich boch nicht aus ber Natur als ihrer Burgel von felbst entsprießen; fondern, bei ber beforgten Bewerbung Underer au einer uns verhaften Ueberlegenheit über uns, Reigungen find, fich ber Sicherheit halber biefe über Unbere als Borbauungsmittel felbft zu verschaffen; ba bie Natur boch bie Ibee eines solchen Betteifers, (ber an fich die Bechfelliebe nicht ausschließt,) nur als Triebfeber jur Cultur brauchen wollte. Die Lafter, bie auf biefe Reigung gepfropft werben, tonnen baber auch Lafter ber Cultur beifen; und werben im bochften Grabe ihrer Bosartigfeit, (ba fie alsbann blos die Idee eines Maximum bes Bofen find, welches die Menfchbeit übersteigt,) g. B. im Reibe, in ber Undankbarkeit, ber Schabenfreube u. f. w. teuflifde gafter genannt.
- 3. Die Anlage für die Perfonlich Feit ist die Empfanglichkeit der Achtung für das moralische Geset, als einer für sich
  hinreichenden Triebseder der Willführ. Die Empfanglichkeit der blosen Achtung für das moralische Geset in uns ware
  bas moralische Gesühl, welches für sich noch nicht einen Zweck der Naturanlage ausmacht, sondern nur sofern es Triebseder der Willtühr ist. Da dieses nun lediglich dadurch möglich wird, daß die

freie Willuhr es in seine Marime aufnimmt, so ist Beschaffenheit einer solchen Willsuhr ber gute Charakter; welcher, wie überhaupt jeder Charakter ber freien Willsuhr, etwas ist, das nur erworden werden kann, zu dessen Möglichkeit aber dennoch eine Anlage in unserer Natur vorhanden sein muß, worauf schlechterdings nichts Boses gepfropst werden kann. Die Idee des moralischen Gesetzs allein, mit der davon unzertrennlichen Achtung, kann man nicht füglich eine Anlage für die Personlichkeit ganz intellectuell bestrachtet). Aber daß wir diese Achtung zur Eriebseder in unsere Marimen aufnehmen, der subjective Grund hiezu scheint ein Zusatzur Personlichkeit zu sein, und daher den Namen einer Anlage zum Behuf derselben zu verdienen.

Wenn wir die genannten brei Unlagen nach ben Bebingungen ihrer Moglichkeit betrachten, fo finden wir, daß bie erfte feine Bernunft, bie zweite zwar praftische, aber nur anderen Triebfebern bienstbare, bie britte aber allein fur fich felbst prattifche b. i. unbedingt gesetgebende Bernunft zur Burgel habe. Alle biefe Unlagen im Menfchen find nicht allein (negativ) gut, (fie wiberfireiten nicht bem moralifchen Gefete,) fonbern find auch Unlagen jum Guten, (fie befordern bie Befolgung beffelben.) Sie find urfprunglich; benn fie geboren jur Doglichfeit ber menfchlichen Der Menich fann bie amei ersteren awar amedwibrig brauchen, aber teine berfelben vertilgen. Unter Unlagen eines Befens verfteben wir sowohl bie Bestanbstude, die bazu erforberlich find, als auch die Formen ihrer Berbindung, um ein folches Befen zu fein. Gie find urfprunglich, wenn fie zu ber Doglichkeit eines folden Befens nothwendig geboren; aufallig aber, wenn bas Befen auch ohne biefelben an fich moglich mare. ift zu merken, bag bier von keinen anderen Unlagen bie Rebe ift. als benen, bie fich unmittelbar auf bas Begehrungsvermogen und ben Gebrauch ber Billführ beziehen.

II.

Bon bem Sange jum Bofen in ber menschlichen Natur.

Unter einem Sange (propensio) verftehe ich ben subjectiven Grund ber Moglichkeit einer Reigung, (habituellen Begierbe, concupiscentia +),) fofern fie fur bie Menschheit überhaupt zufällig ift \*). Er unterscheidet fich darin von einer Unlage, daß er grar angeboren fein fann, aber boch nicht als folcher vorgestellt merben barf, fonbern auch, (wenn er gut ift,) als erworben, ober, (wenn er bofe ift.) als von bem Menfchen felbft fich jugegogen gebacht werben kann. - Es ift aber bier nur vom Sange jum eigentlich b. i. jum Moralifch : Bofen bie Rebe; welches, ba es nur als Bestimmung ber freien Willführ möglich ift, diese aber als gut ober bose nur burch ihre Marimen beurtheilt werden fann, in bem fubjectiven Grunde ber Möglichkeit ber Abweichung ber Maximen vom moralischen Gesete bestehen muß, und, wenn biefer Sang als allgemein jum Menschen, (alfo ale jum Charafter feiner Gattung) gehorig angenommen werben barf, ein naturlich er Sang bes Menfchen zum Bofen genannt werden wird. - Man kann noch bingufiben, bag bie aus bem naturlichen Sange entfpringende Sabigfeit oder Unfabigkeit ber Billfuhr, bas moralische Gefet in feine Marime

<sup>+) &</sup>quot; coneupiscentia " fehlt in ber 1. Musg.

<sup>\*) ++)</sup> Dang ist eigentlich nur die Pradisposition jum Begehren eines Genusses, der, wenn das Subject die Erfahrung davon gemacht haben wird, Neigung dazu hervorbringt. So haben alle rohe Menschen einen Hang zu berauschenden Dingen; denn obgleich viele von ihnen den Rausch gar nicht kennen, und also auch gar keine Begierde zu Dingen haben, die ihn bewirken; so darf man sie solche doch nur einmal versuchen lassen, um eine kaum vertilgbare Begierde dazu bei ihnen hervorzubringen. — Zwischen dem Hange und der Neigung, welche Bekanntschaft mit dem Object des Begehrens voraussetzt, ist noch der Inkinct, welcher ein gesühltes Bedurfniß ist, etwas zu thun oder zu geniesen, wovon man noch keinen Begriff hat, (wie der Kunstrieb bei Thieren, oder der Tredzum Geschlecht.) Bon der Neigung an ist endlich noch eine Stuse des Beschrungsvermögens die Leiden schaft, (nicht der Affect, denn dieser gezhott zum Gesühl der Lust und Unlust,) welche eine Neigung ist, die die Gereschaft über sich selbst ausschließt.

<sup>++)</sup> Diefe Unmerfung ift Bufag ber 2. Musg.

aufzunehmen, ober nicht, bas gute ober bofe Berg genannt werbe.

Man kann sich brei verschiebene Stufen besselben benten. Erstlich, ist es die Schwäche bes menschlichen Herzens in Bestolgung genommener Marimen überhaupt, ober die Gebrechliche keit ber menschlichen Natur; zweitens, der hang zur Vermisschung unmoralischer Triebsedern mit den moralischen, (selbst wenn es in guter Absicht und unter Marimen des Guten geschähe,) d. i. die Unlauterkeit; brittens, der Hang zur Annehmung boser Marimen, d. i. die Bosartigkeit der menschlichen Natur oder des menschlichen Gerzens.

Erstlich, die Gebrechlichkeit (fragilitas) ber menschlichen Natur ist selbst in der Klage eines Apostels ausgedrückt: Wollen habe ich wohl, aber das Bollbringen sehlt, d. i. ich nehme das Sute (das Geset) in die Marime meiner Willführ auf, aber dieses, welches objectiv in der Idee (in thesi) eine unüberwindliche Triebseder ist, ist subjectiv (in hypothesi), wenn die Marime befolgt werden soll, die schwächere (in Bergleichung mit der Neigung).

Zweitens, die Unlauterkeit (impuritas, improbitas) bes menschlichen Herzens besteht darin: daß die Marime dem Objecte nach (ber beabsichtigten Besolgung des Gesetzes) zwar gut und vielleicht auch zur Ausübung kräftig genug, aber nicht rein moraslisch ist, d. i. nicht, wie es sein sollte, das Gesetz allein zur hinreichenden Triebseder in sich ausgenommen hat; sondern mehrentheils, (vielleicht jederzeit) noch andere Triebsedern außer beiselben bedarf, um dadurch die Willsühr zu dem, was Pflicht sordert, zu bestimmen. Mit anderen Worten, daß pflichtmäßige Handlungen nicht rein aus Pflicht gethan werden.

Drittens, die Bosartigkeit (vitiositas, pravitas), ober wenn man lieber will, die Berberbtheit (corruptio) des menschlichen herzens, ist der hang der Willführ zu Marimen, die Triebseder aus dem moralischen Geset anderen (nicht moralischen) nachzusetzen. Sie kann auch die Verkehrtheit (perversitas) des menschlichen herzens heißen, weil sie die sittliche Ordnung in Ansehung der

Triebfebern einer freien Willtühr umkehrt, und obzwar damit noch immer gesetzlich gute (legale) Handlungen bestehen können, so wird doch die Denkungsart dadurch in ihrer Wurzel, (was die moralische Gestinnung betrifft,) verderbt, und der Mensch darum als bose bezeichnet.

Man wird bemerken: daß der Hang zum Bosen hier am Menschen, auch dem besten, (den Handlungen nach) aufgestellt wird, welches auch geschehen muß, wenn die Allgemeinheit des Hanges zum Bosen unter Menschen, oder, welches hier dasselbe bezbeutet, daß er mit der menschlichen Natur verwebt sei, bewiesen werden soll.

Es ift aber zwischen einem Denschen von guten Sitten (bene moratus) und einem sittlich guten Menschen (moraliter bonus). was die Uebereinstimmung der handlungen mit dem Gefet betrifft, kein Unterschied, (wenigstens barf keiner fein;) nur baß fie bei bem Einen eben nicht immer, vielleicht nie bas Gefet, bei bem Unberen aber es jebergeit zur alleinigen und oberften Triebfeber haben. Man kann von bem Ersteren sagen: er befolge bas Gefet bem Buchftaben nach, (b. i. was die Sandlung angeht, die bas Gefet gebietet ;) vom 3meiten aber : er beobachte es bem Geifte nach, (ber Beift bes moralischen Gesetes besteht barin, bag biefes allein gur Triebfeber hinreichend fei.) Bas nicht aus biefem Slaw ben geschieht, bas ift Gunbe (ber Denkungbart nach). Denn wenn andere Triebfebern nothig find, die Billeuhr zu gefesma: Bigen Sandlungen zu bestimmen, als bas Gefet felbft, (g. 28. Chrbegierbe, Gelbstliebe überhaupt, ja gar gutherziger Inftinct, bergleichen bas Mitleiben ift,) so ift es blos zufällig, baf biefe mit bem Gefete übereinstimmen; benn fie konnten ebensomohl gur Uebertretung antreiben. Die Maxime, nach beren Gute aller moralische Werth ber Person geschatt werben muß, ift alfo boch gesetwibrig, und ber Mensch ift bei lauter guten handlungen bennoch bofe.

Folgende Erlauterung ist noch nothig, um ben Begriff von biefem Hange zu bestimmen. Aller Hang ift entweber physisch, b. i. er gebort zur Willfuhr bes Menschen als Naturwefens; ober

er ift moralisch, b. i. zur Billfuhr beffelben als moralischen Befens gehörig. - Im erfleren Sinne gibt es teinen Sang zum moralisch Bofen; benn biefes muß aus ber Freiheit entspringen; und ein phyfischer Sang, (ber auf finnliche Antriebe gegrundet ift,) zu irgend einem Sebrauche ber Freiheit, es fei jum Guten ober Bofen, ift ein Biberforuch. Alfo fann ein Sang gum Bofen nur bem moralischen Bermogen ber Willführ antleben. Run ift aber nichts fittlich = (b. i. zurechnungsfabig =) bofe, als was unfere eigene That Dagegen versteht man unter bem Begriffe eines Sanges einen fubjectiven Bestimmungegrund ber Billfuhr, ber vor jeber That vorhergeht, mithin felbft noch nicht That ift; ba benn in bein Begriffe eines blofen Sanges jum Bofen ein Widerspruch fein wurde, wenn biefer Ausbruck nicht etwa in zweierlei verschiebener Bebeutung, Die fich beibe boch mit bem Begriffe ber Freiheit vereinigen laffen, genommen werben fonnte. Es fam aber ber Musbruck von einer That überhaupt sowohl von bemjenigen Gebrauch ber Freiheit gelten, woburch bie oberfte Marime (bem Gefete gemäß ober zuwider) in die Billfuhr aufgenommen, als auch von demjenigen, ba bie Sanblungen felbft (ihrer Materie nach, b. i. bie Objecte ber Billfuhr betreffend) jener Marime gemaß ausgeubt Der Sang jum Bofen ift nun That in ber erften Bebeutung (peccatum originarium), und jugleich ber formale Grund aller gesehwibrigen That im zweiten Ginne genommen, welche ber Materie nach bemselben wiberftreitet und Lafter (peccatum derfvativum) genannt wird; und bie erfte Berschulbung bleibt, werm: aleich die zweite (aus Triebfebern, die nicht im Gefet felber befteben,) vielfaltig vermieben wurde. Jene ift intelligible That, blob burch Bernunft ohne alle Zeitbedingung erkennbar; biefe fenfibet. empirisch, in ber Beit gegeben (factum phaenomenon). Die erffe beißt nun vornehmlich in Bergleichung mit ber zweiten ein blofer Sang, und angeboren, weil er nicht ausgerottet werben fann, (als wozu die oberfte Maxime die bes Guten fein mußte, welche aber in jenem Hange felbst als bose angenommen wird;) vornehmlich aber, weil wir bavon: warum in und bas Bofe gerade bie oberfte Maxime

verberbt habe, obgleich dieses unsere eigene That ist, ebensowenig weiter eine Ursache angeben können, als von einer Grundeigenschaft, die zu unserer Natur gehört. — Man wird in dem seht Gesagten den Grund antressen, warum wir in diesem Abschnitte gleich zu Ansange die drei Quellen des moralisch Bosen lediglich in demjenigen suchten, was nach Freiheitsgesehen den obersten Grund der Nehmung oder Besolgung unserer Maximen, nicht, was die Sinnlichteit (als Receptivität) afsiert.

III.

Der Mensch ist von Natur bose. Vitils nemo sine nascitur. Horat.

Der Sat: ber Mensch ist bose, kann nach bem Obigen nichts Anberes fagen wollen, als: er ift fich bes moralifchen Gefetes bewußt, und hat doch die (gelegenheitliche) Abmeichung von bemselben in feine Marime aufgenommen. Er ift von Ratur bofe, beißt foviel, als: biefes gilt von ibm in feiner Sattung betrachtet; nicht als ob folche Qualitat aus feinem Gattungsbegriffe, (bem eines Menfchen überhaupt) fonne gefolgert merben, (benn alsbann mare fie nothwendig,) sondern er kann nach bem, wie man ihn burch Erfahrung kennt, nicht anders beurtheilt werben, ober man kann es, als subjectiv nothwendig, in jedem, auch bem besten Menschen vorausfeten. Da biefer Sang nun felbst als moralisch bofe, mithin nicht als Naturanlage, fonbern als etwas, mas bem Menschen augerechnet werben fann, betrachtet werben, folglich in gesehmibrigen Marimen ber Willführ bestehen muß; Diese aber, Der Freiheit wegen, für fich als zufällig angesehen werben muffen, welches mit ber MIgemeinheit biefes Bofen fich wiederum nicht gusammenreimen will, wenn nicht ber subjective oberfte Grund aller Maximen mit ber Menschheit selbst, es fei, wodurch es wolle, verwebt und barin gleichsam gewurzelt ift: fo werben wir biefen einen naturlichen Sang jum Bofen, und ba er boch immer felbstverschuldet fein muß, ibn felbst ein radicales, angebornes, (nichtsbestoweniger aber uns von uns felbst jugezogenes) Bofe in ber menschlichen Natur nennen tonnen.

Daß nun ein folder verberbter Sang im Menfchen gewurzelt fein muffe, barüber fonnen wir und, bei ber Menge fdreienber Beifbielt, welche uns bie Erfahrung an ben Thaten ber Dehfchen vor Augen ftellt, ben formlichen Beweis erfparen. Bill man ffe aus bemienigen Buftanbe, in welthem' manibe Dhilosophen bie naturliche Gutartigfeit ber menschlichen Ratur vorzüglich anzutreffen hofften, namlich aus bem fogenannten Raturftanbei fo barf man nur die Auftritte von ungereigter Graufamfeit in ben Mordscenen auf Tofoa, Reuseeland, ben Ravigatorsinfeln, und die nie aufhörende in ben weiten Buften bes nordweftlichen Umerifa, (bie Capt. Bearne anführt,) wo fogar tein Menich ben minteften Bortheil bavon bat\*), mit jener Sopothefe vergleichen, und manhat Lafter ber Robigfeit, mehr, als nothig ift, um von biefer Deinung abzugeben. Ift man aber fur die Meinung geftimmt, daß fich die menschliche Ratur im gefitteten Buftanb, (worin fich ihre Unlagen vollständiger entwickeln tonnen,) beffer ertennen laffe; fo wird man eine lange melancholische Litanei von Anklagen ber Mensch= heit anboren muffen; von geheimer Falfchbeit, felbft bei ber innigften Freundschaft, fo daß die Dagigung bes Bertrauens in wech= felfeitiger Eroffnung auch ber beften Freunde gur allgemeinen Marime ber Klugheit im Umgange gezählt wird; von einem Sange, benjenigen zu haffen, bem man verbindlich ift, worauf ein Boblthater

<sup>\*) †)</sup> Wie der immerwährende Arieg gwischen den Arathavescau = und den hunderippen = Indianern keine andere Absicht, als blos das Todtschlagen hat. Ariegstapferkeit ift die höchste Tugend der Wilden, in ihrer Meinung. Auch im gesitteten Bustande ist sie ein Gegenstand der Bewunderung und ein Grund der vorzüglichen Achtung, die dersenige Stand fordert, bei dem diese das einzige Berdienst ist; und dieses nicht ohne Grund in der Bernunst. Denn daß der Mensch etwas haben und sich zum Zwed machen könne, was er noch höher schägt, als sein Leben (die Ehre), wobei er allem Eigennuse entsagt, deweist doch eine gewisse Erhabenheit in seiner Anlage. Aber man sieht doch an der Behaglichkeit, womit die Sieger ihre Großthaten (des Zusammenhauens, Niederstoßens ohne Berschonen u. dgl.) preisen, daß blos ihre Uedersegenheit und die Zerstörung, welche sie bewirken konnten, ohne einen anderen Zwed, das sei, worauf sie sich eigentlich etwas zu Gute thun-

<sup>+)</sup> Bufag der 2. Ausg.

jebergeit gefaßt fein muffe; von einem berglichen Boblwollen, welches boch bie Bemerkung julagt, "es fei in bem Unglud unferer besten Rreunde etwas, bas uns nicht gang mißfällt"; und von vielen anderen unter bem Tugenbicheine noch verborgenen, geschweigeberienigen Laster, Die ihrer gar nicht bebl haben, weil uns ber fcon gut beißt, ber ein bofer Menfc von ber allgemeinen Rlaffe ift; und er wird an ben gaftern ber Gultur und Civilifirung, (ben frankenbsten unter allen) genug baben, um fein Auge lieber vom Betragen ber Menschen abzuwenden, bamit er fich nicht felbft ein anderes gafter, namlich ben Denfchenhaß zuziehe. Ift er aber bamit noch nicht zufrieden, so barf er nur ben aus beiden auf munberliche Beife jufammengefetten, namlich ben außeren Bolterguftand in Betrachtung ziehen, ba civilifirte Bolterschaften gegen einander im Berhaltniffe bes roben Naturftanbes, (eines Stanbes ber beftanbigen Rriegsverfassung) fteben, und sich auch fest in ben Ropf gesett haben, nie baraus ju geben; und er wird bem öffentlichen Borgeben gerade wis bersprechenbe und boch nie abzulegende Grundsate ber großen Gefellschaften, Staaten genannt \*), gewahr werben, die noch fein Philosoph mit ber Moral bat in Ginstimmung bringen, und boch auch, (welches ara

<sup>\*) +)</sup> Wenn man diefer ihre Geschichte blos als bas Phanomen ber uns großentheils verborgenen inneren Unlagen ber Menschheit anfieht, fo fann man einen gewiffen mafchinenmäßigen Bang ber Natur, nach 3weden, bie nicht ihre (ber Bolfer) 3wede, fonbern 3mede ber Matur find, gewahr merben. Gin jeder Staat ftrebt, folange er einen anderen neben fich hat, ben er au bezwingen hoffen barf, fich burch biefes Unterwerfung ju vergrößern, und also gur Universalmonarchie, einer Berfaffung, barin alle Freiheit und mit ihr, (was die Folge berfelben ift,) Tugend, Gefchmad und Wiffenschaft erlos. fchen mußte. Allein biefes Ungeheuer, (in welchem die Befege allmablig ihre Rraft verlieren,) nachdem es alle benachbarte verschlungen hat, lofet fich end= lich von felbft auf und theilt fich burch Aufruhr und 3wiefpalt in viele fleis nere Staaten, die, anftatt ju einem Staatenverein (Republit freier verbundeter Bolter) ju ftreben, wiederum ihrerfeits jeder baffelbe Spiel von Reuem anfangen, um ben Krieg (biefe Beifel bes menfchlichen Geschlechts) ja nicht aufhoren zu laffen, ber, ob er gleich nicht fo unheilbar bofe ift, als bas Grab ber allgemeinen Alleinherrschaft (oder auch ein Bolferbund, um die Despotie in feinem Staate abkommen ju laffen,) boch, wie ein Alter fagte, mehr bofe Menfchen macht, ale er beren wegnimmt.

<sup>+)</sup> Bufat der 2. Mueg.

ist,) keine besseren, die sich mit ber menschlichen Natur vereinigen ließen, vorschlagen konnen; so daß ber philosophische Chiliasmus, ber auf ben Zustand eines ewigen, auf einen Bolkerbund als Weltzrepublik gegründeten Friedens hofft, ebenso, wie der theologische, ber auf des ganzen Menschengeschlechts vollendete moralische Besserung harrt, als Schwarmerei allgemein verlacht wird.

Der Grund bieses Bosen kann nun 1) nicht, wie man ibn gemeiniglich anzugeben pflegt, in ber Sinnlichkeit bes Menfchen und ben baraus entspringenden naturlichen Reigungen gefett merben. Denn nicht allein, daß biefe teine gerade Beziehung aufs Bofe haben, (vielmehr zu bem, was die moralische Gefinnung in ihrer Rraft beweifen kann, jur Tugend bie Belegenheit geben;) fo burfen wir ibr Dafein nicht verantworten, (wir konnen es auch nicht; weil fie als anerschaffen uns nicht zu Urhebern haben,) wohl aber ben Sang gum Bofen, ber, indem er bie Moralitat bes Subjects betrifft, mithin in ihm, als einem frei handelnden Befen angetroffen wird, als felbft verschulbet ihm muß zugerechnet werben konnen; ungeachtet ber tiefen Ginwurzelung beffelben in die Willführ, wegen welcher man fagen muß, er fei in bem Menichen von Ratur angutreffen. - Der Grund biefes Bofen fann auch 2) nicht in einer Berderbnig ber moralifch : gefengebenben Bernunft gefest werben ; aleich als ob biefe bas Unfehen bes Gefetes felbft in fich vertilgen und bie Berbindlichkeit aus bemfelben ableugnen konne; benn bas Sich als ein frei handelndes Wesen, und boch von ist unmöglich. bem, einem folden angemeffenen Befete (bem moralischen) entbunben benten, mare foviel, als eine ohne alle Gefete wirkenbe Urfache benten', (benn bie Bestimmung nach Raturgefeben fallt ber Rreibeit halber weg ;) welches fich wiberspricht. - Um also einen Grund bes Moralifch : Bofen im Menschen anzugeben, enthalt bie Sinn : lichteit ju wenig; benn fie macht ben Menschen, indem fie bie Triebfebern, bie aus ber Freiheit entspringen tonnen, wegnimmt, gu einem blos thierifchen; eine vom moralischen Gefete aber freisprechende, gleichsam boshafte Bernunft, (ein schlechthin bofer Bille) enthalt bagegen zu viet, weil baburch ber Biberftreit

13\*

gegen bas Gefetz felbst zur Triebfeber, (benn ohne alle Triebfeber tann bie Willtuhr nicht bestimmt werden,) erhoben und so bas Cubject zu einem teu flisch en Besen gemacht werben wurde. — Reines von Beiden, aber ift auf ben Menschen anwendbar.

Wenn nun aber gleich das Dasein dieses Hanges zum Bosen in der menschlichen Natur, durch Ersahrungsbeweise des in der Zeit wirklichen Widerstreits der menschlichen Wilkuhr gegen das Gesetz, dargethan werden kann, so lehren und diese doch nicht die eigentliche Beschaffenheit desselben und den Grund dieses Widerstreits; sondern diese, weil sie eine Beziehung der freien Willkuhr, (also einer solchen, deren Begriff nicht empirisch ist,) auf das maralische Gesetz als Triebseder, (wodon der Begriff gleichfalls rein intellectuell ist,) bertrifft, muß, aus dem Begriffe des Bosen, sosern es nach Gesetzen der Freiheit (der Verdindlichkeit und Jurechnungssähigkeit) möglich ist, a priori erkannt werden. Folgendes ist die Entwicklung des Begriffs.

Der Mensch (felbst ber argste) thut, in welchen Marimen es auch fei, auf bag moralische Gefet nicht gleichsam rebellischer Beise (mit Auffündigung bes Gehorsams) Bergicht. Diefes bringt fich ihm vielmehr, fraft feiner moralifchen Unlage, unwiderfteblich auf; und wenn teine andere Triebfeber bagegen wirkte, fo murbe er es auch als hinreichenden Bewegungsgrund ber Billfuhr in feine oberfte Maxime aufnehmen, b. i. er wurde moralisch aut fein. Er bangt aber boch auch, vermoge feiner gleichfalls fculblofen Raturanlage, ben Triebfebern ber Sinnlichkeit, und nimmt fie (nach bem fubjectiven, Princip ber Gelbstliebe) auch in feine Maxime auf. Benn er biefe aber, als fur fich allein binxeichend gur Beftimmung ber Millführ, in seine, Marime aufnahme, ohne fich and moralische Gefet, (melches er boch in fich hat.) ju tehnen; fo murbe er moralifch bofe fein. Da er nun naturlicher Beife beibe in biefelbe aufnimmt, ba er auch jebe fur fich, wenn fie allein mare, jur Bile. lensbestimmung hinreichend finden murbe; fo murbe er, wenn ber Unterschied ber Marimen blos auf ben Unterschied ber Eriebfebern (ber Materie ber Marimen), namlich, ob bas Gefet, ober ber

Sinnenantrieb eine folche abgeben, ankame, moralisch aut und bofe jugleich fein; welches fich (nach ber Ginleitung) wiberfpricht. Alfo muß ber Unterschieb, ob ber Mensch gut ober bofe fei, nicht in bem Unterschiebe ber Triebfebern, bie er in feine Marimen aufnimmt, (nicht in biefer ihrer Materie,) fonbern in ber Unterorbnung-(ber form berfeiben) fiegen: welche von beiben er gur Bebingung ber anberen macht. Folglich ift ber Mensch, (auch ber beste) nur baburch bose, bag er bie fittliche Ordnung ber Triebfebern, in der Aufnehmung berfelben in feine Maximen, umkehrt; bas moralische Gefet awar neben bem ber Gelbftliebe in biefelbe aufnimmt; ba er aber inne wird, bag eines neben bem anberen nicht befteben tann, fonbern eines bem anderen, als feiner oberften Bebingung untergeordnet werden muffe, er bie Eriebfeber ber Gelbftliebe und ihre Reigungen gur Bebingung ber Befolgung bes moralischen Gesetes macht, ba bas lettere vielmehr als bie oberfte Bebingung ber Befriedigung ber erfteren in bie allgemeine Marime ber Billfubr als alleinige Triebfeber aufgenommen werben follte.

Bei dieser Umkehrung der Triebfedern durch seine Maxime, wider die sittliche Ordnung, konnen die Handlungen bennoch wohl so gesetzmäßig ausfallen, als ob sie aus achten Grundsaten ents sprungen waren; wenn die Bernunft die Einheit der Maximen überhaupt, welche dem moralischen Gesetz eigen ist, blod dazu braucht, um in die Triebsedern der Neigung, unter dem Namen Glückseligkeit, Einheit der Maximen, die ihnen sonst nicht zustommen kann, hineinzubringen, (3. B. daß die Wahrhaftigkeit, wenn man sie zum Grundsate annahme, und der Aengstlichkeit überhebt, unseren Lügen die Uebereinstimmung zu erhalten und und nicht in den Schlangenwindungen berselben selbst zu verwickeln;) da dann der empirische Charakter gut, der intelligible aber immer noch bose isst.

Wenn nun ein Sang baju in ber menschlichen Natur liegt, so ift im Menschen ein naturlicher Sang zum Bosen; und biefer Sang felber, weil er am Enbe boch in einer freien Willführ gefucht werben muß, mithin zugerechnet werben kann, ift moralisch bose. Dieses Bose ist radical, weil es ben Grund aller Marimen verdirbt; zugleich auch als natürlicher hang, durch menschliche Kräfte nicht zu vertilgen, weil bieses nur burch gute Maximen geschehen konnte, welches, wenn der oberste subjective Grund aller Maximen als verderbt vorausgesetzt wird, nicht Statt sinden kann; gleichwohl aber muß er zu überwiegen möglich sein, weil er in dem Menschen als frei handelndem Wesen angetroffen wird.

Die Bobartigkeit ber menschlichen Ratur ift also nicht sowohl Bosheit, wenn man biefes Wort in ftrenger Bebeutung nimmt, namlich als eine Gefinnung (fubjectives Princip ber Marimen), bas Bofe als Bofes gur Triebfeber in feine Marime aufzunehmen, (benn bie ift teuflisch,) fonbern vielmehr Berkehrtheit bes Bergens, welches nun, ber Folge wegen, auch ein bofes Berg beißt, ju nennen. Diefes tann mit einem, im Allgemeinen guten Billen aufammen besteben; und entspringt aus ber Bebrechlichkeit ber menschlichen Natur, ju Befolgung feiner genommenen Grundfate nicht fart genug ju fein, mit ber Unlauterfeit verbunden. Die Briebfebern (felbft gut beabsichtigter Sanblungen) nicht nach moralischer Richtschnur von einander abzusondern, und baber zulett. wenn es boch tommt, nur auf bie Gemagbeit berfelben mit bem Gefet, und nicht auf die Ableitung von bemfelben, b. i. auf biefes, als bie alleinige Triebfeber ju feben. Wenn bieraus nun gleich nicht eben immer eine gesetwidrige Banblung und ein Sang bazu. b. i. bas Lafter entspringt; so ift bie Dentungeart, fich bie Abwefenheit beffelben ichon fur Angemeffenheit ber Gefinnung jum Gefete ber Pflicht (fur Tugenb) auszulegen, (ba biebei auf bie Ariebfeber in ber Marime gar nicht, sondern nur auf die Befolgung bes Gefetes bem Buchftaben nach gefehen wird,) felbft fcon eine rabicale Bertebrtheit im menschlichen Bergen zu nennen.

Diese angeborne Schulb (reatus), welche so genannt wird, weil sie sich so fruh, als sich nur immer der Gebrauch der Freisheit im Menschen außert, wahrnehmen läßt, und nichtsbestoweniger doch aus der Freiheit entsprungen sein muß und daher zugerechnet werden kann, kann in ihren zwei ersteren Stufen (der Gebrechlich:

feit, und ber Unlauterkeit) als unvorsäblich (culpa), in ber britten aber als vorfatliche Schuld (dolus) beurtheilt werben; und hat ju ihrem Charafter eine gewiffe Tude bes menschlichen Bergens (dolus malus), fich wegen feiner eigenen guten ober bofen Befinnungen felbst zu betrügen und, wenn nur bie Sandlungen bas Bofe nicht zur Folge haben, mas fie nach ihren Marimen wohl haben fonnten, fich seiner Gefinnung megen nicht zu beunruhigen, sondern vielmehr vor bem Gefete gerechtfertigt zu halten. Daber rubrt bie Gemiffensrube fo vieler (ihrer Meinung nach gemiffenhaften) Menschen, wenn fie mitten unter Sandlungen, bei benen bas Gefet nicht zu Rathe gezogen marb, menigstens nicht bas Deifte galt, nur ben bofen Folgen gludlich entwischten, und wohl gar bie Ginbilbung von Berbienft, keiner folcher Bergehungen fich schuldig zu fuhlen, mit benen fie Unbere behaftet feben; ohne boch nachauforschen, ob es nicht blos etwa Berbienst bes Gluds sei, und ob nach ber Denkungsart, die sie in ihrem Inneren wohl aufdeden konnten, wenn sie nur wollten, nicht gleiche Laster von ihnen verubt worden maren, wenn nicht Unvermogen, Semperament, Ergiehung, Umftanbe ber Beit und bes Orts, Die in Bersuchung führen, (lauter Dinge, bie uns nicht zugerechnet werben konnen;) bavon entfernt gehalten hatten. Diefe Unreblichkeit, fich felbft blauen Dunft vorzumachen, welche bie Grundung achter moralischer Gesinnung in und abhatt, erweitert sich benn auch außerlich gur Falfchheit und Lauschung Anderer; welche, wenn fie nicht Bo8beit genannt werben foll, boch wenigstens Nichtsmurbigkeit ju heißen verdient; und liegt in dem radicalen Bofen ber menschlichen Ratur, welches, (indem es die moralische Urtheilstraft in Unsehung beffen, wofür man einen Menschen halten folle, verftimmt und bie Burechnung innerlich und außerlich gang ungewiß macht,) ben faulen Bled unferer Gattung ausmacht, ber, fo lange wir ihn nicht berausbringen, ben Reim bes Guten hintert, fich, wie er fonft wohl thun wurde, ju entwickeln.

Ein Mitglied bes englischen Parlaments fließ in ber Sige bie Behauptung aus: "ein jeder Mensch hat seinen Preis, fur ben er

sich weggibt." Wenn bieses wahr ist, (welches bann ein Jeber bei sich ausmachen mag;) wenn es überall keine Tugend gibt, für bie nicht ein Grad der Versuchung gefunden werden kann, der versmögend ist, sie zu stürzen; wenn, ob der bose oder gute Geist und sür seine Partei gewinne, es nur darauf ankömmt, wer das Meiste bietet und die prompteste Zahlung leistet: so mochte wohl vom Menschen allgemein wahr sein, was der Apostel sagt: "es ist hier kein Unterschied, sie sind allzumal Sünder, — es ist Keiner, der Gutes thue (nach dem Geiste des Gesets), auch nicht Einer. "\*)

#### IV.

Bom Urfprunge bes Bofen in ber menschlichen Ratur,

Urfprung (ber erfte) ift die Abstammung einer Birkung von ihrer ersten b. i. berjenigen Ursache, welche nicht wiederum Birkung einer anderen Ursache van derselben Art ift. Er kann entweder als Vernunft: ober als Zeitursprung in Betrachtung gezogen werden. In der ersten Bedeutung wird blos das Dasein der Wirkung betrachtet; in der zweiten das Geschehen derselben, mithin sie als Begehenheit auf ihre Ursache in der Zeit bezogen, Wenn die Birkung auf eine Ursache, die mit ihr doch nach Freisheitsgesehen verbunden ist, bezogen wird, wie das mit dem mora-

<sup>\*)</sup> Bon biefem Berbammungsurtheile ber moralisch richtenden Bernunft ift ber eigentliche Beweis nicht in biefem, fondern im vorigen Abichnitte enthalten; biefer enthalt pur bie Beffatigung beffelben burch Erfahrung, welche aber nie die Burgel bes Bofen, in der oberften Marime ber freien Billfahr in Beziehung aufs Gefet, aufbeden tann, die als intelligible That por aller Grfahrung vorhergeht. - Dieraus b. i. aus ber Ginheit ber oberften Marime, bei ber Ginheit bes Gefetes, worauf fie fich bezieht, lagt fich auch einsehen: warum ber reinen intellectuellen Beurtheilung bes Menfchen der Grundfas ber Ausichließung bes Mittleren zwischen Gut und Bofe zum Grunde liegen muffe; indeffen bag ber empirifchen Beurtheilung que fen = fibler That (bem wirflichen Thun und Laffen) ber Grundfas untergelegt werben tann : bag es ein Mittleres zwifchen biefen Ertremen gebe, einerfeits ein Regatives der Indiffereng, vor aller Ausbildung, anderfeits ein Bofitives ber Mifchung, theile gut, theile bofe ju fein. Aber die lettere ift nur Beur= theilung ber Moralitat bes Menfchen in ber Erfcheinung, und ift ber erfteren im Endurtheile unterworfen.



lisch Bosen ber Fall ist; so wird die Bestimmung der Willführ zu ihrer Hervordringung nicht als mit ihrem Bestimmungsgrunde in der Zeit, sondern blos in der Vernunstvorstellung verbunden gesdacht, und kann nicht als von irgend einem vorhergehenden Zustande abgeleitet werden; welches dagegen allemal geschehen muß, wenn die dose Handlung als Begebenheit in der Welt auf ihre Naturursache bezogen wird. Von den freien Handlungen, als solchen, den Zeitursprung (gleich als von Naturwirkungen) zu suchen, ist also ein Widerspruch; mithin auch von der moralischen Beschaffenheit des Menschen, sosen sie als zusällig betrachtet wird, weil diese den Grund des Gebrauchs der Freiheit bedeutet, welcher, so der Bestimmungsgrund der freien Willsuhr überhaupt) lediglich in Vernumstvorstellungen gesucht werden muß.

Wie nun aber auch der Ursprung des moralischen Bosen im Menschen immer beschaffen sein mag, so ift doch unter allen Borskellungsarten von der Verbreitung und Fortsetzung deffelben burch alle Glieder unserer Sattung und in allen Zeugungen die unschick- lichste: es sich als durch Anerbung von den ersten Eltern auf uns gekommen vorzustellen; denn man kann vom Moralisch Bosen eben das sagen, was der Dichter vom Guten sagt: — Gemus, et proavos, et quae non fecimus ipsi, Vix en nostra puto\*). —

<sup>\*)</sup> Die drei fogenannten oberen Facultaten (auf hohen Schulen) wurden, jede nach ihrer Art, fich biefe Bererbung verftandlich machen: namlich ent: weder ale Erbfrantheit, ober Erbichuld, ober Erbfunde. 1) Die mebicinifche Facultat murte fich bas erbliche Bofcetwa wie ben Bandwurm vorftellen, von welchem wirtlich einige Raturtundiger ber Meinung find, baß, ba er fonft weder in einem Elemente außer uns, noch (von berfelben Art) in irgend einem anderen Thiere angetroffen wird, er schon in ben erften Eltern gewesen fein muffe. 2) Die Buriftenfacultat murbe es als bie rechtliche Folge ber Untretung einer, und von biefen hinterlaffenen, aber mit einem ichweren Berbrechen belafteten Erbichaft ansehen, (benn geboren werben ift nichts Anderes, ale ben Gebrauch ber Guter ber Erbe, fofern fie ju unferer Fortbauer unentbehrlich find, erwerben.) Bir muffen alfo Bahlung leiften (bugen), und werden am Ende boch (burch ben Tob) aus bicfem Befige geworfen. Wie recht ift von Rechtswegen! 3) Die theo: logifche Facultat wurde biefes Bofe als perfonliche Theilnehmung un= ferer erften Eltern an dem Abfall eines verworfenen Aufruhrers ansehen;

Roch ist zu merken: daß, wenn wir dem Ursprunge des Bosen nachforschen, wir anfänglich noch nicht den Hang bazu (als peccatum in potentia) in Anschlag bringen, sondern nur das wirkliche Bose gegebener Handlungen, nach seiner inneren Möglichkeit und dem, was zur Ausübung derselben in der Willtuhr zusammenskommen muß, in Betrachtung ziehen.

Eine jebe bose Bandlung muß, wenn man ben Bernunfturfprung berfelben fucht, fo betrachtet werben, als ob ber Menich unmittelbar aus bem Stande ber Unschuld in fie gerathen mare. Denn wie auch fein voriges Berhalten gewesen sein mag, und welcherlei auch die auf ihn einfließenden Naturursachen fein mogen, impleichen ob fie in ober außer ihm anzutreffen feien; so ift feine Sandlung boch frei und burch teine biefer Urfachen bestimmt, fann alfo und muß immer als ein urfprunglicher Gebrauch feiner Billführ beurtheilt werben. Er follte fie unterlaffen haben, in welchen Beitumftanben und Berbindungen er auch immer gewefen fein mag; benn burch feine Urfache in ber Welt kann er aufhoren, ein frei handelndes Befen ju fein. Dan fagt zwar mit Recht : bem Menschen werben auch bie aus feinen ehemaligen freien, aber gesetwidrigen Sandlungen entspringenden Rolgen gugerechnet; baburch aber will man nur facen: man habe nicht nothig, fich auf Diefe Ausflucht einzulaffen, und auszumachen, ob die letteren frei fein mogen, ober nicht, weil fcon in ber geftanblich freien Sanblung, die ihre Urfache mar, binreichenber Grund ber Burechnung vorhanden ift. Wenn aber Jemand bis zu einer unmittelbar bevorstehenden freien Sandlung auch noch so bose gewesen mare (bis zur Gewohnheit als anderer Natur); fo ift es nicht allein feine Pflicht gewesen, beffer zu fein, sonbern es ift jest noch seine Pflicht. sich zu bessern; er muß es also auch können, und ist, wenn er es

entmeber bag wir, (obzwar jest beffen unbewußt) bamals felbft mitgewirft haben, oder nur jest, unter feiner (als Farften biefer Belt) herrichaft geboren, uns bie Guter berfelben mehr, als ben Oberbefehl bes himmlifchen Gebieters gefallen laffen, und nicht Treue genug befigen, uns bavon loszus
reigen, bafur aber funftig auch fein Loos mit ihm theilen muffen.

nicht thut, ber Zurechnung in dem Augenblicke der Handlung eben so fabig und unterworfen, als ob er, mit der natürlichen Anlage zum Guten, (die von der Freiheit unzertrennlich ist,) begabt, aus dem Stande der Unschuld zum Bosen übergeschritten ware. — Wir können also nicht nach dem Zeitursprunge, sondern muffen blos nach dem Vernunftursprunge dieser That fragen, um darnach den Hang d. i. den subjectiven allgemeinen Grund der Ausnehmung einer Uebertretung in unsere Marime, wenn ein solcher ist, zu bestimmen und wo möglich zu erklären.

Biemit ftimmt nun bie Borftellungsart, beren fich bie Schrift bebient, ben Ursprung bes Bofen als einen Unfang beffelben in ber Menschengattung zu schilbern, gang wohl zusammen; inbem fie ihn in einer Geschichte vorstellig macht, wo, was ber Ratur ber Sache nach, (ohne auf Zeitbedingung Rudficht zu nehmen,) als bas Erfte gebacht werben muß, ale ein folches ber Beit nach erfcheint. Nach ihr fangt bas Bofe nicht von einem jum Grunde liegenden Sange zu bemfelben an, weil fonst ber Unfang beffelben nicht aus ber Freiheit entspringen murbe; fonbern von ber Gunde, (worunter bie Urbertretung bes moralischen Gefetes als gottlichen Gebots verstanden wird;) ber Buftand bes Menschen aber, vor allem Sange - jum Bofen, heißt ber Stand ber Unschulb. Das moralische Gefet ging, wie es auch beim Menfchen, als einem nicht reinen, fonbern von Neigungen versuchten Befen fein muß, als Berbot voraus (1 Mofe 2, 16. 17). Unftatt nun biefem Gefete, als binreichender Briebfeder, (bie allein unbedingt gut ift, mobei auch weiter fein Bebenken Statt findet,) gerade ju folgen, fab fich ber Mensch boch nach anderen Triebfebern um (3, 6), die nur bebing: ter Beife, (namlich fofern bem Gefete baburch nicht Gintrag geschieht,) gut sein konnen, und machte es sich, wenn man bie Sandlung als mit Bewußtsein aus Freiheit entspringend benkt, gur Marime, bem Gefete ber Pflicht nicht aus Pflicht, sonbern auch allenfalls aus Rudficht auf andere Absichten zu folgen. fing er bamit an, bie Strenge bes Gebots, welches ben Ginfluß jeder anderen Triebfeber ausschließt, ju bezweifeln, hernach ben Ge-

borfam gegen baffelbe ju einem blos (unter bem Princip ber Setbftliebe) bedinaten eines Mittels herabzuvernunfteln\*), woraus bann endlich bas Uebergewicht ber finnlichen Antriebe über bie Eriebfeber aus bem Geset in die Maxime zu bandeln aufgenommen und fo accimbiat marb (3, 6). Mutato nomine de te fabula narratur. Daß wir es taglich eben fo machen, mithin "in Abam Mue gefündigt baben" und noch fündigen, ift aus bem Obigen klar; nur baß bei uns icon ein angeborner Bang jur Uebertretung, in bem erften Menichen aber kein folder, fonbern Uniculd, ber Beit nach, poraubgefest wirb, mithin die Uebertretung bei biefem ein Gun = benfall beißt; fatt bag fie bei uns, als aus ber fcon angebornen Bosartigfeit unferer Ratur erfolgend, vorgestellt wirb. Sang aber bebeutet nichts weiter, als bag, wenn wir uns auf bie Erklarung bes Bofen feinem Beitanfange nach einlaffen wollen, wie bei jeder vorsätzlichen Uebertretung die Ursachen in einer vorigen Beit unferes Lebens bis jurud in Diejenige, wo ber Bermunftgebrauch noch nicht entwickelt war, mithin bis zu einem Sange (als naturliche Grundlage) jum Bofen, welcher barum angeboren beißt, bie Quelle des Bofen verfolgen mußten; welches bei bem erften Menschen, ber ichon mit volligem Bermogen seines Bernunftgebrauchs vorgestellt wird, nicht nothig, auch nicht thunlich ift; weil fonft jene Grundlage (ber bofe Sang) gar anerschaffen gewesen fein mußte; baber feine Gunbe unmittelbar, als aus ber Unschulb erzeugt, aufgeführt wird. - Bir muffen aber von einer moralischen Beschaffenheit, bie uns foll jugerechnet werben, keinen Beiturfprung fuchen; fo unvermeiblich biefer auch ift, wenn wir ihr jufalliges

<sup>\*)</sup> Alle bezeugte Chrerbietung gegen bas moralische Geset, ohne ihm boch, als für sich hinreichender Triebfeber, in seiner Marime bas Uebergewicht über alle andere Bestimmungsgründe der Wilfihr einzuraumen, ist geheuchelt, und der hang dazu innere Falscheit d. i. ein hang, sich in der Deutung des moralischen Geseges zum Nachtheil besselben selbst zu belügen (3, 5); weswegen auch die Bibel (christlichen Antheils) den Urheber des Bösen, (der in uns selbst liegt,) den Lägner von Anfang nennt, und so den Menschen in Ansehung dessen, was der Hauptgrund des Bosen in ihm zu sein scheint, charafteristet.

Ban b. Einwohnung b. bofen Princips neben b. guten. IV. 205 Dafein ertlaren mollen, (baber ihn auch bie Schrift, biefer unferer Schwäche gemäß, so vorstellig gemacht haben mag.)

Der Bernunftursprung aber biefer Berftimmung unferer Bill: führ in Ansehung ber Art, subordinirte Triebfebern zu Dberft in ibre Marimen aufzunehmen, b. i. biefes Sanges zum Bofen, bleibt und unerforschlich, weil er felbst uns zugerechnet werben muß, folglich jener oberfte Grund aller Marimen wieberum bie Unnehmung einer bofen Marime erforbern wurde. Das Bofe bat nur aus bem Moralifch : Bofen, (nicht ben blofen Schranken unferer Ratur) ent: springen konnen; und boch ift bie ursprungliche Anlage, (bie auch kein Anderer, als der Mensch selbst verberben konnte, wenn biefe Corruption ihm foll zugerechnet werben,) eine Unlage zum Guten; für uns ift also kein begreiflicher Grund ba, woher bas moralische Bofe in und zuerft gekommen fein konne. - Diefe Unbegreiftichkeit, ausammt ber naberen Bestimmung ber Bosartigfeit unferer Gattung brudt die Schrift in ber Geschichtserzählung \*) baburch aus. baß fie bas Bofe, zwar im Beltanfange, boch noch nicht im Menfchen, fonbern in einem Beifte von urfprunglich erhabener Beftimmung voranschickt; wodurch alfo ber erfte Unfang alles Bofen überhaupt als fur uns unbegreiflich, (benn woher bei jenem Beifte bas Bble?) ber Menich aber nur ale burch Berfuhrung ins Bofe

ķ

ė

ŏ

<sup>\*)</sup> Das hier Gefagte muß nicht bafike angesehen werben, als ob es Schrifts auslegung fein folle, welche außerhalb ben Grengen der Befugnif der blofen Bernunft liegt. Man tunn fich uber bie Art ertlaren, wie man fich einen hiftvrifchen Bortrag moralifch ju Ruse macht, ohne barüber zu entscheiben, ob das auch der Ginn bes Schriftftellers fei, ober wir ihn nur hineinlegen: wenn er nur fur fich und ohne allen hiftorischen Beweis mahr, babei aber angleich ber einzige ift, nach welchem wir aus einer Schriftstelle fur uns etwas jur Befferung giehen tonnen, die fonft nur eine unfruchtbare Bers mehrung unferer hiftorischen Ertenntnif Tein murde. Dan muß nicht ohne Noth über etwas und bas hiftorifche Unsehen beffelben ftreiten, mas, ob es fo oder anders verftanden werde, nichts baju beiträgt, ein befferer Menfch gu werben, wenn, was bagu beitragen fann, auch ohne hiftorifchen Beweis erfannt wird, und gar ohne ihn erfannt werden muß. Das hiftorifche Er: fenntnig, welches feine innere fur Jebermann gultige Beziehung hierauf hat, gehort unter bie Abiaphora, mit benen ce Beder halten mag, wie er es får fich erbaulich findet.

gefallen, also nicht von Grund aus, (selbst ber ersten Anlage jum Guten nach) verberbt, sondern als noch einer Befferung fähig, im Gegensatze mit einem verführenden Geifte b. i. einem folchen Wesen, bem die Versuchung bes Fleisches nicht zur Milberung seiner Schuld angerechnet werden kann, vorgestellt, und so bem ersteren, ber bei einem verderbten Herzen boch immer noch einen guten Willen hat, Hoffnung einer Wiederkehr zu dem Guten, von dem er abzgewichen ift, übrig gelassen wird.

### Allgemeine Anmerkung. ?)

Von der Wiederherstellung der ursprünglichen Anlage jum Guten in ihre Kraft.

Bas ber Mensch im moralischen Sinne ift ober werben foll. gut ober bofe, bagu muß er fich felbft machen ober gemacht Beibes muß eine Birfung feiner freien Billfuhr fein; benn fonft konnte es ibm nicht zugerechnet werben, folglich er meber moralisch aut noch bofe fein. Wenn es heißt: er ift aut geschaffen, fo tann bas nichts mehr bebeuten ale: er ift jum Guten erschaffen und bie ursprungliche Unlage im Menschen ift gut; ber Mensch ift es seiber baburch noch nicht, sonbern nachdem er bie Triebfebern, Die Diese Unlage enthalt, in seine Marime aufnimmt, ober nicht, (welches feiner freien Babl ganglich überlaffen fein muß), macht er, bag er gut ober bofe wirb. Gefett, jum Gut= ober Beffermerben fei noch eine übernaturliche Mitmirkung nothig, fo mag biefe nur in ber Berminderung ber Sinderniffe besteben, ober auch positiver Beiftand fein, ber Mensch muß fich boch vorher murbig machen, fie ju empfangen, und biefe Beihulfe annehmen, (welches nichts Geringes ist,) b. i. die positive Kraftvermehrung in feine Marime aufnehmen, woburch es allein moglich wird, bag ihm bas Gute jugerechnet und er fur einen guten Menichen erkannt werbe.

Bie es nun möglich fei, daß ein naturlicher Beise bofer Mensch

<sup>†)</sup> Was hier als "allgemeine Anmerkung" folgt, ist in der 1. Ausg. als Nro. V bezeichnet.

fich felbit zum auten Menichen mache, bas überfleigt alle unfere Begriffe, benn wie kann ein bofer Baum gute Fruchte bringen? Da aber boch nach bem vorher abgelegten Geständniffe ein ursprunglich (ber Unlage nach) guter Baum grae Krüchte bervorgebracht bat \*) und ber Berfall vom Guten ins Bose, (wenn man wohl bebenkt baß biefes aus ber Freiheit entspringt,) nicht begreiflicher ift, als bas Wieberauffteben aus bem Bofen jum Guten; fo tann bie Doglichkeit bes letteren nicht bestritten werben. Denn ungeachtet jenes Abfalls erschallt boch bas Bebot: wir follen beffere Menschen merben . unvermindert in unserer Seele; folglich muffen wir es auch fonnen, follte auch bas, was wir thun tonnen, fur fich allein ungureichend fein, und wir uns baburch nur eines fur uns unerforfchlichen boberen Beiftandes empfänglich machen. - Freilich muß hiebei vorausgesett merben, daß ein Reim bes Guten in feiner gangen Reinigkeit übrig geblieben, nicht vertilgt ober verderbt werden konnte, welcher gewiß nicht bie Selbstliebe \*\*) fein kann; bie. als Princip aller unferer Maximen angenommen, gerade bie Quelle alles Bofen ift.

<sup>\*)</sup> Der ber Anlage nach gute Baum ist es noch nicht ber That nach; benn ware er es, so konnte er freilich nicht arge Fruchte bringen; nur wenn ber Mensch die fur bas moralische Geses in ihn gelegte Triebseder in seine Marime aufgenommen hat, wird er ein guter Mensch, (ber Baum schlechtshin ein guter Baum) genannt.

<sup>\*\*)</sup> Worte, die einen zwiefachen ganz verschiedenen Sinn annehmen können, halten öfters die Ueberzeugung aus den klarsten Gründen lange Zeit auf. Wie Liebe überhaupt, so kann auch Selbstliebe in die des Wohls wollens und des Wohlgefallens (benevolentiae et complacentiae) eingetheilt werden, und beide mussen, (wie sich von selbst versicht,) vernünftig sein. Die erste in seine Maxime aufnehmen ist natürlich, (denn werwird nicht wollen, daß es ihm jederzeit wohl ergehe?) Sie ist aber sofern vernünftig, als theils in Ansehung des Zweck nur dasjenige, was mit dem größten und dauerhaftesten Wohlergehen zusammen bestehen kann, theils zu jedem dieser Bestandstude der Glüdseligkeit die tauglichsten Mittel gewählt werden. Die Vernunft vertritt hier nur die Stelle einer Dienerin der natürlichen Neigung; die Maxime aber, die man deshalb annimmt, hat gar keine Bezichung auf Moralität. Wird sie aber zum unbedingten Princip der Willschr gemacht, so ist sie die Quelle eines unabsehlich großen Widerstreits gegen die Sittlichsteit. — Eine vernünstige Liebe des

Die Wiederherstellung ber utsprünglichen Anlage zum Sutenin und, ist also nicht Erwerbung einer verlornen Erlebseber zum Suten; benn diese, die in der Achtung fürs moralische Gesetz besteht, haben wir nie verlieren können, und ware das Letztere möglich, so wurden wir sie auch nie wieder erwerben. Sie ist also nur die Herstellung der Reinigkeit desselben, als obersten Grundes aller unserer Maximen, nach welcher dasselbe nicht blos mit anderen

Boblgefallens'an fich felbft fann nun entweder fo verftanden werben, daß wir uns in jenen ichon genannten, auf Befriedigung ber Naturneigung abzwedenden Marimen, (fofern jener 3wed burch Befolgung berfelben erreicht wird,) wohlgefallen; und da ift fie mit ber Liebe des Boblgefallens gegen fich felbft einerlet; man gefällt fich felbft, wie ein Raufmann, Dem feine Sandlungespeculationen gut einschlagen, und ber fich wegen ber dabei genommenen Marimen feiner guten Ginficht erfreut. Allein die Marime der Gelbftliebe bes unbebingten, (nicht von Gewinn ober Berluft als ben Rolgen ber Sandlung abhangenden) Boblgefallens an wurde bas innere Princip einer, allein unter ber Bedingung der Unterord: nung unferer Maximen unter bas moralifche Gefet uns moglichen Bufricbenheit fein. Rein Menfch, bem bie Moralitat nicht gleichguttig ift, fann an fich ein Wohlgefallen haben, ja gar ohne ein bitteres Digfallen an fich felbst fein, ber fich folcher Marimen bewußt ift, bie mit dem moralischen Gefete in ihm nicht übereinstimmen. Man tonnte biefe bie Bernunft: liebe feiner felbft nennen, welche alle Bermifchung anderer Urfachen ber Bufriedenheit aus den Folgen feiner Sandlungen (unter bem Ramen einer baburch fich ju verschaffenben Gludseligkeit) mit ben Triebfedern ber Billfahr Da nun bas lettere bie unbedingte Achtung furs Gefes bes gelichnet, warum will man burch ben Ausbruck einer vernünftigen, aber nur unter ber letteren Bedingung moralifchen Gelbftliebe fich bas deutliche Berfiehen des Princips unnothiger Beife erfchweren, indem man fich im Birtel berumdreht? (benn man fann fich nur auf moralifche Art felbft lieben : fofetne man fich feiner Marime bewußt ift, bie Achtung furs Gefes gur bochften Triebfeber feiner Billfahr ju machen.) Gludfeligfeit ift, unferer Ratur nad, fur uns, ale von Gegenftanben ber Sinnlichfeit abhangige Befen, bas Erfte und bas, mas wir unbedingt begehren. Gbenbiefelbe ift unferer Das tur nach, (wenn man überhaupt bas, was und angeboren ift, fo nennen will,) ale mit Bernunft und Freiheit begabter Wefen, bei Beitem nicht bas Erfte, noch auch unbedingt ein Gegenftand unferer Marimen ; fonbern bicfes ist die Burbig teit gludlich ju fein, b. i. die Uebereinstimmung aller unserer Marimen mit dem moralischen Gefete. Dag biefe nun objectiv bie Bedingung fet, unter welcher ber Bunfch ber erfteren allein mit ber gefetgebenden Bernunft gufammenftimmen fann, barin beffeht alle fittliche Bors fcbrift ; und in ber Gefinnung, auch nur fo bedingt zu munfchen, Die fittliche Denfungeart.

Triebfebern verbunden, ober wohl gar biefen (ben Reigungen) als Bebingungen untergeordnet, fonbern in feiner gangen Reinigkeit als fur fich gureichen be Triebfeber ber Bestimmung ber Billfuhr in biefelbe aufgenommen werden foll. Das ursprunglich Gute ift bie Beiligkeit ber Marimen in Befolgung feiner Pflicht; woburch ber Mensch, ber biefe Reinigkeit in seine Marime aufnimmt. felbst beilig, (benn noch nicht obewar darum amilchen Marime und ber That ift noch ein großer Zwischenraum,) bennoch auf bem Wege bazu ift, fich ihr im unendlichen Fortschritt zu nabern. Der zur Fertigkeit geworbene fefte Borfat in Befolgung feiner Pflicht heißt auch Tugenb, ber Legalitat nach, als ihrem empirischen Charafter (virtus phaenomenon). Sie hat also bie beharrliche Marime gefehma figer Sandlungert; Die Eriebfeber. beren bie Willführ hiezu bedarf, mag man nehmen, woher man wolle. Daber wird Tugend in biefem Sinne nach und nach erworben, und heißt Einigen eine lange Gewohnheit (in Beobach: tung bes Gefetes), burch bie ber Menich vom Sange jum Lafter burch allmablige Reformen feines Berhaltens und Befestigung feiner Maximen in einen entgegengefetten Sang übergekommen ift. Dazu ift nun nicht eben eine Bergensanberung nothig; fonbern nur eine Menberung ber Sitten. Der Mensch findet fich tugendhaft, wenn er fich in Maximen, feine Pflicht ju beobachten, befestigt fühlt; obgleich nicht aus bem oberften Grunde aller Marimen, namlich aus Pflicht; sondern ber Unmagige & B. fehrt zur Dagigfeit um ber Gesundheit, ber Lugenhafte gur Bahrheit um ber Ehre, ber Ungerechte gur burgerlichen Chrlichkeit um ber Rube ober bes Erwerbes willen u. f. w. jurud. Mie nach bem gepriefenen Princip ber Bludfeligfeit. Dag aber Jemand nicht blos ein gefethlich, fonbern ein moralisch guter (Gott mobigefälliger) Mensch, b. i. tugenb: haft nach bem intelligiblen Charafter (virtus noumenon) werbe, welcher, wenn er etwas als Pflicht erkennt, feiner anderen Eriebfeber weiter bedarf, als biefer Borftellung ber Pflicht felbft, bas kann nicht burch allmählige Reform, fo lange bie Grundlage ber Marimen unlauter bleibt, fonbern muß burch eine Revolution in ber Kant f. M. VI.

14

- Gesinnung in Menschen, (einen Uebergang zur Marime ber Heiligeteit berselben) bewirkt werden; und er kann ein neuer Mensch nur burch eine Art von Wiebergeburt, gleich als burch eine neue Schöpfung (Ev. Joh. 3, 5; verglichen mit 1 Mos. 1, 2) und Aenderung bes Herzens werden.

Wenn ber Mensch aber im Grunde feiner Marianen verberbt ift, wie ift es moglich, bag er burch eigene Rrafte biefe Revolution zu Stande bringe und von felbst ein auter Mensch werde? boch gebietet die Pflicht es zu fein, fie gebietet uns aber nichts, als was uns thunlich ift. Diefes ift nicht anders zu vereinigen, als bag bie Repolution fur die Denkungeart, die allmählige Reform aber fur bie Sinnesart, (welche jener hindernisse entgegenstellt,) nothwendig und baber auch bem Menschen moglich fein muß. Das ift: wenn er ben oberften Grund feiner Marimen, wodurch er ein bofer Menfc war, burch eine einzige unwandelbare Entschließung umlehrt (und biemit einen neuen Menschen anzieht); so ift er fofern, bem Princip und ber Denkungsart nach, ein furs Gute empfangliches Subject; aber nur in continuirlichem Birten und Berben ein guter Denfch: b. i. er kann hoffen, bag' er bei einer folchen Reinigkeit bes Princips, welches er fich zur oberften Marime feiner Billfuhr genommen bat, und ber Reftigkeit besselben, fich auf bem guten, (obwobl schmalen) Bege eines beständigen Kortschreitens vom Schlechten jum Befferen befinde. Dies ift fur benjenigen, ber ben intelligiblen Grund bes herzens (aller Maximen ber Billfuhr) burchichauet, fur ben alfo biefe Unenblichkeit bes Fortschritts Ginheit ift, b. i. fur Gott fo viel, als wirklich ein guter (ihm gefälliger) Denfch fein; und infofern tann biefe Beranberung als Revolution betrachtet merben; fur die Beurtheilung ber Menfchen aber, die fich und bie Starte ihrer Maximen nur nach ber Oberhand, die fie uber bie Sinnlichkeit in ber Beit gewinnen, ichaten tonnen, ift fie nur als ein immer fortbauernbes Streben gum Befferen, mithin als all= mablige Reform bes Sanges jum Bofen, als verkehrter Dentungs: art, anzusehen.

Sieraus folgt, bag bie moralische Bilbung bes Menschen nicht

von ber Besserung ber Sitten, sonbern von ber Umwandlung ber Denkungsart und von ber Grundung eines Charaftere anfangen muffe; ob man gwar gewöhnlicher Beife anders verfahrt, und wiber Lafter einzeln fampft, bie allgemeine Burgel berfelben aber unberuhrt lagt. Nun ift felbft ber eingeschranktefte Mensch bes Einbrucks einer befto größeren Achtung fur eine pflichtmäßige Sandlung fabig. je mehr er ihr in Gebanken andere Triebfebern, die burch bie Gelbftliebe auf die Marime ber Sandlung Einfluß haben konnten, ent= giebt; und felbft Kinder find fabig, auch bie kleinste Spur von Beimischung unachter Triebfebern aufzufinden; ba benn bie Sandlung bei ihnen augenblicklich allen moralischen Berth verliert. Diese Unlage jum Guten wird baburch, bag man bas Beifpiel felbft von auten Menfchen, (mas bie Gefehmagigfeit berfelben betrifft,) an= führt, und feine moralischen Lehrlinge die Unlauterkeit mancher Marimen aus ben wirklichen Triebfebern ihrer Sandlungen beurtheilen laßt, unvergleichlich cultivirt und geht allmählig in bie Denkungbart uber; fo bag Pflicht blos fur fich felbst in ihren Bergen ein mertliches Gewicht ju bekommen anhebt. Allein tugendhafte Sandlungen, fo viel Aufopferung fie auch getoftet haben mogen, bewunbern zu lehren, ift noch nicht bie rechte Stimmung, die bas Bemuth bes Lehrlings furs moralisch Gute erhalten foll. Denn fo tugenbhaft Jemand anch fei, fo ift boch Alles, mas er immer Gutes thun tann, blos Pflicht; feine Pflicht aber thun, ift nichts mehr, als bas zu thun, was in ber gewöhnlichen sittlichen Ordnung ift, mithin nicht bewundert zu werben verdient. Bielmehr ift biefe Bewunderung eine Abstimmung unferes Gefühls fur Pflicht, gleich als ob es etwas Außerorbentliches und Berbienftliches mare, ihr Geborfam zu leiften.

Aber Eines ist in unserer Seele, welches, wenn wir es gehörig ins Auge fassen, wir nicht aushören können, mit ber höchsten Werzwunderung zu betrachten, und wo die Bewunderung rechtmäßig, zusgleich auch seelenerhebend ist; und das ist: die ursprüngliche moraslische Anlage in uns überhaupt. — Was ist das, (kann man sich selbst fragen,) in uns, wodurch wir von der Natur durch so viel

Beburfnisse beständig abhängige Besen, boch zugleich über diese in der Ibee einer ursprünglichen Anlage (in und) so weit erhoben werden, daß wir sie indgesammt für nichts, und und selbst des Daseins für unwürdig halten, wenn wir ihrem Genusse, der und doch das Leben allein wünschenswerth machen kann, einem Gesetze zuwider nachhängen sollten, durch welches unsere Bernunft mächtig gebietet, ohne doch dabei weder etwas zu verheißen, noch zu drohen? Das Gezwicht dieser Frage muß ein jeder Mensch von der gemeinsten Fähigkeit, der vorher von der Heiligkeit, die in der Idee der Pflicht liegt, belehrt worden, der sich aber nicht die zur Nachsorschung des Begriffs der Freiheit, welcher allererst aus diesem Gesetze hervorgeht\*), versteigt, innigst sühlen; und selbst die Und greistlichkeit dies

Den Begriff ber Freiheit mit der Idee von Gott, als einem noth = wendigen Wefen, zu vereinigen hat gar keine Schwierigkeit; weil die Freibeit nicht in der Bufalligkeit der handlung, (daß sie gar nicht durch Grunde beterminirt fet,) d. i. nicht im Indeterminismus, (daß Gutes oder Boses zu thun Gott gleich möglich sein musse, wenn man seine handlung frei nennen sollte,) sondern in der absoluten Spontaneität besteht, welche allein beim Präketerminismus Gefahr läuft, wo der Bestimmungsgrund der handlung in ber

<sup>\*)</sup> Dag ber Begriff ber Freiheit ber Billführ nicht vor dem Bewußifein bes moralifchen Gefetes in une borhergebe, fonbern nur aus ber Beftimm= barfeit unferer Billfuhr burch bicfes, als ein unbedingtes Gebot, gefchloffen werde; bavon fann man fich balb überzeugen, wenn man fich fragt: ob man auch gewiß unmittelbar fich eines Bermogens bewußt fei, jebe noch fo große Triebfeber jur Uebertretung (Phalaris licet imperet, ut sis Falsus, et admoto dictet perjuria tauro) burch festen Borfas übermaltigen ju tonnen. Sebermann wird gestehen muffen: er wiffe nicht, ob, wenn ein folcher Fall eintrate, er nicht in feinem Borfas manten murbe. Gleichwohl aber gebietet ihm die Pflicht unbedingt: er folle ihm treu bleiben; und hieraus ichließt er mit Recht: er muffe ce auch fonnen, und feine Billfuhr fet alfo frei. Die, welche biefe unerforfchliche Eigenschaft als gang begreiflich vorfpiegeln, machen burch bas Bort Determinismus, (bem Cage ber Beftimmung ber Billfuhr burch innere hinreichende Grunde,) ein Blendwert, gleich-als ob bie Schwierigkeit barin bestande, biefen mit bet Freiheit ju vereinigen, woran both Miemand benft; fondern: wie ber Prabeterminismes, nach welchem willführliche Sandlungen als Begebenheiten ihre bestimmende Grunde in ber vorhergehenden Beit haben, (bie mit dem, was fie in fich halt. nicht mehr in unferer Gewalt ift,) mit ber Freiheit, nach welcher bie Sandlung fowohl, als ihr Gegentheil in dem Augenblide des Geschehens in der Gewalt des Gubjects fein muß, jufammen bestehen tonne: bas ift's, mas man einsehen will, und nie einsehen wird.

ser, eine gottliche Abkunft verkundigenden Anlage muß auf das Sermuth bis zur Begeisterung wirken und es zu den Ausopferungen starken, welche ihm die Achtung für seine Psticht nur auferlegen mag. Dieses Gefühl der Erhabenheit seiner moralischen Bestimmung öfter rege zu machen, ist als Mittel der Erwedung sittlicher Gesinnungen vorzüglich anzupreisen, weil es dem angedornen Hange zur Berkehrung der Triebsedern in den Marimen unserer Willführ gerade entzgegenwirkt, um in der unbedingten Achtung fürs Geseh, als der hochsten Bedingung aller zu nehmenden Marimen, die ursprüngliche sittliche Ordnung unter den Triebsedern, und hiemit die Anlage zum Guten im menschlichen Serzen in ihrer Reinigkeit wiederherzussellen.

Aber biefer Wieberherstellung burch eigene Rraftanmenbung ftebt ja ber Sat von der angebornen Berdorbenbeit ber Menschen fur alles Gute gerabe entgegen? Allerdings, mas die Begreiflichfeit b. i. unsere Ginficht von ber Moglichkeit berfelben betrifft, wie Alles beffen, mas als Begebenheit in ber Beit (Beranberung) und fofern nach Raturgefeben als nothwendig, und beffen Gegentheil boch sugleich unter moralischen Gefegen, als burch Freiheit moglich vorgeftellt werden foll; aber ber Moglichkeit biefer Bieberherftellung felbft ift er nicht entgegen. Denn wenn bas moralische Gefet gebietet, wir follen jest beffere Menfchen fein; fo folgt unumgang. lich, wir muffen es auch tonnen. Der Gas vom angebornen Bofen iff in ber moralifchen Dogmatif von gar teinem Gebrauch; benn Die Borfchriften berfelben enthalten ebenbiefelben Pflichten, und bleiben auch in derfelben Rraft, ob ein angeborner hang zur Uebertretung in und fei, ober nicht. In ber moralischen Afeetik aber will biefer Sat mehr, aber boch nichts mehr fagen, als: wir konnen in ber fittlichen Ausbildung ber anerschaffenen morglischen Anlage jum

vorigen Beit ift, mithin fo, daß jest die Sandlung nicht mehr in meiner Gewalt, sondern in der Sand der Natur ift, mich unwiderstehlich bestimmt; da dann, well in Gott keine Zeitfolge zu denken ift, diese Schwierigkeit wegsfällt †).

<sup>+)</sup> Die Worte: "Den Begriff ber Freiheit ..., biefe Schwierigkeit wegfallt." find erft in ber 2. Ausg. hinzugetommen.

Suten, nicht von einer uns naturlichen Unschulb ben Unfang machen. fonbern muffen von ber Borausfebung einer Bosartigkeit ber Billkühr in Annehmung ihrer Marimen ber ursprünglichen fittlichen Unlage zuwider anbeben, und weil ber Sang bazu unvertilgbar ift, mit ber unablaffigen Gegenwirtung gegen benfelben. Da biefes nun blos auf eine ins Unendliche binausgebende Fortschreitung vom Schlechten jum Befferen führt, fo folgt: bag bie Umwandlung ber Gefinnung bes bofen in die eines guten Menschen in ber Beranberung bes oberften inneren Grundes ber Unnehmung aller feiner Marimen bem fittlichen Gefete gemaß zu feben fei, fofern biefer neue Grund (bas neue Berg) nun felbst unveranderlich ift. Bur Ueberzeugung aber hievon kann nun gwar ber Menich naturlicher Beise nicht gelangen, weber burch unmittelbares Bewußtsein, noch burch ben Beweis feines bis babin geführten Lebensmanbels; weil die Tiefe bes Bergens, (ber subjective erfte Grund feiner Maximen) ihm felbft un: erforschlich ift; aber auf ben Beg, ber babin führt und ber ihm von einer im Grunde gebefferten Gefinnung angewiesen wirb, muß er hoffen konnen, burch eigene Rraftanwenbung ju gelangen; weil er ein auter Menich werben foll, aber nur nach bemienigen, mas ihm als von ihm felbst gethan augerechnet werben tann, als moralisch aut zu beurtheilen ift.

Wider diese Zumuthung der Selbstbesserung bietet nun die zur moralischen Bearbeitung von Natur verdrossene Bernunft unter dem Borwande des naturlichen Unvermögens allerlei unlautere Religionsideen auf, (wozu gehört: Gott selbst das Glückseligkeitsprincip zur obersten Bedingung seiner Gebote anzudichten.) Man kann aber alle Religionen in die der Gunstdewerdung (des blosen Gultus), und die moralische d. i. die Religion des guten Lebenswanzdels eintheilen. Nach der ersteren schmeichelt sich entweder der Mensch: Gott könne ihn wohl ewig glücklich machen, ohne daß er eben nöttig habe, ein besserer Mensch zu werden, (durch Erlassung seiner Verschuldungen;) oder auch, wenn ihm dieses nicht möglich zu sein scheint: Gott könne ihn wohl zum besseren Menschen machen, ohne daß er selbst etwas mehr dabei zu thun

habe, als barum zu bitten; welches, ba es por einem allsehenden Befen nichts weiter ift, ale wunfchen, eigentlich nichts gethan fein wurde; benn wenn es mit bem blofen Wunsch ausgerichtet mare. fo wurde jeder Mensch aut sein. Nach ber moralischen Religion aber, (bergleichen unter allen offentlichen, Die es je gegeben bat, allein bie chriftliche ift.) ift es ein Grundfat: bag ein Jeber, fo viel, als in seinen Rraften ift, thun muffe, um ein befferer Mensch zu werben; und nur alsbann, wenn er sein angebornes Pfund nicht vergraben (Luca 19, 12-16), wenn er die ursprungliche Unlage gum Suten benutt hat, um ein befferer Menich ju werben, er hoffen konne, mas nicht in feinem Bermogen ift, werbe burch hobere Mitwirkung erganzt werben. Much ift es nicht schlechterbings nothwendig, daß ber Mensch misse, worin biese bestehe; vielleicht gar unvermeiblich, bag, wenn bie Urt, wie fie gefchieht, zu einer gewiffen Beit offenbart worben, verschiebene Menschen zu einer anderen Beit sich verschiedene Begriffe, und zwar mit aller Aufrichtigkeit, bavon machen wurben. Aber alsbann gilt auch ber Grundfat : "es ift nicht wefentlich, und alfo nicht Jebermann nothwendig, zu wiffen, was Gott zu seiner Seligkeit thue, ober gethan habe "; aber wohl, was er felbft zu thun habe, um biefes Beiftanbes wurdig zu werben \*),

<sup>\*) †)</sup> Diese allgemeine Anmertung ift die erste von den vieren, deren eine jedem Stade dieser Schrift angehangt ist, und welche die Ausschrift fahren könnten: 1) von Inadenwirkungen, 2) Wundern, 3) Geheimnissen, 4) Inadenmitteln. — Diese sind gleichsam Parerga der Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft; sie gehören nicht innerhalb dieselben, aber sien doch an sie an. Die Vernunft im Bewußtsein ihres Unvermögens, ihrem moralischen Bedürsniß ein Genüge zu thun, dehnt sich die zu überschwenglichen Ideen aus, die jenen Mangel ergänzen könnten, ohne sie doch als einen erweiterten Besig sich zuzueignen. Sie bestreitet nicht die Möglichkeit oder Wirklichkeit der Gegenstände derselben, aber sie kann sie nur nicht in ihre Marimen zu denken und zu handeln aufnehmen. Sie rechnet sogar darauf, das, wenn in dem unerforschlichen Felde des Uebernatürlichen noch etwas mehr ist, als sie sich verständlich machen kann, was aber doch zu Ergänzung des moralischen Unvermögens nothwendig wäre, diese ihrem guten Wissen, auch

<sup>+)</sup> Das Folgende bis ju Ende bes erften Studes ift Bufag ber 2. Ausg.

unerfannt ju Statten fommen werbe, mit einem Glauben, ben man ben (uber die Möglichkeit beffelben) reflectiven den nennen tonnte, weil der boama = tische, ber fich als ein Biffen ankundigt, ihr unaufrichtig ober vermeffen vorkommt ; benn bie Schwierigfeiten gegen bas, was fur fich felbft (praftifch) feststeht, wegzuräumen, ist, wenn sie transscendente Fragen betreffen, nur ein Mebengeschaft (Parergon). Bas den Nachtheil aus diefen, auch moralisch: transscendenten Ideen anlangt, wenn wir fie in die Religion einführen wollten, fo ift die Wirkung davon, nach der Ordnung der vier obbenannten Rlaffen, 1) der vermeinten inneren Erfahrung (Gnabenwirkungen) Schmar: merei, 2) ber angeblichen außeren Erfahrung (Bunder) Aberglaube, 3) der gewähnten Berftandeserleuchtung in Ansehung des Uebernaturlichen (Geheimniffe) Illuminatismus, Abeptenwahn, 4) ber gewagten Berfuche aufe Uebernaturliche hin ju wirfen (Gnabenmittel) Thaumaturgie, lauter Berirrungen einer über ihre Schranten hinausgehenden Bernunft, und gwar in vermeintlich moralischer (gottgefälliger) Abficht. - Bas aber tiefe allgemeine Anmerfung jum erften Stud gegenwartiger Abhandlung befondere betrifft, fo ift die Berbeirufung ber Gnabenwirtungen von ber letteren Art und fann nicht in die Marimen der Bernunft aufgenommen werden, wenn biefe fich innerhalb ihren Grengen halt; wie überhaupt nichts Uebernaturliches, weil gerade bei biefem aller Bernunftgebrauch aufhort. - Denn fie theoretisch woran tennbar ju machen, (bag fie Gnaben =, nicht innere Raturwirkungen find,) ift unmöglich, weil unfer Gebrauch bes Begriffe von Ur= fache und Birtung uber Gegenftande der Erfahrung, mithin über bie Ratur hinaus nicht erweitert werben fann; bie Borausfegung aber einer prafti= fchen Benugung biefer Ibee ift gang fich felbft widerfprechend. Denn als Benutung murbe fie eine Regel von bem vorausfegen, was wir (in gewiffer Ablicht) Gutes felbft ju thun haben, um etwas ju erlangen; eine Gnaben= wirfung aber ju erwarten bedeutet gerade bas Gegentheil, namlich, bag bas Gute ( bas moralische ) nicht unsere, sondern die That eines anderen Wefens fein werbe, wir also fie burch Nichtsthun allein erwerben tonnen, weldes fich widerfpricht. Wir konnen fie alfo, als etwas Unbegreifliches, einraumen, aber fie weber jum theoretifchen, noch praftifchen Gebrauch in unfere Marime aufnehmen,

De ri

## philosophischen Religions lehre

zweites Stud.

### Zweites Stück.

Bon bem

# Kampf des guten Princips mit dem bosen um bie

Berrichaft über ben Menichen.

Daß, um ein moralisch guter Mensch zu werben, es nicht genug sei, den Keim des Guten, der in unserer Sattung liegt, sich blos ungehindert entwickeln zu lassen, sondern auch eine in uns des sindliche entgegenwirkende Ursache des Bosen zu bekämpsen sei, das haben unter allen alten Moralisten vornehmlich die Stoiker durch ihr Losungswort Tugend, welches (sowohl im Griechischen, als Lazteinischen) Muth und Kapferkeit bezeichnet und also einen Feind voraussetz, zu erkennen gegeben. In diesem Betracht ist der Name Tugend ein herrlicher Name, und es kann ihm nicht schaden, daß er oft prahlerisch gemisbraucht und, (sowie neuerlich das Wort Austlärung) bespöttelt worden. — Denn den Muth auffordern, ist schon zur Hafte soviel, als ihn einslößen; dagegen die saule, sich selbst ganzlich mißtrauende und auf äußere Huse harrende kleinmuthige Denkungsart (in Moral und Religion) alle Kräfte des Menschen abspannt, und ihn dieser Huse selbst unwürdig macht.

Aber jene waderen Manner verkannten doch ihren Feind, ber nicht in den naturlichen blos undisciplinirten, sich aber unverhohlen Jedermanns Bewußtsein offen darstellenden Neigungen zu suchen sondern ein gleichsam unsichtbarer, sich hinter Vernunft verbergender Feind und darum desto gefährlicher ist. Sie boten die Weisheit gegen die Thorheit auf, die sich von Neigungen blos unvorsichtig 220 Religion innerh. b. Grenzen b. blofen Bernunft. 11. Stud.

taufchen lagt, anftatt fie wider die Bosheit (bes menschlichen Bergens) aufzurufen, die mit feelenverderbenden Grundfagen die Be-finnung insgeheim untergrabt \*).

Natürliche Neigungen sind, an sich selbst betrachtet, gut b. i. unverwerflich, und es ist nicht allein vergeblich, sondern es ware auch schällich und tadelhaft, sie ausrotten zu wollen; man muß sie vielmehr nur bezähmen, damit sie sich unter einander nicht selbst aufereiben, sondern zur Zusammenstimmung in einem Ganzen, Glucksfeligkeit genannt, gebracht werden können. Die Vernunft aber, die dieses ausrichtet, heißt Klugheit. Nur das Moralisch Gesehwistige ist an sich selbst bose, schlechterbings verwerflich, und muß aus-

<sup>\*)</sup> Diefe Philosophen nahmen ihr allgemeines moralisches Princip von ber Burbe ber menschlichen Ratur, ber Freiheit (ale Unabhangigkeit von ber Macht ber Reigungen) her, ein befferes und edleres fannten fie auch nicht jum Grunde legen. Die moralifchen Gefete ichopften fie nun unmittelbar aus ber, auf folche Art allein gefeggebenben und burch fie ichlechthin gebietenden Bernunft, und fo mar objectiv, mas die Regel betrifft, und auch fubjectiv, mas die Triebfeder anlangt, wenn man bem Menfchen einen unverdor= benen Billen beilegt, diefe Gefete unbedenflich in feine Marimen aufaunehmen, Alles gang richtig angegeben. Aber in ber letten Borausfetung lag eben ber Rehler. Denn fo fruh wir auch auf unseren fittlichen Buftand" uns fere Aufmerksamkeit richten mogen, fo finden wir: bag mit ihm es nicht mehr res integra ift, fondern wir bavon anfangen muffen, bas Boje, mas ichon Plat genommen hat, (es aber, ohne daß wir es in unfere Marime aufgenom= men hatten, nicht murbe haben thun tonnen,) aus feinem Befit ju vertreiben : b. i. bas erfte mahre Gute, was der Menfch thun fann, fei, vom Bofen auszugehen, welches nicht in den Deigungen, fondern in der verkehrten Marime und alfo in ber Freiheit felbft ju fuchen ift. Jene erschweren nur bie Xus: fuhrung ber entgegengefesten guten Marime; bas eigentliche Bofe aber be-, fieht barin: daß man jenen Reigungen, wenn fie jur Uebertretung anreizen. nicht widerstehen will, und biefe Gefinnung ift eigentlich ber mabre Feind. Die Reigungen find nur Gegner ber Grundfate überhaupt, (fie mogen gut ober bofe fein,) und fofern ift jenes ebelmuthige Princip ber Moralitat als Borubung (Disciplin ber Reigungen überhaupt) jur Lentfamteit bes Gubjecte durch Grundfage vortheilhaft. Aber fofern es fpecififche Grundfage bes Sittlich : Guten fein follen, und es gleichwohl als Marime nicht find, fo muß noch ein anderer Gegner berfelben im Subject vorausgefest werden, mit tem die Tugend den Rampf ju bestehen hat, ohne welchen alle Tugenden, zwar nicht, wie jener Rirchenvater will, glanzende Bafter, aber boch glan = gende Armfeligkeiten fein murben; weil baburch zwar oftere ber Auf= ruhr gestillt, der Aufruhrer aber nie besiegt und ausgerottet wird.

gerottet werden; die Bernunft aber, die das lehrt, noch mehr aber, wenn sie es auch ind Berk richtet, verdient allein den Namen ber Beisheit, in Bergleichung mit welcher das Laster zwar auch Thorheit genannt werden kann, aber nur alsbenn, wenn die Bernunft genugsam Starke in sich fühlt, um es (und alle Unreize dazu) zu verachten, und nicht blos als ein zu fürchtendes Wesen zu hassen, nnd sich dagegen zu bewaffnen.

Benn ber Stoiter also ben moralischen Rampf bes Menschen blos als Streit mit seinen (an fich unschuldigen) Reigungen, sofern fie als hinderniffe der Befolgung feiner Pflicht übermunden werben muffen, bachte; fo konnte er, weil er kein besonderes positives (an fich boses) Princip annimmt, die Urfache ber Uebertretung nur in ber Unterlaffung feben, jene zu befampfen; ba aber biefe Unterlaffung selbst pflichtwidrig (Uebertretung), nicht bloser Natursehler ift, und nun die Urfache berfelben nicht wiederum (ohne im Birtel zu erklaren) in ben Reigungen, sonbern nur in bem, mas bie Billfubr, als freie Billfuhr bestimmt, (im inneren erften Grunde ber Marimen. bie mit ben Reigungen im Ginverftanbniffe finb,) gefucht werben tann, fo lagt fich's wohl begreifen, wie Philosophen, benen ein Erflarungegrund, welcher ewig in Dunkel eingehullt bleibt \*) und obgleich unumganglich, bennoch unwillkommen ift, ben eigentlichen Gegner bes Guten verkennen konnten, mit bem fie ben Rampf gu bestehen glaubten.

<sup>\*)</sup> Es ist eine ganz gewöhnliche Boraussegung ber Moralphilosophie, daß sich bas Dasein des Sittlich : Bosen im Menschen gar leicht erklaren lasse, und zwar aus der Macht der Triebsedern der Sinnlichkeit einerseits, und aus der Ohnmacht der Ariebseder der Bernunft (der Achtung fürs Geseh) ander verseits, d. i. aus Schwäche. Aber alsdann mußte sich das Sittlich : Gute (in der moralischen Anlage) in ihm noch leichter erklären lassen; denn die Bezgreissichseit des einen ist ohne die des anderen gar nicht denkbar. Nun ist aber das Bermögen der Bernunft, durch die blose Idee eines Gesehes über alle entgegenstrebende Triebsedern Meister zu werden, schlechterdings unerklärzlich; also ist es auch unbegreistich, wie die der Sinnlichteit über eine mit solchem Ansehen gebietende Vernunft Meister werden können. Denn wenn alle Welt der Borschift des Gesehes gemäß verführe, so wurde man sagen: daß Alles nach der natürlichen Ordnung zuginge, und Niemand wurde sich einfallen lassen, auch nur nach der Ursache zu fragen.

Es barf also nicht befremben, wenn ein Apostel biesen un = sichtbaren, nur durch seine Wirkungen auf uns kennbaren, die Grumbsaße verderbenden Feind, als außer uns, und zwar als bosen Geist vorstellig macht: "wir haben nicht mit Fleisch und Blut (ben natürlichen Neigungen), sondern mit Fürsten und Sewaltigen — mit bosen Geistern zu kampsen." Ein Ausdruck, der nicht um unssere Erkenntniß über die Sinnenwelt hinaus zu erweitern, sondern nur um den Begriff des für uns Unergründlichen, für den praktischen Gebrauch anschaulich zu machen, angelegt zu sein scheintz denn übrigens ist es zum Behuf des letzteren für uns einerlei, ob wir den Berführer blos in uns selbst, oder auch außer uns seinerlei, ob wir den Berführer blos in uns selbst, oder auch außer uns seinerlei, als im ersteren, als die wir von ihm nicht versührt werden würden, wenn wir mit ihm nicht im geheimen Einverständnisse wären.). — Wir wollen diese ganze Betrachtung in zwei Abschnitte eintheilen.

<sup>\*)</sup> Es ift eine Eigenthumlichkeit der christlichen Moral: das Sittlich : Gute vom Stttlich : Bosen nicht wie den himmel von der Erde, sondern wie den himmel von der holle unterschieden vorzustellen; eine Borstellung, die zwar bildlich, und als solche emporend, nichtsdestoweniger aber ihrem Sinn nach philosophisch richtig ist. — Sie dient nämlich dazu, zu verhüten: daß das Gute und Bose, das Reich des Lichts und das Reich der Finsterniß, nicht als an einander grenzend und durch allmählige Stufen (der größeren und minzberen helligkeit) sich in einander verlierend gedacht, sondern durch eine unerzmessliche Rluft von einander getrennt vorgestellt werde. Die gänzliche Unzgleichartigkeit der Grundsäße, mit denen man unter einem oder dem anderen dieser zwei Reiche Unterthan sein kann, und zugleich die Gefahr, die mit der Einbildung von einer nahen Berwandtschaft der Eigenschaften, die zu einem oder dem anderen qualissieren, verbunden ist, berechtigen zu dieser Borstellungsart, die dei dem Schauberhaften, das sie in sich enthält, zugleich sehr erhaben ist.

### Erfter Abichnitt.

Bon dem Rechtsanspruche des guten Princips auf die Gerrschaft über den Menschen.

a) Berfonificirte 3bee bes guten Princips.

Das. was allein eine Welt zum Gegenstande bes gottlichen Rathschluffes und jum 3wede ber Schopfung machen kann, ift bie Menschheit, (bas vernunftige Beltwefen überhaupt) in ihrer moralifden Bollkommenbeit, wovon, als oberfter Bedingung, bie Gludfeligkeit die unmittelbare Rolge in bem Willen bes bochsten Befens ift. - Diefer allein Gott wohlgefällige Mensch ,, ist in ibm von Emigfeit her;" bie Ibee beffelben geht von feinem Befen aus; er ift fofern tein erschaffenes Ding, sondern fein eingeborner Gobn; "bas Bort, (bas Werbe!) burch welches alle andere Dinge find, und ohne bas nichts eriftirt, was gemacht ift;" (benn um feinet b. i. bes vernunftigen Befens in ber Belt willen, fo wie es feiner moralischen Bestimmung nach gebacht werben fann, ift Alles gemacht.) - "Er ift ber Abglant feiner Berrlichkeit." - "In ibm hat Gott die Welt geliebt" und nur in ihm und burch Unnehmung feiner Gesinnungen konnen wir hoffen "Kinder Gottes zu merben" u. s. w.

Bu diesem Ibeal der moralischen Bollsommenheit, d. i. dem Uebilde der sitelichen Gesinnung in ihrer ganzen Lauterkeit umb zu erheben, ist nun allgemeine Menschenpflicht, wozu und auch diesa Idee selbst, welche von der Vernunft und zur Nachstrebung vorgezlegt wird, Kraft geben kann. Eben darum aber, weil wir von ihr nicht die Urheber sind, sondern sie in dem Menschen Platz genommen hat, ohne daß wir begreisen, wie die menschliche Ratur für sie

auch nur habe empfanglich fein konnen, kann man beffer fagen: baß jenes Urbilo vom Simmel zu uns berabgetommen fei, baf es Die Menscheit angenommen habe, (benn es ift nicht ebensomobil moglich, fich vorzustellen, wie ber von Ratur bofe Denfc bas Bofe von felbft ablege und fich jum Ideal ber Beiligkeit erhebe. als bag bas Lettere bie Menschheit, (bie fur fich nicht bofe ift,) annehme und fich zu ihr berablaffe.) Diese Bereinigung mit uns kann also als ein Stand ber Erniedrigung bes Sohnes Gottes angefehen werben, wenn wir uns jenen gottlich gefinnten Menfchen, als Urbild für uns, so vorstellen, wie er, obzwar selbst beilig und als folder zu keiner Erdulbung von Leiben verhaftet, biefe gleichmobl im größten Daage übernimmt, um bas Beltbefte zu beforbern; ba= aeaen ber Menich, ber nie von Schuld frei ift, wenn er auch biefelbe Gesinnung angenommen hat, die Leiben, die ibn, auf welchem Wege es auch sei, treffen mogen, boch als von ihm verschulbet anfeben kann, mithin fich ber Bereinigung feiner Gefinnung mit einer folden Ibee, obzwar fie ibm jum Urbilbe bient, unwurdig balten muß.

Das Ibeal ber Gott wohlgefälligen Menschheit, (mithin einer moralischen Vollkommenheit, so wie sie an einem von Bedürsnissen und Neigungen abhängigen Weltwesen möglich ist,) können wir und nun nicht anders benken, als unter der Idee eines Menschen, der nicht allein alle Menschenpslicht selbst auszuüben, zugleich auch durch Lehre und Beispiel das Gute in größtmöglichem Umsange um sich auszubreiten, sondern auch, obgleich durch die größten Anlockungen versucht, dennoch alle Leiden die zum schmählichsten Tode um des Weltbesten willen, und selbst für seine Feinde zu übernehmen bereitwillig wäre. — Denn der Mensch kann sich keinen Begriff von dem Grade und der Stärke einer Kraft, dergleichen die einer moralischen Gesinnung ist, machen, als wenn er sie mit hindernissen ringend und unter den größtmöglichen Ansechtungen dennoch überzwindend sich vorstellt.

Im praktischen Glauben an biefen Gobn Gottes, (fofern er vorgestellt wirb, als habe er bie menschliche Ratur angenommen,) kann nun der Mensch hoffen, Gott wohlgefällig (daburch auch selig) zu werden; d. i. der, welcher sich einer solchen moralischen Sesinnung bewußt ist, daß er glauben und auf sich gegründes tes Vertrauen seine kann, er wurde unter ahnlichen Versuchungen und Leiden, (sowie sie zum Prodirstein jener Idee gemacht werden,) dem Urbitde der Menschheit unwandelbar anhängig und seinem Beispiele in treuer Nachfolge ahnlich bleiben, ein solcher Mensch, und auch nur der allein ist besugt, sich für denjenigen zu halten, der ein des göttlichen Wohlgesallens nicht unwürdiger Gegenstand ist.

#### b) Objective Realitat biefer 3bee.

Diese Ibee hat ihre Realitat in praktischer Beziehnng vollstanbig in sich selbst. Denn sie liegt in unserer moralisch gesetzebenben Bernunft. Bir follen ihr gemäß fein, und wir muffen es baber Mußte man bie Möglichkeit, ein biefem Urbilbe auch konnen. gemäßer Menfch zu fein, vorher beweifen, wie es bei Raturbegriffen unumganglich nothwendig ift, (bamit wir nicht Gefahr laufen, burch leere Begriffe hingehalten zu werben,) so wurden wir ebensowohl auch Bebenfen tragen muffen, felbft bem moralifchen Gefebe bas Unsehen einzuräumen, unbedingter und boch hinreichender Bestimmungsgrund unserer Willführ zu fein; benn wie es moglich fei, daß die blose Ibee einer Gesehmäßigkeit überhaupt eine machtigere Triebfeber fur biefelbe fein tonne, als alle nur erbenklichen, bie von Bortbeilen hergenommen werben, bas fann weber burch Bernunft eingesehen, noch burch Beispiele ber Erfahrung belegt werben, weil, mas bas Erfte betrifft, bas Gesetz unbedingt gebietet, und bas 3meite anlangend, wenn es auch nie einen Menschen gegeben batte, ber biefem Befete unbedingten Behorfam geleiftet batte, Die objective Nothwenbigkeit, ein folcher zu fein, boch unvermindert und fur fich felbst ein-Es bebarf also feines Beispiels ber Erfahrung, um die Ibee eines Gott moralisch wohlgefälligen Menschen fur uns jum Borbilbe zu machen; sie liegt als ein folches schon in unserer Bernunft. - Ber aber, um einen Menschen für ein folches mit jener Ibee übereinstimmendes Beispiel jur Nachfolge anzuerkennen, noch

Rant f. 23. VI.

15

etwas mehr, als was er sieht, d. i. mehr, als einen gänzlich untabelhaften, ja so viel, als man nur verlangen kann, verdienstvollen Lebenswandel, wer etwa außerdem noch Wunder, die turch ihn ober für ihn geschehen sein müßten, zur Beglaubigung fordert: der bekennt zugleich hiedurch seinen moralischen Unglauben, nämlich den Mangel des Glaubens an die Tugend, den kein auf Beweise durch Wunder gegründeter Glaube, (der nur historisch ist,) ersetzen kann; weil nur der Glaube an die praktische Gültigkeit jener Idee, die in unserer Vernunft liegt, (welche auch allein allenfalls die Wunder als solche, die vom guten Princip herkommen möchten, bewähren, aber nicht von diesen ihre Bewährung entlehnen kann,) moralischen Werth hat.

Eben barum muß auch eine Erfahrung möglich sein, in ber bas Beispiel von einem solchen Menschen gegeben werbe, (so weit als man von einer außeren Erfahrung überhaupt Beweisthumer ber inneren sittlichen Gesinnung erwarten und verlangen kann;) benn bem Gesetz nach sollte billig ein jeder Mensch ein Beispiel zu dieser Ibee an sich abgeben; wozu das Urbild immer nur in der Berznunft bleibt; weil ihr kein Beispiel in der außeren Erfahrung abäquat ist, als welche das Innere der Gesinnung nicht ausveckt, sondern darauf, obzwar nicht mit strenger Gewisheit, nur schließen läßt; (ja selbst die innere Erfahrung des Menschen an ihm selbst läßt ihn die Tiesen seines Herzens nicht so durchschauen, daß er von dem Grunde seiner Maximen, zu denen er sich bekennt, und von ihrer Lauterkeit und Festigkeit durch Selbstbeobachtung ganz sichere Kenntniß erlangen könnte.)

Ware nun ein solcher wahrhaftig gottlich gesinnter Mensch zu einer gewissen Zeit gleichsam vom himmel auf die Erde herabgetommen, ber durch Lehre, Lebenswandel und Leiden das Beispiel eines Gott wohlgefälligen Menschen an sich gegeben hatte, so weit als man von außerer Ersahrung nur verlangen kann, (indessen, daß das Urbild eines solchen immer doch nirgend anders, als in unserer Vernunft zu suchen ist,) hatte er durch Alles dieses ein unabsehlich großes moralisches Gute in der Welt durch eine Revolu

tion im Menschengeschlechte bervorgebracht; so merben mir bach nicht Urfache haben, an ihm etwas Anderes, als einen naturlich gezeugten Menschen anzunehmen, (weil biefer fich boch auch verbunden fühlt, felbst ein foldes Beispiel an fich abzugeben,) obzwar baburch eben nicht schlechtbin verneint wurde, bag er nicht auch wohl ein übernaturlich erzeugter Menfch fein konne. Denn in praktifcher Absicht fann bie Borausfetung bes Letteren uns boch nichts portheilen; weil bas Urbild, welches wir diefer Erfcheinung unterlegen, boch immer in une, (obwohl naturlichen Menichen) felbit gefucht werben muß, beffen Dafein in ber menschlichen Seele icon fur fich felbst unbegreiflich genug ift, baß man nicht eben nothig bat, außer feinem übernaturlichen Ursprunge ibn noch in einem befonberen Meniden bopoftafirt anzunehmen. Bielmehr murbe bie Erhebung eines folchen Beiligen über alle Bebrechlichkeit ber menichlichen Ratur ber praktischen Unwendung ber Ibee beffelben auf unfere Nachfolge, nach Allem, mas wir einzusehen vermögen, eher im Bege fein. Denn wenngleich jenes Gott wohlgefälligen Menschen Natur insoweit als menschlich gebacht wurde: bag er mit ebenbenfelben Bedurfniffen, folglich auch benfelben Leiben, mit ebenbenfelben Naturneigungen, folglich auch eben folden Berfuchungen gur Uebertretung, wie mir, behaftet, aber boch foferne als ubermenschlich gebacht wurde, bag nicht etwa errungene, sondern angeborne unveranderliche Reinigkeit bes. Willens ihm fchlechterdings feine Uebertretung moglich fein ließe; so wurde biefe Diftang vom naturlichen Menschen baburch wiederum fo unendlich groß werden, baß jener gottliche Menfch fur biefen nicht mehr zum Beifpiel aufgestellt werden konnte. Der Lettere wurde fagen : man gebe mir einen gang beiligen Willen, fo wird alle Berfuchung gum Bofen von felbsten an mir scheitern; man gebe mir bie innere volltom= menfte Gewifiheit, bag, nach einem furgen Erbenleben, ich (zufolge jener Beiligkeit) ber gangen ewigen Berrlichkeit bes himmels fofort theilhaftig werben foul, so werbe ich alle Leiben, so schwer sie auch immer fein mogen, bis jum ichmablichften Sobe nicht allein willig, fonbern auch mit Frohlichkeit übernehmen, ba ich ben herrlichen

und nahen Ausgang mit Augen vor mir sehe. 3war wurde ber Gebanke: daß jener gottliche Mensch im wirklichen Besite bieser Hoheit und Seligkeit von Ewigkeit war, (und sie nicht allererst durch solche Leiden verdienen durste,) daß er sich derselben für lauter Unwürdige, sogar für seine Keinde willig entäußerte, um sie vom ewigen Berderben zu erretten, unser Gemuth zur Bewunderung, Liebe und Dankbarkeit gegen ihn stimmen mussen; imgleichen wurde die Idee eines Berhaltens nach einer so vollkommenen Negel der Sittlichkeit für uns allerdings auch als Borschrift zur Besolgung geltend, er selbst aber nicht als Beispiel der Nachahmung, mithin auch nicht als Beweis der Thunlichkeit und Erreichbarkeit eines so reinen und hohen moralischen Suts für uns, uns vorgestellt werden können\*)

<sup>\*)</sup> Es ift freilich eine Beschranttheit ber menschlichen Bernunft, die boch einmal von ihr nicht zu trennen ift: bag wir und keinen moralischen Werth von Belange an ben panblungen einer Perfon benten tonnen, ohne zugleich fie, ober ihre Meußerung auf menschliche Beise vorstellig zu machen; obzwar bamit eben nicht behauptet werden will, daß es an fich (xar' alifeiar) auch fo bewandt fei ; benn wir beburfen, um uns überfinnliche Beschaffenheiten faflich ju machen, immer einer gewissen Analogie mit Naturwefen. Go legt ein philosophischer Dichter bem Menschen, fofern er einen Sang jum Bofen in fich ju befampfen hat, felbft barum, wenn er ihn nur ju übermaltigen weiß, einen boheren Rang auf ber moralifchen Stufenleiter ber Wefen bei, als felbft ben himmelebewohnern, bie, vermoge ber Beiligfeit ihrer Natur, über alle mögliche Berleitung weggefest find. (Die Belt mit ihren Mangeln ift beffer, ale ein Reich von willenlofen Engeln. Saller.) - Bu biefer Bor: ftellungeart bequemt fich auch die Schrift, um bie Liebe Gottes jum menich: lichen Gefchlecht uns ihrem Grabe nach faglich ju machen, indem fie ihm bie bochfte Aufopferung beilegt, die nur ein liebendes Wefen thun fann, um felbft Unwurdige gludlich ju machen; (,, alfo hat Gott die Belt geliebt" u. f. m.) ob wir uns gleich burch die Bernunft teinen Begriff bavon machen fonnen, wie ein allgenugsames Befen etwas von dem, was ju feiner Geligfeit gehort, aufopfern und fich eines Befiges berauben tonne. Das ift ber Shematismus der Unalogie (jur Erlauterung), ben wir nicht ents behren fonnen. Diefen aber in einen Schematismus ber Dbjectebe= ft immung (gur Erweiterung unfered Ertenntniffes) ju verwandeln ift An = thropomorphismus, ber in moralifcher Abficht (in ber Religion) von ben nachtheiligsten Folgen ift. - Sier will ich nur noch beilaufig anmerten, bag man im Auffteigen vom Sinnlichen jum Ueberfinnlichen zwar wohl fches matifiren, (einen Begriff burch Analogie mit etwas Sinnlichem faflic

Chenberfelbe gottlichgefinnte, aber gang eigentlich menichliche Lehrer murbe boch nichtsbestoweniger von fich, als ob bas Ibeal bes Suten in ihm leibhaftig (in Lehre und Banbel) bargeftellt murbe, mit Bahrheit reben tonnen. Denn er wurde alsbann nur von der Gefinnung fprechen, bie er fich felbft gur Regel feiner Sandlungen macht, die er aber, ba er fie als Beispiel fur Unbere, nicht fur fich felbft fichtbar machen tann, nur burch feine Lebren und Sandlungen außerlich vor Augen ftellt: "Ber unter euch fann mich einer Gunbe geiben?" Es ift aber ber Billigfeit gemäß. bas untabelhafte Beispiel eines Lehrers ju bem, mas er lehrt, wenn Diefes ohnebem fur Jebermann Pflicht ift, teiner anderen, als ber lauterften Gesinnung beffelben anzurechnen, wenn man feine Beweise bes Gegentheils bat. Gine folche Gefinnung mit allen. um bes Beltbeften willen übernommenen Leiben, in bem Ibeale ber Menschheit gebacht, ift nun fur alle Menschen zu allen Beiten und in allen Belten, por ber oberften Gerechtigfeit vollgultig; wenn ber Menich die feinige berfelben, wie er es thun foll, abnlich macht. Sie wird freilich immer eine Gerechtigfeit bleiben, Die nicht Die

machen,) folechterbings aber nicht nach ber Unalogie von bem, mas bem Erfteren jutommt, bag es auch bem Letteren beigelegt werden muffe, fchliegen (und fo feinen Begriff erweiteren) tonne, und biefes zwar aus bem gang einfachen Grunde, weil ein folder Schluß wiber alle Analogie laufen murbe, ber baraus, weil wir ein Schema zu einem Begriffe, um ihn uns verftands lich ju machen (burch ein Beifpiel ju belegen), nothwendig brauchen, bie Rolge siehen wollte, bag es auch nothwendig bem Gegenftande felbft als fein Prabicat jutommen muffe. 3ch tann namlich nicht fagen: fo wie ich mir Die Urfache einer Pflange (ober jebes organischen Geschöpfes und überhaupt ber zwedvollen Welt) nicht andere faglich machen fann, ale nach ber Analogie eines Runftlers in Beziehung auf fein Bert (eine Uhr), namlich baburch, bag ich ihr Berftand beilege; fo muß auch die Urfache felbft (ber Pflange, ber Belt überhaupt) Berftand haben; d. i. ihr Berftand beigulegen, ift nicht blos eine Bebingung meiner Fastichteit, fondern ber Doas lichteit, Urfache su fein, felbft. 3wifchen bem Berhaltniffe aber eines Schema au feinem Begriffe und bem Berhaltniffe eben biefes Schema des Begriffs gur Sache felbft ift gar feine Analogie, fondern ein gewaltiger Sprung (pera-Baoic ele allo yéroc), ber gerade in ben Anthropomorphismus hinein führt, wovon ich die Beweise anderwarts gegeben habe +).

<sup>+)</sup> Bgl. Kritif b. Urtheilefr. (Bb. VII, G. 351).

unfrige ist, sofern diese in einem jener Gesinnung völlig und ohne Fehl gemäßen Lebenswandel bestehen mußte. Es muß aber doch eine Zueignung der ersteren um der letten willen, wenn diese mit der Gesinnung des Urbildes vereinigt wird, möglich sein, obwohl sie sich begreislich zu machen, noch großen Schwierigkeiten untersworsen ist, die wir jetzt vortragen wollen.

## e) Schwierigkeiten gegen bie Realitat biefer Sbee und Auf= lofung berfelben.

Die erfte Schwierigkeit, welche bie Erreichbarteit jener Ibee, ber Gott wohlgefälligen Menschheit in uns, in Beziehung auf Die Beiligteit bes Gefetgebers, bei bem Mangel unferer eigenen Berechtigkeit, zweifelhaft macht, ift folgende. Das Gefet fagt: "feib beilig (in eurem Lebensmanbel), wie euer Bater im himmel heilig ift;" benn bas ift bas Ibeal bes Sohnes Gottes, welches uns jum Borbilbe aufgeftellt ift. Die Entfernung aber bes Guten. was wir in und bewirken follen, von bem Bofen, wovon wir ausgeben, ist unendlich, und fofern, was die That b. i. die Angemeffenheit bes Lebensmanbels zur Beiligkeit bes Gefebes betrifft, in keiner Beit erreichbar. Gleichwohl foll bie fittliche Beschaffenbeit bes Menschen mit ihr ubereinstimmen. Gie muß alfo in ber Sefinnung, in ber allgemeinen und lauteren Marime ber Uebereinflimmung bes Berhaltens mit bemfelben, als bem Reime, woraus alles Gute entwidelt merben foll, gefett merben, bie von einem beiligen Princip ausgeht, welches ber Menfch in seine oberfte Marime aufgenommen hat. Gine Sinnebanberung, bie auch moglich fein muß, weil fie Pflicht ift. - Run befleht bie Schwierigkeit barin, wie bie Gefinnung fur bie That, welche jebergeit (nicht uber: haupt, fonbern in jebem Beitpuncte) mangelhaft ift, gelten tonne. Die Auflofung berfelben aber beruht barauf: bag bie lettere, als ein continuirlicher Fortschritt von mangelhaftem Guten zum Befferen ins Unendliche, nach unferer Schatung, Die wir in ben Begriffen bes Berhaltniffes ber Urfache und Wirfungen unvermeiblich auf Beitbedingungen eingeschränkt find, immer mangelhaft bleibt; fo, baß wir bas Gute in ber Erscheinung, b. i. ber That nach, in und jederzeit als unzulänglich für ein heiliges Geset ansehen mussen; seinen Fortschrift aber ins Unendliche zur Angemessenheit mit dem letteren, wegen der Gesinnung, daraus er abgeleitet wird, die übersinnlich ift, von einem Herzenstündiger in seiner reinen intellectuellen Anschauung als ein vollendetes Ganze, auch der That (dem Erbenswandel) nach, beurtheilt denken können\*), und so der Mensch, unerachtet seiner beständigen Mangelhaftigkeit doch überhaupt Gott wohlgefällig zu sein erwarten könne, in welchem Beitpuncte auch sein Dasein abgebrochen werden möge.

Die zweite Schwierigkeit, welche sich hervorthut, wenn man ben zum Guten firebenden Menschen in Ansehung dieses moralischen Guten selbst in Beziehung auf die gottliche Gutigkeit betrachtet, betrifft die moralische Glückseligkeit, worunter hier nicht die Bersicherung eines immerwährenden Bestes der Zufriedenheit mit seinem physischen Bustande (Besteiung von Uebeln und Genuß immer wachsender Bergnügen), als der physischen Glückseligzeit, sondern von der Wirklichkeit und Beharrlichkeit einer im Guten immer sortrückenden, (nie daraus fallenden) Gesinnung versianden wird, denn das beständige "Trachten nach dem Reiche Gottes", wenn man nur von der Unveränderlichkeit einer solchen Gesinnung fest versichert wäre, würde eben so viel sein, als sich schon im Bestig dieses Reichs zu wissen, da benn der so gesinnte Mensch schon von selbst vertrauen würde, daß

<sup>\*)</sup> Es muß nicht übersehen werden, daß hiemit nicht gesagt werden wolle: daß die Gesinnung die Ermangelung des Pstichtmäßigen, folglich das wirkliche Bose in dieser unendlichen Reihe zu verg üten dienen solle; (vielsmehr wird vorausgeset, daß die Gott wohlgefällige moralische Beschaffenschiet des Menschen in ihr wirklich anzutreffen sei,) sondern: daß die Gesinsnung, welche die Stelle der Totalität dieser Reihe der ins Unendliche fortsgeseten Annäherung vertritt, nur den von dem Dasein eines Wesens in der Beit überhaupt unzertrennlichen Mangel, nie ganz vollständig das zu sein, was man zu werden im Begriffe ist, erseze; denn was die Bergütung der in diesem Fortschritte vorkommenden Uebertretungen betrifft, so wird diese bei der Ausschung gezogen werden.

ihm "bas Uebrige alles, (was physische Gluckfeligkeit betrifft,) zufallen werbe."

Run tonnte man gwar ben bieruber beforgten Menfchen mit feinem Buniche babin verweisen: "fein (Gottee) Geift gibt Beugnif unferm Beift" u. f. w. b. i. wer eine fo lautere Befinnung, als geforbert wirb, befitt, wird von felbst icon fublen, bag er nie fo tief fallen tonne, bas Bofe wiederum lieb zu gewinnen, allein es ift mit folden vermeinten Gefühlen überfinnlichen Urfprungs nur miglich bestellt; man tauscht sich nirgenbe leichter, als in bem. mas die aute Meinung von fich felbst begunfligt. Auch scheint es nicht einmal rathfam ju fein, ju einem folden Bertrauen aufgemuntert ju werben, sondern vielmehr juträglicher (fur bie Mora: litat), "feine Seligfeit mit gurcht und Bittern ju fchaffen", (ein hartes Wort, welches migverftanden, jur finfterften Schmarmerei antreiben fann;) allein ohne alles Bertrauen ju feiner einmal angenommenen Gefinnung wurde taum eine Beharrlichfeit, in berfelben fortgufahren, maglich fein. Diefes finbet fich aber, obne fich ber fugen ober anaftvollen Schwarmerei zu überliefern, aus ber Bergleichung feines bisber geführten Lebensmandels mit feinem gefaßten Borfate. - Denn ber Menich, welcher von ber Epoche ber angenommenen Grundfage bes Guten an ein genugfam langes Leben bindurch die Wirkung berfelben auf die That, d. i. auf seinen jum immer Befferen fortichreitenden Lebensmandel mabrgenommen hat, und baraus auf eine grundliche Befferung in feiner Gefinnung nur vermuthungeweise zu schließen, Unlag findet, fann boch auch vernunftiger Beife hoffen, daß, da bergleichen Kortschritte, wenn ibr Princip nur gut ift, die Rraft zu ben folgenden immer noch vergroßern, er in biefem Erbenleben biefe Bahn nicht mehr verlaffen, fonbern immer noch muthiger barauf fortruden werbe, ja, wenn nach diefem ihm noch ein anderes Leben bevorftebt, er unter anberen Umftanben allem Unsehen nach boch, nach ebenbemfelben Princip, fernerbin barauf fortfahren und fich bem, obgleich unerreich= baren Biele ber Bolltommenheit immer noch nabern werbe, weil er nach bem, mas er bisher an fich mabrgenommen bat, feine Se=

finnung fur von Grunde aus gebeffert balten barf. Dagegen ber, melder felbft bei oft versuchtem Borfate jum Guten bennoch nicmals fand, bag er babei Stand hielt, ber immer ins Bofe gurudfiel, ober mohl gar im Fortgange seines Lebens mahrnehmen mußte aus bem Bofen ins Aergere gleichsam als auf einem Abhange, immer tiefer gefallen ju fein, vernunftiger Beife fich teine Soffnung machen tann, bag, wenn er noch langer bier ju leben batte, ober ihm auch ein kunftiges Leben bevorftanbe, er es beffer machenwerbe, weil er bei folchen Unzeigen bas Berberben, als in feiner Gefinnung gewurzelt, anseben mußte. Run ift bas Erftere ein Blid in eine unabsehliche, aber gewünschte und gludliche Bufunft, bas 3weite bagegen in ein eben fo unabsehliches Elend, b. i. Beibes fur Menfchen, nach bem, mas fie urtheilen konnen, in eine felige ober unfelige Ewigfeit; Borftellungen, Die machtig genug find, um bem einen Theil jur Beruhigung und Befestigung im Guten, bem anderen gur Aufwedung bes richtenben Gemiffens, um bem Bofen, fo viel moglich, noch Abbruch ju thun, mithin zu Triebfebern zu bienen, ohne daß es nothig ift, auch objectiv eine Ewigkeit bes Guten ober Bofen fur bas Schichfal bes Menschen bogmatisch als Lebrfat vorauszuseten\*), mit welchen vermeinten

<sup>\*)</sup> Es gehört unter die Fragen, aus benen der Frager, wenn fie ihm auch beantwortet werden tonnten, boch nichts Kluges ju machen verfteben wurde, (und bie man beshalb Rinberfragen nennen tonnte,) auch die: ob die Bollenstrafen endliche ober ewige Strafen fein werben? Burde bas Erfte gelehrt, fo ift zu beforgen, dag Manche, (fo wie Alle, die das Regfeuer glauben, ober jener Matrofe in Moore's Reifen,) fagen murben: "fo hoffe ich, ich werde es aushalten tonnen." Burbe aber bas Undere behauptet und jum Glaubenesymbol gegahlt, fo burfte gegen bie Abficht, die man bamit hat , bie hoffnung einer volligen Straflofigfeit nach bem ruche lofeften Leben heraustommen. Denn ba in ben Augenbliden ber fpaten Reue, am Ende beffelben, ber um Rath und Troft befragte Beiftliche es doch graus fam und unmenfchlich finden muß, ihm feine ewige Berwerfung angutun= bigen und er zwischen dieser und ber volligen lossprechung tein Mittleres fatuirt, (fondern entweder ewig, oder gar nicht gestraft,) +) fo muß er ihm Doffnung jum Letteren machen; b. i. ihn in der Geschwindigkeit ju einem Gott wohlgefälligen Menschen umzuschaffen versprechen; ba bann, weil zum Einschlagen in einen guten Lebenswandel nicht mehr Beit ift, reuevolle Be-

<sup>+)</sup> Die Worte ; " (fondern entweber ... geftraft,)" find Bufag ber 2. Musg.

Renntnissen und Behauptungen die Vernunft nur die Schranken ihrer Einsicht überschreitet. Die gute und lautere Gesinnung, (die man einen guten und regierenden Geist nennen kann,) deren man sich bewußt ist, führt also auch das Zutrauen zu ihrer Beharrlichskeit und Festigkeit, obzwar nur mittelbar bei sich, und ist der Tröster

fenntniffe, Glaubensformein, auch wohl Angelobungen eines neuen Lebens bei einem etwa noch langeren Aufschub bes Endes des gegenwartigen bie Stelle ber Mittel vertreten. - Das ift die unvermeibliche Folge, wenn tie Emig : feit bes dem hier geführten Lebenswandel gemagen tunftigen Schidfals als Dogma vorgetragen und nicht vielmehr ber Mensch angewiesen wird, aus feinem bisherigen fittlichen Buftante fich einen Begriff vom funftigen ju machen und tarauf, ale die naturlich vorherzusehenden Folgen beffelben, felbft ju folichen; benn ba wird bie Unabfehlichteit ber Reihe berfelben unter ber Berrichaft des Bofen fur ihn diefelbe moralifche Wirfung haben, (ibn anzutreiben, tas Geschehene, fo viel ihm moglich ift, burch Reparation ober Erfat feinen Birfungen nach noch vor bem Ende bee Lebens ungefchehen zu machen,) ale von ber angefunbigten Ewigfeit beffelben erwartet werben fann; ohne boch bie nachtheile bes Dogma ber letteren, (wogu ohnebem weber Bernunfteinficht, noch Schriftauslegung berechtigt,) bei fich ju fuhren; ba ber bofe Menfch im Leben icon jum Boraus auf biefen leicht ju erlangenden Parbon rechnet, ober am Ende beffelben es nur mit ben Unfpruchen ber himmlischen Gerechtigfeit auf ihn gu thun gu haben glaubt, bie er mit blofen Borten befriedigt, indeffen daß bie Rechte ber Menfchen hiebei leer ausgehen und Riemand bas Seine wieder befommt, (ein fo gewöhnlicher Ausgang biefer Urt ber Erpfation, daß ein Beifpiel vom Gegentheil beinabe unerhort ift.) - Beforgt man aber: daß ihn feine Bernunft burche Gemiffen au gelinde beurtheilen werbe, fo irrt man fich, wie ich glaube, febr. eben darum, weil fie frei ift und felbft uber ihn, ben Menfchen, fprechen foll, ift fie unbestechlich, und wenn man ihm in einem folden Buftande nur fagt: daß ce wenigstens moglich fei, er werbe balb por einem Richter ftehen muffen; fo darf man ihn nur feinem eigenen Rachdenten überlaffen, welches ihn aller Wahrscheinlichkeit nach mit ber größten Strenge richten wird. - Ich will biefem noch ein Paar Bemerfungen beifugen. wohnliche Ginnfpruch : Ende gut, Alles gut, tann auf moralifche Kalle zwar angewandt werden, aber nur, wenn unter bem guten Ende basjenige verstanden wird, ba der Mensch ein wahrhaftig guter Mensch wirt. Aber woran will er fich ale einen folchen erkennen, ba er es nur aus bem darauf folgenden beharrlich guten Lebenswandel fchliegen fann, fur biefen aber am Ende des lebens feine Beit mehr ba ift? Bon ber Gludfelig: feit fann biefer Spruch eher eingeraumt werben, aber auch nur in Besiehung auf ben Standpunct, aus bem er fein Leben anfieht, nicht aus bem Unfange, fondern dem Ende beffelben, indem er von da auf jenen gu= rudfieht. Ueberftandene Leiden laffen feine peinigende Rudferinnerung übrig, wenn man fich fchon geborgen fieht, fonbern vielmehr ein Frohfein, welches

(Paraktet), wenn uns unsere Fehltritte wegen ihrer Beharrlichkeit beforgt machen. Gewisheit in Ansehung berselben ist bem Menschen weder möglich, noch so viel wir einsehen, moralisch zuträglich. Denn, (was wohl zu merken ist;) wir können biefes Zutrauen nicht auf ein unmittelbares Bewußtsein ber Unveränderlichkeit unserer Gesinnungen grunden, weil wir biefe nicht burchschauen können, sondern wir

ben Benug bes nun eintretenben Blud's nur um befto fchmadhafter macht. weil Bergnugen ober Schmerzen (als jur Sinnlichkeit gehörig), in ber Beitreihe enthalten, mit ihr auch verschwinden, und mit bem nun eriffirenben Lebensgenuß nicht ein Banges ausmachen, fondern burch biefen, als ben nachs Wendet man aber benfelben Gas auf die folgenden, verbranat werben. Beurtheilung bes moralifchen Werthe bes bis bahin geführten Lebens an, fo tann der Menfch fehr Unrecht haben, es fo ju beurtheilen, ob er gleich baffelbe mit einem gang guten Banbel befchloffen hat. Denn bas moralifc fubjective Princip ber Gefinnung, wornach fein Leben beurtheilt merten muß, ift (ale etwas Ueberfinnliches) nicht von der Art, daß fein Dafein in Beitabfinitte theilbar, fondern nur als abfolute Ginheit gebacht werben fann, und ba wir die Gefinnung nur aus ben Sandlungen (ale Erfcheinungen bers felben) foliegen tonnen, fo wird bas Leben jum Behuf Diefer Schabung nur als Beiteinheit b. i. als ein Ganges in Betrachtung fommen; ba bann bie Bormurfe aus dem erften Theil bes lebens (vor ber Befferung) eben fo laut mitfprechen, ale ber Beifall im letteren, und ben triumphi= renden Zon: Ende gut, Alles gut, gar febr bampfen mochten. - Endlich ift mit jener Behre, von der Dauer der Strafen in einer anderen Belt, auch noch eine andere nahe verwandt, obgleich nicht einerlei, nämlich : "daß alle Gunden hier vergeben werden muffen;" bag bie Rechnung mit dem Ende bes Lebens vollig abgefchloffen fein muffe, und Diemand hoffen tonne, bas bier Berfaumte etwa bort noch einzubrigen. Gie taun fich aber eben fo wenig wie die vorige, ale Dogma ankundigen, sondern ift nur ein Grundsag, durch welchen fich die praktische Bernunft im Gebrauche ihrer Begriffe bes Meberfinnlichen die Regel vorschreibt, indeffen fie fich bescheibet: bag fie von ber objectiven Beschaffenheit bes letteren nichts weiß. Gie fagt namlich nur fo viel: wir konnen nur aus unferem geführten Lebenswandel fchließen, ob wir Gott mohlgefällige Menfchen find, ober nicht, und ba berfelbe mit biefem Leben ju Ende geht, fo fchlieft fich auch fur uns die Rechnung, beren Facit es allein geben muß, ob wir uns fur gerechtfertigt halten fonnen, ober nicht .-Ueberhaupt, wenn wit fatt ber conftitutiven Principien der Erfenntnis überfinnlicher Objecte, beren Ginficht uns boch unmöglich ift, unfer Urtheil auf die regulativen, fich an dem moglichen praftischen Gebrauch derfelben begnügenden Principien einschränkten, so murde es in gar vielen Studen mit der menfchlichen Beisheit beffer fteben, und nicht vermeintliches Biffen beffen, wovon man im Grunde nichts weiß, grundlose, obzwar eine Beit lang schimmernde Vernünftelei jum endlich fich boch einmal baraus ber= porfindenden Machtheil ber Moralitat ausbruten.

mussen allenfalls nur aus den Folgen derfelben im Lebenswandel auf sie schließen, welcher Schluß aber, weil er nur aus Wahrnehmungen als Erscheinungen der guten und bosen Gesinnung gezogen worden, vornehmlich die Stärke derselben niemals mit Sicherheit zu erkennen gibt, am Wenigsten, wenn man seine Gesinnung gegen das vorausgesehene nahe Ende des Lebens gebessert zu haben meint, da jene empirischen Beweise der Aechtheit derselben gar mangeln, indem kein Lebenswandel zur Begründung des Urtheilsspruchs unseres moralischen Werthes mehr gegeben ist, und Arostosigkeit, (dafür aber die Natur des Menschen bei der Dunkelheit aller Aussichten über die Grenzen des Lebens hinaus schon von selbst forgt, daß sie nicht in wilde Verzweislung ausschlage,) die unvermeidliche Folge von der vernünftigen Beurtheilung seines sittlichen Zustandes ist.

Die britte und bem Unscheine nach größte Schwierigfeit, welche jeben Menschen, selbst nachbem er ben Beg bes Guten eingefchlagen bat, boch in ber Aburtheilung feines gangen Lebensmanbels vor einer gottlichen Gerechtig teit als verwerflich porftellt, ift folgende. - Bie es auch mit ber Annehmung einer guten Befinnung an ihm zugegangen fein mag, und fogar, wie beharrlich er auch barin in einem ihr gemäßen Lebenswandel fortfabre, fo fing er boch vom Bofen an, und biefe Berschulbung ift ibm nie auszuloschen moglich. Daß er nach feiner Bergensanberung feine neue Schulben mehr macht, tann er nicht bafur ansehen, als ob er baburch bie alten bezahlt habe. Auch kann er in einem fernerbin geführten guten Lebensmandel feinen Ueberschuß über bas, mas er jebesmal an fich ju thun fculbig ift, herausbringen; benn es ift jeberzeit seine Pflicht, alles Gute zu thun, was in feinem Bermogen fteht. - Diese ursprüngliche, ober überhaupt vor jedem Guten, was er immer thun mag, vorhergebenbe Schulb, bie auch basjenige ift, was, und nichts mehr, wir unter bem rabicalen Bofen verftanben (f. bas erfte Stud), fann aber auch, fo viel wir nach unferem Bernunftrecht einsehen, nicht von einem Anderen getilgt werben; benn fie ift feine transmiffible Berbindlichkeit, bie etwa, wie eine Gelbschulb, (bei ber es bem Glaubiger einerlei ift,

ob ber Schuldner felbft ober ein Anderer fur ibn bezahlt,) auf einen Anderen übertragen werben fann, fondern die aller perfonlich fte. namlich eine Sundenschuld, Die nur ber Strafbare, nicht ber Unfoulbige, er mag auch noch fo großmuthig fein, fie fur jenen übernehmen zu wollen, tragen fann. - Da nun bas Sittlich : Bofe, (Uebertretung bes moralifchen Gefetes, als gottlichen Gebotes, Enbe genannt,) nicht fowohl wegen ber Unenblichfeit bes bochften Gesetgebers, beffen Autoritat baburch verlett worben, (von welchem überschwenglichen Berhaltniffe bes Menschen jum bochften Befen wir nichts versteben,) sonbern als ein Bofes in ber Gefinnung und ben Marimen überhaupt, (wie allgemeine Brunbfage vergleichungsweife gegen einzelne Uebertretungen,) eine Unenblicht eit von Berletungen bes Gefetes, mithin ber Schuld bei fich führt, (welches vor einem menschlichen Gerichts: bofe, ber nur bas einzelne Berbrechen, mithin nur die That und barauf bezogene, nicht aber bie allgemeine Gefinnung in Betrachtung gieht, anders ift,) fo murbe jeber Menfch fich einer unend: lichen Strafe und Berftogung aus bem Reiche Gottes ju gemartigen baben.

Die Austöfung biefer Schwierigkeit beruht auf Folgendem: ber Richterausspruch eines Herzenskundigers muß als ein solcher gedacht werden, der aus der allgemeinen Gesinnung des Angeklagten, nicht aus den Erscheinungen derselben, den vom Geste abweichen, den, oder damit zusammenstimmenden Handlungen gezogen worder. Run wird hier aber in dem Menschen eine über das in ihm vorsher mächtige bose Princip die Oberhand habende gute Gesinnung vorausgesest, und es ist nun die Frage: ob die moralische Folge der ersteren, die Strase, (mit anderen Worten, die Wirkung des Mißfallens Gottes an dem Subjecce,) auch auf seinen Zustand in der gebesserten Gesinnung könne gezogen werden, in der er schon ein Gegenstand des göttlichen Wohlgesallens ist. Da hier die Frage nicht ist: ob auch vor der Sinnesanderung die über ihn verhängte Strase mit der göttlichen Gerechtigkeit zusammenstimmen wurde, (als woran Niemand zweiselt,) so soll sie (in dieser Untersuchung)

nicht als vor ber Befferung an ihm vollzogen gebacht werben. Sie fann aber auch nicht als nach berfelben, ba ber Denich icon im neuen Leben wandelt und moralisch ein anderer Menfch ift, Diefer feiner neuen Qualitat (eines Gott wohlgefälligen Menfchen) angemeffen angenommen werden, gleichwohl aber muß ber hochften Gerechtigkeit, por ber ein Strafbarer nie ftrafles fein tann, ein Genuge geschehen. Da fie also weber vor, noch nach ber Sumedanderung ber gottlichen Beisheit gemaß und boch nothwendig ift; fo wurde fie als in bem Buftande ber Sinnesanderung felbst ibr angemeffen und ausgeubt gebacht merben muffen. Wir muffen also feben, ob in biefem letteren ichon burch ben Begriff einer mo-Talischen Sinnesanderung biejenigen Uchel als enthalten gedacht werben konnen, die ber neue autgefinnte Mensch als von ihm (in anderer Beziehung) verfchulbete und als folche Strafen anfehen fann \*), wodurch ber gottlichen Gerechtigfeit ein Genige geschieht. -Die Sinnebanberung ift namlich ein Ausgang vom Bofen, und ein Eintritt ins Gute, bas Ablegen bes alten, und bas Ungiehen bes neuen Menschen, ba bas Subject ber Gunbe, (mithin auch

<sup>\*)</sup> Die Spothese: alle Uebel in ber Welt im Allgemeinen als Strafen fur begangene liebertretungen anzuschen, fann nicht fowohl, als jum Behuf einer Theodicee, ober ale Erfindung jum Behuf ber Priefterreligion (bes Cultus) ersonnen, angenommen werben, (benn fie ift ju gemein, um fo funftlich ausgedacht zu fein;) fondern liegt vermuthlich der menschlichen Ber= nunft fehr nahe, welche geneigt ift, ben Lauf ber Matur an bie Befete ber Moralitat anguenupfen, und die baraus ben Gebanten fehr naturlich her: vorbringt: daß wir juvor beffere Menichen ju werden fuchen follen, ebe wir verlangen konnen, von ben Uebeln bes Lebens befreit gu werben, ober fie burch überwiegendes Wohl zu verguten. — Darum wird ber erfte Menfch (in der heiligen Schrift), als jur Arbeit, wenn er effen wollte, fein Beib, daß fie mit Schmerzen Rinder gebaren follte, und beibe als jum Sterben, um ihrer Uebertretung willen, verdammt vorgestellt, obgleich nicht abzusehen ift, wie, wenn diese auch nicht begangen worden, thierische mit folden Gliedmaßen versehene Geschöpfe sich einer anderen Bestimmung hatten gewartigen tonnen. Bei ben Sindus find die Menschen nichts Anderes, als in thierische Rorper zur Strafe fur ehemalige Berbrechen eingesperrte Geifter (Dewas genannt), und felbft ein Philosoph (Mallebranche) wollte ben vernunftlofen Thieren lieber gar feine Seelen und hiemit auch teine Gefühle beilegen, ale einraumen, bag die Pferde fo viel Plagen ausfichen mußten "ohne boch vom verbotenen beu gefreffen zu haben."

allen Reigungen, fofern fie bagu verleiten,) abftirbt, um ber Gerechtigkeit zu leben. In ihr aber als intellectueller Bestimmung find nicht zwei burch eine Zwischenzeit getrennte moralische Actus enthalten, sondern fie ift nur ein einiger, weil die Berlaffung bes Bofen nur burch bie gute Gesinnung, welche ben Eingang ins Gute bewirkt, moglich ift, und so umgekehrt. Das gute Princip ift alfo in der Berlaffung ber bofen ebenfowohl, als in ber Annehmung ber auten Gefinnung enthalten, und ber Schmerz, ber bie erfte rechtmaßig begleitet, entspringt ganglich aus ber zweiten. Der Musgang aus ber verberbten Gesinnung in bie gute ift als "(bas Abfterben am alten Menschen, Rreuzigung bes Fleisches,)" an fich fcon Aufopferung und Antretung einer langen Reihe von Uebeln bes Lebens, bie ber neue Mensch in ber Gefinnung bes Sohnes Gottes, namlich blos um bes Guten willen übernimmt; bie aber boch eigentlich einem Underen, nämlich bem alten, (benn biefer ift moralisch ein anderer,) als Strafe gebührten. - Db er alfo gleich phyfifch (feinem empirischen Charakter als Ginnenwefen nach betrachtet) ebenberfelbe ftrafbare Mensch ift und als ein folcher vor einem moralischen Gerichtshofe, mithin auch von ihm felbft gerichtet werben muß, fo ift er boch in feiner neuen Gefinnung (als intelligibles Wefen) vor einem gottlichen Richter, vor welchem biefe bie That vertritt, moralisch ein anderer, und biefe in ihrer Reis nigkeit, wie bie bes Sohnes Gottes, welche er in sich aufgenommen hat, ober, (wenn wir biefe Ibee personificiren,) bie fer selbft traat fur ihn, und fo auch fur Mue, bie an ihn (praftifch) glauben, als Stellvertreter bie Gunbenschulb, thut burch Leiden und Tob ber bochften Gerechtigfeit als Erlofer genug, und macht als Sachverwalter, bag fie hoffen tonnen, vor ihrem Richter als gerechtfertigt ju erscheinen, nur bag (in biefer Borftellungsart) jenes Leiben, mas ber neue Mensch, indem er bem alten abstirbt, im Leben fortwährend übernehmen muß \*), an bem Reprafentanten

<sup>\*)</sup> Auch die reinste moralische Sesinnung bringt am Menschen als Welt: wefen doch nichts mehr, als ein continuirliches Werden eines Gott wohlge: falligen Subjects der That nach, (die in der Sinnenwelt angetroffen wird,)

ber Menschheit als ein für allemal erlittener Tob vorgestellt wirb. — Hier ist nun berjenige Ueberschuß über bas Berbienst ber Berke, ber oben vermißt wurde, und ein Berbienst, bas und aus In ab en zugerechnet wird. Denn bamit bas, was bei und im Erbenleben, (vielleicht auch in allen tunftigen Zeiten und allen Belten) immer nur im blosen Berben ist, (namlich ein Gott wohlgefälliger Mensch zu sein,) und gleich, als ob wir schon hier im vollen Besit besselben waren, zugerechnet werbe, bazu haben wir boch wohl keinen Rechts-anspruch (nach ber empirischen Selbsterkenntniß) \*); so weit wir

hervor. Der Qualitat nach, (ba fie als überfinnlich gegrundet gebacht werden muß,) foll und tann fie gwar heilig und ber feines Urbildes gemaß fein; bem Grabe nach, - wie fie fich in Sandlungen offenbart, - bleibt fie immer mangelhaft und von ber erfteren unenblich weit abstehend. ungeachtet vertritt diefe Gefinnung, weil fie ben Grund bee continuirlichen Fortichritte im Ergangen biefer Mangelhaftigfeit enthalt, ale intellectuelle Ginheit bes Gangen, Die Stelle ber That in ihrer Bollendung. Allein nun fragt's fich: tann wohl berjenige, "an bem nichts Berbammliches ift." ober fein muß, fich gerechtfertigt glauben, und fich gleichwohl die Leiben, bie ihm auf bem Wege ju immer großerem Guten juftogen, immer noch als ftrafend gurechnen, alfo hiedurch eine Strafbarteit, mithin auch eine Gott miffallige Gefinnung befennen? Ja, aber nur in ber Qualitat bes Menfchen, ben er continuirlich auszieht. Bas ihm in jener Qualitat, (ber bes alten Menfchen.) als Strafe gebuhren murbe, (und bas find alle Leiben und Uebel bes Lebens überhaupt,) bas nimmt er in ber Qualitat bes neuen Menichen freudig, blos um bes Guten willen, über fich ; folglich werben fie ihm fofern und als einem folden nicht als Strafen jugerechnet, fondern ber Musbruck will nur fo viel fagen : alle ihm auftogende Uebel und Leiden, die der alte Mensch fich als Strafe hatte gurechnen muffen, und die er fich auch, fofern er ihm abstirbt, wirklich als folche gurechnet, die nimmt er, in ber Qualitat bes neuen, als fo viel Unlaffe ber Prufung und Uebung feiner Gefinnung jum Guten willig auf, wovon felbft jene Beftrafung bie Wirtung und jus gleich die Urfache, mithin auch von berjenigen Bufriedenheit und morali: ichen Gludfeliateit ift, welche im Bewugtfein feines Fortichritte im Buten, (ber mit ber Berlaffung bes Bofen ein Actus ift,) befteht; dahin= gegen ebendieselben Uebel in der alten Gesinnung nicht allein als Strafen hatten gelten, fondern auch als folche empfunden werden muffen, weil fie, felbft als blofe Uebel betrachtet, boch bemjenigen gerade entgegengefest find, was fich ber Menich in folder Gefinnung als phyfifche Gludfe= lig feit zu feinem einzigen Biele macht.

\*) +) Sondern nur Empfanglichfeit, welche Alles ift, was wir ungererfeits uns beilegen konnen; ber Rathichluß aber eines Oberen gu Er-

t) Diese Anmerkung, auf welche im Terte des Driginals des Berweisungszeichen fehlt, ist Jusap der 2. Ausg. Dem Busammenhange nach scheint sie sich auf die hier bezeichnete Stelle zu beziehen.

und felbst kennen, (unsere Gesinnung nicht unmittelbar, sondern nur nach unseren Thaten ermessen,) so daß der Ankläger in und eher noch auf ein Berdammungsurtheil antragen wurde. Es ist also immer nur ein Urtheilsspruch aus Gnade, obgleich, (als auf Genugthuung gegründet, die für und nur in der Idee der gebesserten Gesinnung liegt, die aber Gott allein kennt,) der ewigen Gerechtigkeit völlig gemäß, wenn wir, um jenes Guten im Glauben willen, aller Berantwortung entschlagen werden.

Es tann nun noch gefragt werben, ob biefe Debuction ber Boee einer Rechtfertigung bes zwar verschulbeten, aber boch zu einer Gott wohlgefälligen Gefinnung übergegangenen Menschen irgend einen praktischen Gebrauch habe und welcher es fein konne. nicht abzusehen, welcher positive Gebrauch bavon fur bie Religion und ben Lebenswandel zu machen fei; ba in jener Untersuchung bie Bebingung jum Grunde liegt, bag ber, ben fie angeht, in ber erforberlichen guten Gefinnung ichon wirklich fei, auf beren Behuf (Entwickelung und Beforberung) aller praftische Gebrauch moralifcher Begriffe eigentlich abzwedt; benn was ben Troft betrifft, fo führt ihn eine solche Gesinnung für ben, ber sich ihrer bewußt ift (als Troft und Hoffnung, nicht als Gewißheit,) ichon bei fich. Gie ift alfo infofern nur bie Beantwortung einer fpeculativen Krage, bie aber barum nicht mit Stillschweigen übergangen werben kann, weil sonst der Bernunft vorgeworfen werden konnte, sie fei schlech: terbings unvermogend, bie Soffnung auf bie Lossprechung bes Menfchen von feiner Schuld mit ber gottlichen Gerechtigkeit zu vereinigen; ein Borwurf, ber ihr in mancherlei, vornehmlich in moralischer Rudficht nachtheilig fein tonnte. Allein ber negative Rugen, bet baraus für Religion und Sitten jum Behuf eines jeden Menschen gezogen werben fann, erftredt fich febr weit. Denn man fieht aus ber gebachten Debuction: bag nur unter ber Boraussehung ber ganglichen Bergensanderung fich fur ben mit Schuld belafteten Menschen

theilung eines Guten, wozu ber Untergeordnete nichts weiter, als bie (moras . lifche) Empfanglichkeit hat, heißt Gnabe.

por ber himmlifchen Gerechtigfeit Lossprechung benten laffe, mithin alle Erpiationen, fie mogen von ber bugenben ober feierlichen Art fein, alle Unrufungen und Sochpreisungen, (felbst bie bes ftellvertretenden Ibeals bes Cobnes Gottes) ben Mangel ber erfteren nicht erseben, ober, wenn biefe ba ift, ihre Gultigkeit vor jenem Gerichte nicht im Minbeften vermehren konnen; benn biefes Sbeal muß in unferer Gefinnung aufgenommen fein, um an ber Stelle ber That zu gelten. Gin Unberes enthalt die Frage: mas fich ber Menfc von feinem geführten Lebenswandel am Ende beffelben zu verfprechen, ober mas er ju furchten babe. Sier muß er allererft feinen Charafter menigftens einigermaßen kennen; alfo, wenn er gleich glaubt, es fei mit feiner Gefinnung eine Befferung vorgegangen, bie alte (verderbte), von der er ausgegangen ist, qualeich mit in Betrachtung gieben, und mas und wie viel von ber erfteren er abgelegt habe, und welche Qualitat (ob lautere ober noch unlautere) fomobl, als welchen Grab die vermeinte neue Gesinnung babe, abnehmen konnen, um die erste zu überwinden und ben Rudfall in biefelbe ju verhuten; er wird fie alfo burche gange Leben nachausus den haben. Da er alfo von feiner wirklichen Gefinnung burch unmittelbares Bewußtsein gar teinen ficheren und bestimmten Begriff bekommen, sondern ihn nur aus feinem wirklich geführten Lebensmanbel abnehmen tann; fo wird er fur bas Urtheil bes funftigen Richters, (bes aufwachenben Gewiffens in ihm felbft, zugleich mit ber berbeigerufenen empirischen Gelbsterkenntniß,) fich feinen anberen Buffand ju feiner Ueberführung benten tonnen, als bag ibm fein ganges Beben bereinft werbe vor Augen geftellt merben, nicht blos ein Abschnitt beffelben, vielleicht ber lette und fur ihn noch gunftigfte; biemit aber wurde er von felbst bie Aussicht in ein noch weiter fortgesettes Leben, (ohne fich bier Grengen gu fegen,) wenn es noch langer gebauert hatte, verknupfen. hier kann nun nicht bie zuvor erkannte Gefinnung bie That vertreten laffen, fondern um= gekehrt, er foll aus ber ihm vorgestellten That feine Gefinnung abnehmen. Bas meint ber Lefer wohl, wird blos biefer Gebante, welcher bem Menschen, (ber eben nicht ber argfte fein barf,) Bieles

in die Erinnerung gurudruft, was er fonft leichtfinniger Beife langft aus ber Acht gelaffen bat, wenn man ihm auch nichts weiter fagte, als: er habe Urfache ju glauben, er werde bereinst vor einem Rich: ter fteben, von feinem tunftigen Schidfal nach feinem bisber geführten Lebensmandel urtheilen? Wenn man im Menichen ben Richter. ber in ihm felbst ift, anfragt, so beurtheilt er fich strenge; benn er fann feine Bernunft nicht bestechen; stellt man ihm aber einen anberen Richter por, fo wie man von ihm aus anderweitigen Belehrungen Radvicht baben will, fo bat er wiber feine Strenge vieles vom Bormanbe ber menfchlichen Gebrechlichkeit Bergenommenes einzuwenden, und überhaupt benkt er, ihm beigukommen: es fei, bag er burch renige, nicht aus mahrer Gefinnung ber Belferung entspringende Selbstpeinigungen ber Bestrafung von ihm zuvorzue kommen, ober ihn burch Bitten und Aleben, auch burch Kormeln und für glaubig ausgegebene Bekenntniffe zu erweichen bentt; und wenn ihm hiezu Hoffnung gemacht wird (nach bem Sprichwort: Enbe gut, Alles gut,) fo macht er barnach fcon frubzeitig feinen Unschlag, um nicht ohne Noth ju viel am vergnügten Leben einzubuffen, und beim naben Ende beffelben boch in ber Gefchwindigkeit bie Rechnung zu seinem Bortheile abzuschließen \*).

<sup>\*) +)</sup> Die Absicht berer, die am Ende des Lebens einen Geistlichen rufen lassen, ist gewöhnlich: daß sie an ihm einen Trofter haben wollen; nicht wegen der physischen Leiden, welche die lette Krankheit, ja auch nur die natürliche Furcht vor dem Tod mit sich führt, (denn darüber kann der Tod selber, der sie beendigt, Troster sein,) sondern wegen der moralischen, nämlich der Borwürse des Gewissens. Dier sollte nun dieses eher aufgeregt und geschärft werden, um, was noch Gutes zu thun, oder Wöses in seinen übrig bleibenden Folgen zu vernichten (repariren) sei, ja nicht zu verabsaumen, nach der Warnung: "sei willsährig deinem Widersacher, (dem, der einen Rechtsanspruch wider dich hat,) so lange du noch mit ihm auf dem Wege bist (d. i. so lange du noch lebst), damit er dich nicht dem Richter (nach dem Tode) überliesere u. s. w." An dessen Statt aber gleichsam Opium fürs Gewissen ganz wider die Endabssicht, wozu ein solcher Gewissensbeistand am Ende des Lebens für nöthig gehalten werden kann.

<sup>+)</sup> Diefe Unmertung ift Bufat ber 2. Musg.

#### 3weiter Abschnitt.

Von dem Rechtsanspruche des bosen Princips auf die Herrschaft über den Menschen, und dem Kampfe beider Principien mit einander.

Die heilige Schrift (driftlichen Untheils) tragt biefes intelligible moralische Berhaltniß in ber Form einer Geschichte vor, ba zwei, wie himmel und holle einander entgegengesetze Principien im Menschen, als Personen außer ihm vorgestellt, nicht blos ihre Macht gegen einander versuchen, sondern auch, (der eine Theil als Unkläger, ber andere als Sachwalter des Menschen) ihre Unsprüche gleichsam vor einem hochsten Richter durchs Recht gelten machen wollen.

Der Menich war urfprunglich jum Gigenthumer aller Suter ber Erbe einaesett (1 Dos. 1, 28), boch, bag er biese nur als fein Untereigenthum (dominium utile) unter feinem Schopfer und Serrn, als Obereigenthumer (dominus directus), befigen follte. Bugleich wird ein bofes Wefen, (wie es fo bofe geworben, um feinem herrn untreu zu werben, ba es boch uranfanglich gut war, ift nicht befannt,) aufgestellt, welches burch feinen Abfall alles Eigenthums, bas es im himmel befeffen haben mochte, verluftig geworben, und fich nun ein anderes auf Erben erwerben will. Da ihm nun als einem Befen hoherer Art - als einem Geifte - irbifche und forperliche Gegenstande feinen Genug gewähren tonnen, fo fucht er eine herrichaft über bie Gemuther baburch au erwerben, bag er bie Stammaltern aller Menfchen von ihrem Oberherrn abtrunnig und ihm anhangig macht, ba es ihm bann gelingt, fich fo gum Dbereigenthumer aller Guter ber Erbe b. i. jum Fursten biefer Belt aufzuwerfen. Run konnte man hiebei gwar es bebenklich finben: marum fich Gott gegen biefen Berrather nicht feiner Gewalt bebiente\*), und bas Reich, mas er zu fiften zur Absicht hatte, lieber in feinem Unfange vernichtete; aber bie Beberrichung und Regierung ber hochsten Weisheit über vernünftige Wefen verfahrt mit ihnen nach bem Princip ihrer Freiheit, und mas fie Gutes ober Bofes treffen foll, bas follen fie fich felbft jugufchreiben haben. Dier mar alfo, bem guten Princip jum Erot, ein Reich bes Bofen errichtet, meldem alle vom Abam (naturlicher Beise) abstammenben Menschen untermurfig wurden, und zwar mit ihrer eigenen Ginwilligung, weil bas Blendwerk ber Guter Diefer Belt ihre Blide von bem Abgrunde bes Berberbens abzog, fur bas fie aufgespart murben. 3mar vermahrte fich bas gute Princip wegen feines Rechtsanspruches an ber Herrichaft über ben Menschen burch bie Errichtung ber Form einer Regierung, die blos auf offentliche alleinige Berehrung feines Namens angeordnet war (in ber Subifchen Theofratie), ba aber bie Gemuther ber Unterthanen in berfelben fur teine anderen Triebfebern. als bie Guter biefer Belt, gestimmt blieben, und fie alfo auch nicht anders, ale burch Belohnungen und Strafen in biefem Leben regiert fein wollten, bafür aber auch teiner anderen Gefete fabig waren, als folder, welche theils laftige Ceremonien und Gebrauche auferlegten. theils awar fittliche, aber nur folche, wobei ein außerer 3mang Statt fand, alfo nur burgerliche waren, wobei bas Innere ber moralifden Gefinnung gar nicht in Betrachtung tam; fo that diefe Unordnung bem Reiche ber Finfternig feinen wesentlichen Abbruch, sondern biente nur bazu, um bas unausloschliche Recht bes erften Gigenthumers immer im Unbenten ju erhalten. - Run erfchien in ebenbemfelben Bolle zu einer Beit, ba es alle Uebel einer hierarchischen Berfaffung im vollen Maage fühlte, und bas fowohl badurch, als vielleicht

<sup>\*)</sup> Der-P. Charlevoir berichtet: daß, da er seinem Irokesischen Ratechismusschuler alles Bose vorerzählte, was der bose Geist in die zu Ansang gute Schöpfung hineingebracht habe, und wie er nach beständig die besten göttlichen Veranstaltungen zu vereiteln suche, dieser mit Unwillen gefragt habe: aber warum schlägt Gott den Teufel nicht todt? auf welche Frage er treuherzig gesteht, daß er in der Sile keine Antwort habe sinden konnen.

burch die den Stlavensinn erschütternden moralischen Freiheitslehren ber griechischen Weltweisen, die auf basselbe allmählig Einsluß bestommen hatten, großenthells zum Besinnen gedracht, mithin zu einer Revolution reif war, auf einmal eine Person, deren Weisheit noch reiner, als die der bisherigen Philosophen, wie vom Himmel herabgedommen war, und die sich auch selbst, was ihre Lehren und Beisspiel betraf, zwar als wahren Menschen, aber doch als einen Gesandten solchen Ursprungs ankundigte, der in ursprunglicher Unschuld in dem Vertrage, den das übrige Menschengeschlecht durch seinen Reprasentanten, den ersten Stammvater, mit dem bosen Princip eingegangen, nicht mit begriffen war \*) und "an dem der Fürst dies

<sup>\*)+)</sup> Gine vom angeborenen Sange jum Bofen freie Perfon fo als moglich fich ju benten, baf man fie von einer jungfraulichen Mutter gebaren lagt, ift eine 3bee ber, fich ju einem fchwer zu erflarenten und boch auch nicht abzuleugnenden, gleichsam moralischen Inftinct bequemenden Bernunft; ba wir namild die naturliche Beugung, weil fie ohne Sinnenluft beiber Theile nicht gefchehen fann, und aber. boch auch (fur die Burbe ber Denfchheit) in gar zu nahe Vermandtichaft mit der allgemeinen Thiergattung zu bringen fcheint, ale etwas ansehen, deffen wir und ju fchamen haben; - eine Borfellung, bie gewiß bie eigentliche Urfache von ber vermeinten beiligkeit bes Moncheftandes geworden ift; - welches une alfo etwas Unmoralifches, mit der Bolls tommenheit eines Menschen nicht Bereinbares, doch in feine Matur Gingepfropftes und also fich auch auf seine Machtommen als eine bose Unlage Bererbentes gu fein beucht. - Diefer buntlen (von einer Seite blos finnlichen, von ber anderen aber boch moralifchen, mithin intellectuellen) Borftelluna ift nun bie Ibee einer von feiner Gefchlechtegemeinschaft abhangigen (jungfraufichen) Geburt eines mit teinem moralischen Fehler behafteten Rindes mohl angemeffen, aber nicht ohne Schwierigfeit in ber Theorie, (in Anschung beren aber etwas zu bestimmen in praftischer Absicht gar nicht nothig ift.) Denn nach ber hypothese ber Epigenefis murde boch bie Mutter, die burch natur= liche Beugung von ihren Eltern abstammt, mit jenem moralischen Rebler behaftet fein und biefen wenigstens ber Galfte nach auch bei einer übernaturliden Beugung auf ihr Rind vererben; mithin mußte, damit dies nicht die Folge fei, bas Syftem ber Praerifteng ber Reime in ben Eltern, aber auch nicht bas ber Einwidelung im weiblichen, (weil baburch jene Folge nicht vermieben wird,) fondern blos im mannlich en Theile, (nicht bas ber ovulorum, fondern ber animaleulorum spermaticorum,) angenommen werben; weicher Theil nun bei einer übernatürlichen Schwangerschaft wegfällt, und fo jener 3bee theoretifch angemeffen jene Borftellungbart vertheidigt merben tonnte. - Bozu aber alle biefe Theorie, bafur ober bamiber, wenn es fur bas Praftifche genug

<sup>+)</sup> Diefe Unmertung ift Bufas ber 2. Uneg.

fer Welt also feinen Theil batte." Siedurch mar bes letteren Gerrschaft' in Gefahr gesett. Denn widerstand biefer Gott wohlgefällige Menich feinen Berfuchungen, jenem Contract auch beizutreten, nabmen andere Menschen auch biefelbe Gefinnung glaubig an, fo bufte er eben fo viel Unterthanen ein, und fein Reich lief Gefahr, ganglich gerftort gu merben. Diefer bot ihm alfo an, ihn gum Behnstrager feines gangen Reichs zu machen, wenn er ibm nur als Gigenthumer beffelben bulbigen wollte. Da biefer Berfuch nicht gelang, fo entwog er nicht allein biefem Fremblinge auf feinem Boben Alles, was ibm fein Erbenleben angenehm machen tonnte, (bis gur größten Armuth,) fondern erregte gegen ihn alle Berfolgungen, wodurch bofe Menschen es verbittern tonnen, Leiden, Die nur ber Wohlgefinnte recht tief fühlt. Berleumdung ber lauteren Absicht feiner Lehren, (um ihm allen Unbang zu entziehen,) und verfolgte ibn bis zum schmablichften Tobe, ohne gleichmohl burch biefe Befturmung feiner Standhaftigkeit und Rreimuthiafeit in Echre und Beispiel fur bas Befte von lauter Unmurbigen im Minbesten etwas gegen ihn auszurichten. Und nun ber Musgang biefes Rampfes! Der Ausschlag beffelben fann als ein rechtlicher, ober auch als ein phyfifcher betrachtet werben. Wenn man ben letteren anfieht, (ber in bie Ginne fallt,) fo ift bas aute Princip ber unterliegende Theil; er mußte in Diesem Streite, nach vielen erlittenen Leiben, sein Leben bingeben\*), weil er in einer

ift, jene Ibee als Sombol ber fich felbst über bie Versuchung jum Bofen erhes benben, (biesem siegreich widerstehenden) Menschheit uns jum Muster vorzus ftellen?

<sup>\*)+)</sup> Nicht daß er, (wie D. Bahrbt romanhaft dichtete,) den Tob such te, um eine gute Absicht durch ein Aufschen erregendes glänzendes Beispiel zu bes fördern; das wäre Selbstmord gewesen. Denn man darf zwar auf die Gesahr des Berlustes seines Lebens etwas wagen, oder auch den Tod von den Sanden eines Anderen erdulden, wenn man ihm nicht ausweichen kann, ohne einer unnachtaßlichen Psicht untreu zu werden, aber nicht über sich und sein Leben als Mittel, zu welchem Iwed es auch sei, dieponiren und so Urhes der seines Todes sein. — Aber auch nicht, daß er, (wie der Wolfenbuttel's siche Fragmentist argwohnt,) sein Leben nicht in moralischer, sondern blos in

<sup>+)</sup> Bufag ber 2, Ausg.

fremben Berrichaft, (bie Gewalt hat,) einen Aufstant erregte. aber bas Reich, in welchem Principien machthabend finb, (fie mogen nun gut ober bofe fein,) nicht ein Reich ber Ratur, fonbern ber Kreibeit ift, b. i. ein foldes, in welchem man über bie Sachen nur insofern bisponiren fann, als man über bie Bemuther berricht. in welchem also Niemand Stlave (Leibeigener) ift, ale ber und fo lange er es fein will; so war eben bieser Tob (bie bochfte Stufe ber Leiben eines Menfchen) bie Darstellung bes guten Principe. namlich ber Menschheit in ihrer moralischen Bollkommenbeit. Beispiel ber Nachfolge fur Jebermann. Die Borftellung beffelben follte und konnte auch fur feine, ja fie kann fur jede Beit vom größten Ginfluffe auf menschliche Gemuther fein; indem es bie Freiheit der Kinder des Himmels und die Anechtschaft eines blofen Erbenfohns in bem allerauffallenbsten Contrafte feben lagt. Das gute Princip aber ift nicht blos zu einer gewiffen Beit, sondern von bem Ursprunge bes menschlichen Geschlechts an unfichtbarer Beise vom Simmel in die Menschheit berabgekommen gewesen, (wie ein Seber, ber auf seine Beiligkeit und zugleich die Unbegreiflichkeit ber Berbinbung berfelben mit ber finnlichen Natur bes Menschen in ber moralischen Anlage Acht hat, gestehen muß,) und hat in ihr rechtlicher Beise seinen ersten Bohnsig. Da es also in einem wirklichen Den-

politischer, aber unerlaubter Absicht, um etwa die Priefterregierung ju fturgen und fich mit weltlicher Dbergewalt an ihre Stelle gu fegen, gewagt habe; benn bawiber ftreitet feine, nachbem er bie hoffnung es ju erhalten schon aufgegeben hatte, an feine Junger beim Abendmahl ergangene Ermah: nung, es ju feinem Bedachtniß zu thun; welches, wenn es die Erinnerung einer fehlgefchlagenen weltlichen Abficht hatte fein follen, eine frankende, Un. willen gegen den Urheber erregende, mithin fich felbft widerfprechende Ermahnung gewefen mare. Gleichwohl konnte biefe Erinnerung auch das Rehlichlagen einer febr auten rein-moralischen Absicht des Meisters betreffen, nämlich noch bei seinem Leben, burch Sturgung bes alle moralifche Befinnung verbrangenben Ceremonials glaubens und bes Unfehens ber Priefter beffelben, eine offentliche Revolution (in ber Religion) ju bewirten; (wogu bie Unftalten, feine im Lante gerftreuten Junger am Oftern gu versammeln, abgezwedt fein mochten,) von welcher freilich auch noch jest bedauert werden tann, bag fie nicht gelungen ift; die aber boch nicht vereitelt, fondern nach feinem Sobe in eine, fich im Stillen, aber unter viel Leiben ausbreitende Religionsumanberung übergegangen ift.

schen als einem Beispiele fur alle Anbere erfchien, "fo tam er in fein Eigenthum, und bie Seinen nahmen ibn nicht auf, benen aber bie ihn aufnahmen, pat er Macht gegeben, Sottes Kinder zu beis Ben, bie an feinen Ramen glauben;" b. i. burch bas Beispiel beffelben (in ber moralischen Ibee) eröffnet er bie Pforte ber Freiheit fur Bedermann, bie ebenfo, wie er, Allem bem absterben wollen, was fie jum Rachtheil ber Sittlichkeit an bas Erbenleben gefeffelt balt, und sammelt fich unter biefen "ein Bolt, bas fleifig ware in guten Berten, jum Gigenthum" und unter feine Sertschaft, indeffen baß er die, fo die moralische Rnechtschaft vorziehen, ber ihrigen überläßt.

Also ift ber moralische Ausgang biefes Streites auf Seiten bes Belben biefer Geschichte (bis jum Tobe beffelben) eigentlich nicht bie Befiegung bes bofen Princips; benn fein Reich mabrt noch, und es muß allenfalls noch eine neue Epoche eintreten, in ber es zerftort werden foll, - fondern nur Brechung feiner Gewalt, Die, welche ihm so lange unterthan gewesen sind, nicht wider ihren Willen zu halten, indem ihnen eine andere moralische Herrschaft, (benn unter irgend einer muß ber Menfch fteben,) als Freiftatt eröffnet wird, in ber fie Schut fur ihre Moralitat finden tonnen, wenn fie bie alte verlaffen wollen. Uebrigens wird bas bofe. Princip noch immer ber Aurst bieser Welt genannt, in welcher bie, so bem guten Princip anhangen, fich immer auf physische Leiben, Ausopferungen, Rrantungen ber Gelbstliebe, welche bier als Berfolgungen bes bofen Princips vorgestellt werben, gefaßt fein mogen, weil er nur fur bie, fo bas Erbenwohl zu ihrer Enbabsicht gemacht haben, Belohnungen in seinem Reiche bat.

Man fieht leicht: daß, wenn man biefe lebhafte, und mahrscheinlich fur ihre Beit auch einzige populare Borftellungeart von ihrer myftischen Sulle enttleidet, fie (ihr Geift und Bernunftfinn) fur alle Welt, ju aller Zeit praktisch gultig und verbindlich gewesen, weil fie jedem Menschen nabe genug liegt, um hieruber feine Pflicht Diefer Sinn besteht barin: bag es schlechterbings fein au ertennen. Beil fur bie Menschen gebe, als in innigfter Aufnehmung achter fittlicher Grundfage in ihre Gefinnung, bag biefer Aufnahme nicht

etwa bie so oft beschulbigte Similichkeit, sonbern eine gewisse selbst perschuldete Berkehrtheit, ober wie man biese Bosartigkeit noch sonft nennen will. Betrug (Faussete, Satanelift, woburch bas Bofe in bie Belt gekommen,) entgegenwirft; eine Berderbtheit, welche in allen Menschen liegt und burch nichts übermaltigt werben fann. als burch bie Ibee bes Sittlich : Guten in feiner ganzen Reinigkeit, mit bem Bewußtsein, bag fie wirklich zu unferer ursprunglichen Unlage gebore, und man nur befliffen fein muffe, fie von aller un: lauteren Beimischung frei zu erhalten und fie tief in unsere Gefinnung aufzunehmen, um burch bie Wirkung, bie fie allmablig aufs Gemuth thut, überzeugt zu werben, bag bie gefürchteten Rachte bes Bofen bagegen nichts ausrichten, ("bie Pforten ber Solle fie nicht überwältigen") konnen, und bag, bamit wir nicht etwa ben Mangel biefes Butrauens aberglaubifc burch Erpiationen, die teine Sinnesanderung voraussehen, ober fcmar= merisch burch vermeinte (blos passive) innere Erleuchtungen ergangen, und fo von bem auf Selbstthatigfeit gegrundeten Guten immer entfernt gehalten werben, wir ihm tein anderes Derfmal, als bas eines wohlgeführten Lebenswandels unterlegen follen. -Uebrigens tann eine Bemubung, wie die gegenwartige, in ber Schrift benjenigen Sinn ju fuchen, ber mit bem Beiligften. was die Bernunft lehrt, in Harmonie fteht, nicht allein fur erlaubt, fie muß vielmehr fur Pflicht gehalten werben\*), und man tann fich babei besjenigen etinnern, mas ber weise Lehrer feinen Jungern von Jemanben fagte, ber feinen besonderen Weg ging, wobei er am Enbe boch auf ebenbaffelbe Biel hinaus tommen mußte: "wehret ihm nicht; benn wer nicht wider uns ift, ber ift fur uns."

## Allgemeine Anmerkung.

Wenn eine moralische Religion, (Die nicht in Satungen und Obfervanzen, sondern in der herzensgesinnung zu Beobachtung aller

<sup>\*)</sup> f) Wobei man einraumen fann, baf er nicht ber einzige fei.

<sup>+)</sup> Bufag ber 2. Musg.

Menschenpflichten, als gottlicher Gebote ju feten ift.) gegrundet merben foll, fo muffen alle Bunber, bie bie Geschichte mit ibrer Ginführung verknupft, den Glauben an Wunder überhaupt endlich felbit entbehrlich machen; benn es verrath einen ftraflichen Grab moraliichen Unglaubens, wenn man ben Borfcbriften ber Pflicht, wie fie ursprunglich ins Berg bes Menschen burch die Bernunft geschrieben find, anders nicht hinreichende Autoritat jugefteben will, als wenn fie noch bazu burch Bunber beglaubigt werben: "wenn ihr nicht Beichen und Wunder feht, fo glaubt ihr nicht." Run ift es boch ber gemeinen Denkungsart ber Menfchen gang angemeffen, bag, wenn eine Religion bes blofen Gultus und ber Observanzen ibr Ende erreicht, und bafur eine im Geift und in ber Bahrheit (ber moralifchen Befinnung) gegrundete eingeführt werben foll, bie Introduction ber letteren, ob fie es zwar nicht bedarf, in ber Geschichte noch mit Wundern begleitet und gleichsam ausgeschmuckt werbe, um bie Enbichaft ber erfteren, bie ohne Bunber gar feine Autorität gehabt haben wurde, anzukundigen; ja auch mohl fo baff. um bie Anhanger ber erfteren fur bie neue Revolution ju gewinnen, fie als jest in Erfullung gegangenes alteres Borbid beffen, mas in ber letteren ber Endamed ber Borfebung mar, ausgelegt wird, und unter folden Umftanben fann es nichts fruchten, jene Erzählungen ober Ausbeutungen jest zu bestreiten, wenn die mabre Religion einmal ba ift, und fich nun und fernerhin burch Bernunftgrunde felbft erhalten kann, Die ju ihrer Beit burch folde Sulfsmittel introducirt gu werben bedurfte; man mußte benn annehmen wollen, bag bas blose Glauben und Nachsagen unbegreiflicher Dinge, (mas ein Jeber kann, ohne barum ein befferer Menfch ju fein, ober jemals baburch zu werben,) eine Art und gar die einzige fein, Gott wohlzugefallen; als wider welches Borgeben mit aller Macht gestritten werden muß. Es mag also fein, daß bie Verfon bes Lehrers ber alleinigen für alle Welten gultigen Religion ein Gebeimuiß, baß feine Erscheinung auf Erben, so wie feine Entrudung von berfelben, bag fein thatenvolles Leben und Leiben lauter Bunber, ja gar, bag bie Gefchichte, welche bie Erzählung aller jener Bunber beglaubigen foll, felbft

auch ein Bunder (übernatürliche Offenbarung) sei; so können wir sie insgesammt auf ihrem Werthe beruhen lassen, ja auch die Hülle noch ehren, welche gedient hat, eine Lehre, deren Beglaubigung auf einer Urkunde beruht, die unauslöschlich in jeder Seele aufbehalten ist und keiner Bunder bedarf, öffentlich in Sang zu bringen; wenn wir nur, den Gebrauch dieser historischen Nachrichten betreffend, es nicht zum Religionsstücke machen, daß das Wissen, Glauben und Bekennen derselben für sich etwas sei, wodurch wir uns Gott wohlgefällig machen können.

Bas aber Wunder überhaupt betrifft, so findet sich, daß vernunstige Menschen den Slauben an dieselben, dem sie gleichwohl
nicht zu entsagen gemeint sind, doch niemals wollen praktisch aufkommen lassen; welches so viel sagen will, als: sie glauben zwar,
was die Theorie betrifft, daß es derzseichen gebe, in Geschästen aber statuiren sie keine. Daher haben weise Regierungen jederzeit zwar eingeräumt, ja wohl gar unter die öffentlichen Religionslehren die Meinung gesehlich ausgenommen, daß vor Alters
Wunder geschehen wären, neue Wunder aber nicht erlaubt\*).

<sup>\*)</sup> Selbft Religionslehrer, Die ihre Glaubensartifel an Die Autoritat ber Regierung anschließen (Orthodore), befolgen hierin mit der letteren die nam= liche Marime. Daher fr. Pfenninger, ba er feinen Freund, herrn Lavater, wegen feiner Behauptung eines noch immer möglichen Bunberglaubens vertheidigte, ihnen mit Recht Inconfequeng vorwarf, daß fie, (benn bie in bicfem Punct naturaliftisch bentende nahm er ausbrucklich aus,) ba fie boch die vor etwa fiebzehn Sahrhunderten in der chriftlichen Gemeinde wirklich gewesenen Wunderthater behaupteten, jest teine mehr ftatuiren wollten, ohne boch aus ber Schrift beweifen ju tonnen, bag und wenn fie einmal ganglich aufhoren follten, (benn bie Bernunftelei, bag fie jest nicht mehr nothig feien, ift Anmagung großerer Ginficht, als ein Menich fich wohl gutrauen foll,) und biefen Beweis find fie ihm fculbig geblieben. Es war alfo nur Marime der Bernunft, fie jest nicht einzuraumen und zu erlauben, nicht objective Ginficht, es gebe feine. Gilt aber diefelbe Darime, bie fur biesmal auf ben beforglichen Unfng im burgerlichen Wefen gurudfieht, nicht auch fur bie Befürchtung eines abnlichen Unfugs im philosophirenden und überhaupt vernunftig nachdenkenden gemeinen Befen? — Die, fo zwar große (Auffehen machende) Bunder nicht einraumen, aber tleine unter dem Namen einer außerorbentlichen Direction freigebig erlauben, (weil die letteren, als blofe Lentung, nur wenig Rraftanwendung ber übernaturlichen Urlache gerfordern,) bebenten nicht, bag es hiebei nicht auf bie

Denn bie alten Bunber waren nach und nach ichon fo beffimmt. und durch bie Obrigfeit beschranft, bag teine Berwirrung im gemeinen Befen baburch angerichtet werben tonnte, wegen neuer Bunderthater aber mußten fie allerdings ber Birtungen balber beforgt fein, die fie auf ben offentlichen Rubeftand und die eingeführte Ordnung baben konnten. Benn man aber fragt : mas unter bem Borte Bunber ju berfteben fei, fo fam man, (ba uns eigentlich nur baran gelegen ift, ju wiffen, mas fie fur uns b. i. zu unferem praktischen Bernunftgebrauch feien,) fie baburch erklaren, baß fie Begebenheiten in ber Belt find, von beren Urfache uns bie Birtungegefete fcblechterbinge unbefannt find und bleiben muffen. Da tann man fich nun entweber theiftifche ober ba= monifche Bunder benten, bie letteren aber in englische (agathobamonische) ober teuflische (tatobamonische) Bunber eintheilen, von welchen aber bie letteren eigentlich nur in Nachfrage kommen weil die guten Engel, (ich weiß nicht, warum,) wenig ober gar nichts von fich zu reben geben.

Bas die theistischen Bunder betrifft, so können wir uns von den Wirkungsgesehen ihrer Ursache, (als eines allmächtigen ze. und dabei moralischen Besens) allerdings einen Begriff machen, aber nur einen allgemeinen, sosern wir ihn als Beltschöpfer und Regierer nach der Ordnung der Natur sowohl, als der moralischen denken, weil wir von dieser ihren Gesehen unmittelbar und für sich Kenntnis bekommen können, deren sich dann die Vernunft zu ihrem Gebrauche bedienen kann. Nohmen wir aber an, daß Gott die Natur auch disweilen und in besonderen Fällen von dieser ihren Gesehen abweichen lasse; so haben wir nicht den mindesten Begriff, und können auch nie hoffen, einen von dem Gesehe zu bekommen, nach welchem Gott alsdann bei Veranssaltung einer

Wirkung und beren Gröfe, sondern auf die Form des Weltlaufs b. i. auf die Art, wie jene geschehe, ob natürlich oder übernatürlich, ankomme, und daß für Gott kein Unterschied des Leichten und Schweren zu benken seis Was aber das Geheime der übernatürlichen Einflusse betrifft, so ist eine solche absichtliche Verbergung der Wichtigkeit einer Begebenheit dieser Art noch weniger angemessen.

folden Begebenheit verfahrt, (außer bem allgemeinen mora: lifchen, bag, mas er thut, Alles gut fein werde; wodurch aber in Unsebung biefes besonderen Borfalls nichts bestimmt wird.) Sier wird nun die Bernunft wie gelahmt, indem fie badurch in ihrem Geschafte nach befannten Geseten aufgehalten, burch fein neues aber belehrt wird, auch nie in ber Welt bavon belehrt gu werben hoffen fann. Unter biefen find aber bie bamonischen Bunber bie allerunverträglichsten mit bem Gebrauche unserer Bernunft. Denn in Unsehung ber theiftischen murbe fie both wenigstens noch ein negatives Merkmal fur ihren Gebranch baben tonnen, namlich bag, wenn etwas als von Gott in einer unmittelbaren Erscheinung beffelben geboten vorgestellt wird, bas boch gerabezu ber Moralität widerstreitet, bei allem Unschein eines gottlichen Bunbers, es boch nicht ein folches fein tonne, (3. B. wenn einem Bater befohlen murbe, er folle feinen, fo viel er weiß, gang un= schulbigen Sohn tobten;) bei einem angenommenen bamonischen Bunber aber fallt auch biefes Merkmal meg, und wollte man bagegen für folche bas entgegengefette positive jum Gebrauch ber Bernunft ergreifen, namlich bag, wenn baburch eine Ginlabung ju einer guten Handlung geschieht, die wir an fich schon als Pflicht ertennen, fie nicht von einem bofen Beifte geschehen fet, fo wurde man boch auch alsbann falfch greifen konnen; benn biefer verfiellt fich, wie man fagt, oft in einen Engel bes Lichts.

In Geschäften kann man also unmöglich auf Wunder rechnen, oder sie bei seinem Bernunftgebrauch, (und der ist in allen Fällen des Lebens nothig,) irgend in Anschlag bringen. Der Richter, (so wundergläubig er auch in der Kirche sein mag,) hort das Vorzgeben des Delinquenten von teustischen Versuchungen, die er erlitten haben will, so an, als ob gar nichts gesagt wäre; ungeachtet, wenn er diesen Fall als möglich betrachtete, es doch immer einiger Rücksicht darauf wohl werth wäre, daß ein einfältiger gemeiner Nensch in die Schlingen eines abgeseimten Bosewichts gerathen ist; allein er kann diesen nicht vorsordern, beide confrontiren, mit einem Worte, schlechterdings nichts Vernünftiges daraus machen. Der

vernünftige Beiftliche wird fich alfo wohl buten, ben Ropf ber feiner Seelforge Unbefohlnen mit Geschichtchen aus bem bollifchen Proteus anzufullen und ihre Ginbildungefraft zu verwilbern. aber bie Bunber von ber guten Art betrifft, fo werben fie von Leuten in Geschäften blos als Phrasen gebraucht. So fagt ber Arat: bem Kranken ift, wenn nicht etwa ein Bunber geschiebt, nicht zu belfen, b. i. er ftirbt gewiß. - Bu Geschäften gebort nun auch bas bes Raturforschers, die Urfachen ber Begebenheiten in biefer ihren Naturgefeten aufzusuchen; ich fage, in ben Naturgesehen diefer Begebenheiten, bie er alfo burch Erfahrung belegen kann, wenn er gleich auf bie Kenntnig beffen, was nach biefen Gefeten wirkt, an fich felbft, ober mas fie in Beziehung auf einen anderen moglichen Sinn fur uns fein mochten, Bergicht thun muß. Eben so ift die moralische Befferung bes Menschen ein ibm obliegendes Geschäft, und nun mogen noch immer bimmlische Ginfluffe bagu mitwirken, ober zu Erklarung ber Moglichkeit berselben fur nothig gehalten werben; er versteht fich nicht barauf, weber fie ficher von ben naturlichen zu unterscheiben, noch fie und fo gleich: fam ben Simmel zu fich berabzuziehen; ba er also mit ihnen unmittelbar nichts anzufangen weiß, fo ftatuirt\*) er in biefem Kalle feine Bunber, sondern, wenn er ber Borfchrift ber Bernunft Gebor gibt, fo verfahrt er fo, als ob alle Sinnesanberung und Befferung lediglich von feiner eignen angewandten Begrbeitung ab-Aber bag man burch bie Babe, recht feft an Bunber theoretisch zu glauben, sie auch wohl gar selbst bewirken und so ben Simmel besturmen tonne, geht ju weit aus ben Schranken ber Bernunft hinaus, um fich bei einem folchen finnlosen Ginfalle lange zu verweilen \*\*).

<sup>\*) +)</sup> heißt so viel, ale: er nimmt ben Wunderglauben nicht in feine Warimen (weber ber theoretischen noch praktischen Bernunft) auf, ohne doch ihre Wollichteit ober Wirklichkeit anzufechten.

<sup>\*\*)</sup> Es ift eine gewöhnliche Ausflucht berjenigen, welche ben Leichtglausbigen magifche Runfte vorgauteln, ober fie folche wenigstene im Allges

<sup>+)</sup> Bufas ber 2. Mueg.

meinen wollen glaubend machen, bag fie fich auf bas Geftanbnig ber Ratu forfcher von ihrer Un miffenheit berufen. Rennen wir doch nicht, fagen fie, bie Urfache ber Schwere, ber magnetischen Rraft u. bal. - Aber bie Befete berfelben ertennen wir boch mit hinreichender Ausführlichkeit, unter befimmten Ginichrantungen auf die Bedingungen, unter benen allein gewiffe Birtungen gefchehen; und bas ift genug, fowohl fur einen ficheren Bernunftgebrnuch biefer Rrafte, als auch jur Erflarung ihrer Erfcheinungen, secundum quid, abmart & jum Gebrauch biefer Gefege, um Erfahrungen darunter zu ordnen, menngleich nicht simpliciter und aufwärts, um felbst . die Ursachen der nach diesen Geseten wirkenden Kräfte einzusehen. — Das durch wird auch bas innere Phanomen bes menfchlichen Berftandes begreiflich: warum fogenannte Naturwunder, b. i. genugfam beglaubigte, obwohl widerfinnische Erscheinungen, ober fich hervorthuende unerwartete und von den bis babin befannten Naturgefegen abweichende Beschaffenheiten ber Dinge mit Begierde aufgefagt werden, und bas Bemuth ermuntern, fo lange, ale fie dennoch fur naturlich gehalten werden, ba es hingegen burch die Unfunbigung eines mahren Bunders niebergeschlagen wird. fteren eröffnen eine Musficht in einen neuen Erwerb von Rahrung fur bie Bernunft; fie machen namlich Goffnung, neue Maturgefege gu entbeden; bas zweite bagegen erregt Beforgnif, auch bas Butrauen zu ben ichon fur befannt angenommenen ju verlieren. Benn aber bie Bernunft um bie Erfahrungegefete gebracht wird, fo ift fie in einer folden bezauberten Belt weiter zu gar nichts Ruge, selbst nicht fur ben moralischen Gebrauch in berfelben, ju Befolgung feiner Pflicht; benn man weiß nicht mehr, ob nicht felbft mit ben fittlichen Triebfedern, uns unwiffend, burch Bunder Beranberungen vorgeben, an benen Niemand unterscheiben fann, ob er fie fich felbit oder einer anderen unerforschlichen Urfache gufchreiben folle. - Die, beren Urtheilefraft hierin fo gestimmt ift, daß fie fich ohne Bunber nicht behelfen zu fonnen meinen, glauben ben Anftog, ben bie Bernunft baran nimmt, baburch zu milbern, bag fie annehmen, fie geschehen nur felten. Bollen fie damit fagen, daß bies schon im Begriff eines Bunders liegt, (weil, wenn eine folche Begebenheit gewohnlich geschahe, fie fur feine Bunder erflart werden murbe;) fo fann man ihnen biefe Sophisterei, (eine objecs tive Frage, von bem, mas die Sache ift, in eine subjective, mas bas Wort, burch welches wir fie anzeigen, bedeute, umguandern,) allenfalls Schenken, und wieder fragen, wie felten? in hundert Jahren etwa einmal, oder zwar vor Altere, jest aber gar nicht mehr? hier ift nichts fur uns aus der Kenntnig des Objects Bestimmbares, (denn bas ift unserem eigenen Beftandniffe nach fur une überfchwenglich,) fondern nur aus den nothwenbigen Marimen bes Gebrauchs unferer Bernunft: entweder fie ale taglich, (obzwar unter bem Unscheine naturlicher Borfalle verftectt,) ober niemals jujulaffen, und im letteren Falle fie weder unferen Bernunfterklarungen, noch den Magregeln unserer Sandlungen jum Grunde ju legen; und ba bas Erftere fich mit ber Bernunft gar nicht verträgt, fo bleibt nichts ubrig, als die lettere Marime anzunehmen; denn nur Marime der Beurthellung, nicht theoretische Behauptung bleibt diefer Grundfag immer. Niemand fann die Einbildung von feiner Ginficht fo boch treiben, entscheibend aussprechen

zu wollen: baß z. B. die höchst bewunderungswurdige Erhaltung der Species im Pflanzen= und Thierreiche, da jede neue Zeugung ihr Original mit aller inneren Bollsommenheit des Mechanismus und, (wie im Pflanzenreiche,) selbst alles sonst so zärtlichen Farbenschönheit in jedem Fruhjahre unvermindert wiederum darstellt, ohne daß die sonst so zerstörenden Kräfte der unorganischen Natur in böser herbst= und Binter=Bitterung jener ihrem Saamen in diesem Puncte etwas anhaben können, daß, sage ich, dieses eine blose Folge nach Naturgesegen sei, und ob nicht vielmehr jedesmal ein unmittelbarer Einzstuß des Schönfers dazu erfordert werde, ein sehen zu wollen. — Aber es sind Erfahrungen; für uns sind sie also nichts Anderes, als Naturwirztungen, und sollen auch nie anders beurtheilt werden; denn das will die Bescheidenheit der Bernunft in ihren Ansprüchen; über diese Grenzen aber hinauszugehen, ist Bermessenheit und Unbescheibenheit in Ansprüchen; wies wohl man mehrentheils in der Behauptung der Wunder eine demuthigende sich selbst entäußernde Denkungsart zu beweisen vorgibt.

ن. دار

| Š

Der

# philosophischen Religionslehre

brittes Stud.

#### Drittes Stud.

Der Sieg des guten Princips über das bose

Grundung eines Reichs Gottes auf Erben.

Der Kampf, ben ein jeber moralisch wohlgesinnter Mensch unter ber Anführung bes guten Princips gegen bie Ansechtungen bes bosen in diesem Leben bestehen muß, kann ihm, wie sehr er sichauch bemüht, doch keinen größeren Bortheil verschaffen als die Befreiung von der Herrschaft des letteren. Daß er frei, daß er "der Knechtschaft unter dem Sündengeset entschlagen wird, um der Serechtigkeit zu leben", das ist der hochste Gewinn, den er erringen kann. Den Angriffen des letteren bleibt er nichtsbestoweniger noch immer ausgesetz; und seine Freiheit, die beständig angesochten wird, zu behaupten, muß er sorthin immer zum Kampse gerüstet bleiben.

In diesem gesahrvollen Bustande ist der Mensch gleich wohl durch seine eigene Schuld; solglich ist er verbunden, soviel er vermag, wenigstens Kraft anzuwenden, um sich aus demselben herauszuarbeiten. Wie aber? das ist die Frage. — Wenn er sich nach den Ursachen und Umständen umsieht, die ihm diese Gesahr zuziehen und barin erhalten, so kann er sich leicht überzeugen, daß sie ihm nicht sowohl von seiner eigenen roben Natur, sosern er abgesondert da ist, sondern von Menschen kommen, mit denen er in Verhältniß oder Berbindung sieht. Nicht durch die Anreize der ersteren werden die eigentlich so zu benennenden Leidenschaften in ihm rege, welche so große Verherrungen in seiner ursprünglich guten Anlage anrichten.

Seine Beburfniffe find nur flein, und fein Gemuthezuffand in Beforgung berfelben gemäßigt und rubig. Er ift nur arm (ober balt fich bafur), fofern er beforgt, bag ibn andere Menfchen bafur balten und barüber verachten mochten. Der Reid, Die Berrichfucht, bie Sabsucht und bie bamit verbundenen feindseligen Reigungen beffurmen alebalb feine an for geniteftie Ratur, wenn er unter Menichen ift, und es ift nicht einmal notbig, bag biefe icon als fit Bofen versumten, und als verkitende Belipiele vorausgesetzt werben; es ift genug, bag fie ba find, bag fie ihn umgeben, und bag fie Menschen find, um einander wechselseitig in ihrer moralischen Unlage ju berberben und fich einander bofe ju machen. Wenn nun feine Mittel ausgefunden werben tonnten, eine gang eigentlich auf Die Berhatung biefe Bofen und gur Beforberung bes Guten im Menfchen abzweckenbe Bereinigung, ale eine beffehenbe und fich immer ausbreitenbe, blos auf Die Erhaftung ber Moralität angelegte Gescuschaft git errichten, welche mit vereinigten Rraften bem Bofen entgegenwirkte; fo wurde biefes, foviel ber einzelne Menfch auch gethan haben mochte, um fich ber Berrichaft beffelben zu entziehen, ihn both mablaglich in bet Gefahr bes Rudfalls unter biefelbe erbalten. - Die Bertichaft bes guten Princips, fofern Menfchen bagu birmvirfen konnen, ift alle, foviel wir einfeben, nicht andere erreichbar, als butch Errichtung und Ausbreitung einer Gefellichaft nach Augendgeseten und jum Behuf berfelben; einer Gesellschaft, Die bem gangen Menfchengeschliecht in ihrem Umfange fie gu beschließen, burch bie Bernunft zur Aufgabe und gut Pflicht gemacht wirb. - Denn fo allein tann fur bas gute Princip über bas Bofe ein Sieg gehofft werben. Es ift von ber moralifchgesetzgebenben Bernunft außer ben Befeten, die fie jebem Gingelnen vorschreibt, noch überbem eine Fahne ber Tugend als Bereinigungspunct fur Alle, Die bas Gute lieben, ausgestedt, um fich barunter zu verfammein, und fo allererft über bas fie rafilos aufechtenbe Bofe bie Dberband zu befommen.

Dan kann eine Berbindung per Menschen unter blofen Sugendgesehen nach Borschrift biefer Ibee eine ethische, und sofern biefe Gefehe bifemilich find, eine ethisch burg erliche (im Gegenfas ber rechtlich burgerlichen) Befellichaft, ober ein ethisches ges meines Befen nennen. Diefes tann mitten in einem politischen gemeinen Befen, und fogar aus allen Gliebern beffelben befteben; (wie es benn auch, ohne bag bas lettere jum Grunde liegt, von Menschen gar nicht ju Stande gebracht werden tonnte.) Aber jenes bat ein befonderes und ibm eigenthumliches Bereinigungsprincip (bie Augend), und baber auch eine Form und Berfaffung, bie fich von ber bes letteren wefentlich untericheibet. Gleichwohl ift eine gewille Anglogie amifchen beiben, als aweier gemeinen Befen überhaupt betrachtet, in Unsehung beren bas erftere auch ein ethischer Staat, b. i. ein Reich ber Tugend (bes guten Princips) genannt werben tann, wovon die Idee in der menschlichen Bernunft ihre gang moble begrundete objective Realitat bat, (als Pflicht fich zu einem folden Staate zu einigen,) wenn es gleich subjectiv von bem guten Billen ber Menfchen nie gebofft werben tonnte, bag fie zu biefem 3mede mit Eintracht binguwirten fich entschließen murben.

### Erfte Abtheilung.

Philosophische Vorstellung des Sieges des guten Princips unter Grundung eines Reichs Gottes auf Erden.

I

## Bon bem ethischen Raturguftanbe.

Ein rechtlich burgerlicher (politischer) Bustand ift das Berhaltniß ber Menschen unter einander, sofern sie gemeinschaftlich unter offentlichen Rechtsgesetzen, (die insgesammt 3wangs: gesetze sind,) stehen. Gin ethischburgerlicher Bustand ist der, da sie unter dergleichen zwangsfreien d. i. blosen Augendgesetzen vereinigt sind.

Sowie nun dem ersteren der rechtliche, (barum aber nicht immer rechtmäßige,) d. i. der juridische Naturzustand entgegensgesett wird, so wird von dem letteren der ethische Naturzusstand unterschieden. In beiden gibt ein Seder sich selbst das Gesset, und es ist kein außeres, dem er sich sammt allen Anderen unterworsen erkennte. In beiden ist ein Seder sein eigener Richter, und es ist keine defentliche machthabende Autorität da, die nach Gesehen, was in vorkommenden Fällen eines Seden Psicht sei, rechtsstäftig bestimme und jene in allgemeine Ausübung bringe.

In einem schon bestehenden politischen gemeinen Besen befinben sich alle politische Bürger, als solche, doch im ethisch en Raturzustande, und sind berechtigt, auch darin zu bleiben; denn daß jenes seine Burger zwingen sollte, in ein ethisches gemeines Besen zu treten, ware ein Widerspruch (in adjecto); weil das lettere fcon in feinem Begriffe bie 3mangefreiheit bei fich führt. Bunschen kann es wohl jedes politische gemeine Wefen, daß in ihm auch eine Berrichaft über bie Gemuther nach Tugenbaefeben angetroffen werbe; benn wo jener ihre 3mangsmittel nicht hinlangen, weil ber menschliche Richter bas Innere anderer Menschen nicht burchschauen tann, ba wurden bie Tugendgefinnungen bas Berlangte bewirten. Behe aber bem Gesetgeber, ber eine auf ethische 3mede gerichtete Berfassung burch 3mang bewirken wollte! Denn er murbe baburch nicht allein gerabe bas Gegentheil ber ethischen bewirken, fonbern auch feine politische untergraben und unficher machen. - Der Burger bes politischen gemeinen Befens bleibt alfo; mas bie gesetzebende Befugniß des letteren betrifft, vollig frei: ob er mit anderen Mitburgern überbem auch in eine ethische Bereinigung treten, ober lieber im Naturauftande biefer Art bleiben wolle. Nur fofern ein ethisches gemeines Wefen boch auf offentlich en Gefeben beruben. und eine barauf fich grundende Berfaffung enthalten muß, werben Diejenigen, Die fich freiwillig verbinden, in Diefen Buftand zu treten, nich von ber politischen Macht nicht, wie sie solche innerlich einrich: ten, ober nicht einrichten follen, befehlen, aber wohl Ginfchrankun= gen gefallen laffen muffen, namlich auf die Bedingung, bag barin nichts fei, mas ber Pflicht ihrer Glieder als Staatsburger wiberftreite; wiewohl, wenn bie erstere Berbindung achter Art ift, bas Lettere ohnebem nicht zu besorgen ift.

W

61

15

į,

ď

d

Uebrigens, weil die Tugendpflichten das ganze menschliche Gefthlecht angehen, so ist der Begriff eines ethischen gemeinen Wesens
immer auf das Ideal eines Ganzen aller Menschen bezogen, und
barin unterscheidet es sich von dem eines politischen. Daher kann
eine Mtenge in jener Absicht vereinigter Menschen noch nicht das
ethische gemeine Wesen selbst, sondern nur eine besondere Gesellschaft
beißen, die zur Einhelligkeit mit allen Menschen, (ja aller endlichen
vernünftigen Wesen) hinstrebt, um ein absolutes ethisches Ganze zu
errichten, wovon jede partiale Gesellschaft nur eine Borstellung ober
ein Schema ift, weil eine jede selbst wiederum im Verhaltniß auf
andere dieser Art als im ethischen Naturzustande, sammt allen Un-

266 Religion finnerh. b. Grengen b. blofen Bernunft. III. Stud.

volltommenheiten beffeiben, befindlich vorgestellt werden tann; (wie es auch mit verschiebenen politischen Staaten, die in teiner Berbindung burch ein offentliches Bollterrecht steben, ebenso bewandt ift.)

#### II.

Der Mensch soll aus bem ethischen Raturzustande herausgehen, um ein Glied eines ethischen gemeinen Wefens zu werden.

Sowie ber juridische Naturzustand ein Zustand des Krieges von Jedermann gegen Sedermann ist, so ist auch der ethische Naturzustand ein Zustand der unaushörlichen Besehdung durch das Bose, welches in ihm und zugleich in jedem Anderen angetroffen wird, die sich, (wie oben bemerkt worden,) einander wechselseitig ihre moralische Anlage verderben, und selbst bei dem guten Billen jedes Einzelnen, durch den Mangel eines sie vereinigenden Princips sich, gleich als ob sie Wertzeuge des Bosen wären, durch ihre Nishbelligkeiten von dem gemeinschaftlichen Zweck des Suten entsernen und einander in Gesahr bringen, seiner Herrschaft wiederum in die Hände zu fallen. Sowie nun ferner der Zustand einer gesetzlosen äußeren (brutalen) Freiheit und Unabhängigkeit von Zwangsgesehen ein Zustand der Ungerechtigkeit und bes Krieges von Jedermann gegen Zedermannist, aus welchem der Mensch herausgehen soll, um in einen politische dürgerlichen zu treten i; so ist der ethische Naturzustand eine desen abseren dies auf eine desen der Rensch herausgehen soll, um in einen politische

<sup>\*)</sup> Dobbes Sag: status hominum naturalis est bellum omnium in omnes, hat weiter keinen Fehler, als daß es heißen sollte: est studus delle etc. Denn wenn man gleich nicht einraumt, daß zwischen Menschen, die nicht unter außeren und öffentlichen Gesehen stehen, jederzeit wirkliche Feindselig keiten herrschen; so ist doch der Zustand derselben (status juridiens) b. i. das Wershältniß, in und durch welches sie der Rechte (des Erwerds und der Erhaltung derselben) fähig sind, ein solcher Zustand, in welchem ein Zeder selbst Richter über das sein will, was ihm gegen Andere recht sei, aber auch für dieses keine Bitherheit von Anderen hat, oder ihnen gibt, als Jedes seine eigene Gewalt; welches ein Kriegszustand ist, in dem Zedermann wider Zedermann beständig gerüstet seine More weite Sag desselben: exeundum esse e statu naturali, ist eine Folge aus dem ersteren; denn bleser Zustand ist eine continuirs

Bon bem Siege des guten Princips aber das tofe. 1. Abth. 11. 267 liche wechselseitige Befehdung ber Zugendprincipien und ein Zustand ber inneren Sittenseffet, aus welchem ber natürliche Mensch fo

ber inneren Sittenlofigkeit, aus welchem ber natürliche Mensch, fo balb wie möglich, herauszukommen sich befleißigen soll.

hier haben wir nun eine Pflicht von ihrer eigenen Art nicht ber Menichen gegen Menichen, fonbern bes menschlichen Befolechts gegen fich felbft. Sebe Gattung vernunftiger Befen ift namlich objectiv, in ber Soee ber Bernunft, zu einem gemeinschaftlichen 3wede, namlich ber Beforberung bes bochften, als eines gemeinschaftlichen Suts bestimmt. Beil aber bas bochfte fittliche Gut burch die Beftrebung ber einzelnen Person ju ihrer eigenen moralifchen Bollfommenheit allein nicht bewirft wird, sonbern eine Bereinigung berfelben in ein Ganges ju ebenbemfelben 3mede, ju einem Suftem wohlgefinnter Menfchen erforbert, in welchem und burch beffen Ginheit es allein ju Stande kommen kann, die Idee aber von einem folden Sanzen, als einer allgemeinen Republik nach Zugendgesehen, eine von allen moralischen Gesehen, (die das betreffen, wovon wir wiffen, bag es in unserer Gewalt flebe,) gang unterfcbiebene Ibee iff, namlich auf ein Sanges binguwirten, wovon wir nicht wiffen konnen, ob es als ein folches auch in unferer Sewalt fiehe; fo ift bie Pflicht, ber Art und bem Princip nach, von allen anderen unterschieden. — Man wird ichon jum Boraus vermuthen, bag biefe Pflicht ber Boraussetzung einer anderen Ibee, namlich ber eines boberen moralischen Befens bedurfen werbe, burch beffen allgemeine Beranftaltung bie fur fich unzulänglichen Krafte ber Gingelnen zu einer gemeinsamen Wirkung vereinigt werden. Allein wir muffen allererft bem Leitfaben jenes fittlichen Beburfniffes überhaupt nachgehen und sehen, worauf und bieses führen werbe.

liche Laffion ber Rechte aller Anderen durch die Anmasung, in seiner eigenen Sache Richter zu sein, und anderen Menschen keine Sicherheit wegen des Ihrisgen zu lassen, als blos seine eigene Willkuhr.

III.

Der Begriff eines ethischen gemeinen Wefens ist der Begriff von einem Volte Gottes unter ethischen Geseken.

Wenn ein ethisches gemeines Wefen au Stanbe tommen fou. fo muffen alle Gingelne einer offentlichen Gefetgebung unterworfen werben, und alle Gefete, welche jene verbinden, muffen als Gebote eines gemeinschaftlichen Gesetgebers angesehen werben tonnen. Sollte nun bas zu grundende gemeine Befen ein juribisches fein; fo murbe die fich zu einem Gangen vereinigende Menge felbft ber Gefetgeber (ber Conftitutionegefete) fein muffen, weil bie Befetgebung von bem Princip ausgebt: Die Freiheit eines Jeden auf Die Bedingungen einzuschranten, unter benen fie mit jebes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Befete gu= fammen befteben fann \*), und mo alfo ber allgemeine Bille einen gesetzlichen außeren 3mang errichtet. Soll bas gemeine Befen aber ein ethisches fein, fo tann bas Bolf als ein folches nicht felbst für gesetzgebend angesehen werben. Denn in einem folden gemeinen Wefen find alle Gefete gang eigentlich barauf gestellt, bie Moralitat ber Sandlungen, (welche etwas Innerliches ift. mithin nicht unter offentlichen menschlichen Gefeten fteben fann,) ju befordern, ba im Gegentheil die letteren, welches ein juridifches gemeines Befen ausmachen wurde, nur auf die Legalitat ber Sandlungen, bie in bie Augen fallt, gestellt find und nicht auf bie (innere) Moralitat, von ber bier allein bie Rebe ift. Es muß alfo ein Anderer, ale bas Bolf fein, ber fur ein ethisches gemeines Befen als offentlich gesetzgebend angegeben werben konnte. Gleichwohl konnen ethische Gesetze auch nicht als blos von bem Billen biefes Dberen urfprunglich ausgebend, (als Statute, Die etwa, ohne baß fein Befehl vorher ergangen, nicht verbindend fein wurben,) gebacht werben, weil fie alebann feine ethischen Gefete, und bie

<sup>\*)</sup> Diefes ift bas Princip alles außeren Rechts.

LH

'nΈ

ádi

i Mi

Mit

ie 🕏

6it

ø

į₫

rlii

9

K.

ai I

į

**5**5 ·

ihnen gemäße Pflicht nicht freie Tugend, sondern zwangsfähige Rechtspflicht sein wurde. Also kann nur ein solcher als oberster Gesetzgeber eines ethischen gemeinen Wesens gedacht werden, in Anssehung bessen alle wahren Pflichten, mithin auch die ethischen \*) zugleich als seine Gebote vorgestellt werden mussen; welcher daher auch ein Herzenskundiger sein muß, um auch das Innerste der Gessinnungen eines Ichen zu durchschauen, und wie es in jedem gemeinen Wesen sein muß, Sedem, was seine Thaten werth sind, zukommen zu lassen. Dieses ist aber der Begriff von Gott als einem moralischen Weltherrscher. Also ist ein ethisches gemeines Wesen nur als ein Bolk unter göttlichen Geboten b. i. als ein Kolk Gottes, und zwar nach Tugendgese sen, zu benten möglich.

Man könnte sich wohl auch ein Bolk Gottes nach statutarisschen Geseten benten, nach solchen nämlich, bei beren Befolgung es nicht auf die Moralität, sondern blos auf die Legalität der Handslungen ankömmt, welches ein juridisches gemeines Besen sein würde, von welchem zwar Gott der Gesetzeber, (mithin die Verfassung desselben Theokratie) sein würde, Menschen aber, als Priester, welche seine Besehle unmittelbar von ihm empfangen, eine aristokratische Resgierung führten. Aber eine solche Berfassung, deren Eristenz und Korm gänzlich auf historischen Gründen beruht, ist nicht diesenige, welche die Ausgabe der reinen moralischgesetzgebenden Bernunft aussmacht, deren Ausschlung wir bier allein zu bewirken haben; sie wird

<sup>\*)</sup> Sobald etwas als Pflicht erkannt wird, wenn es gleich durch die blose Willfuhr eines menschlichen Gesetzebers auferlegte Pflicht ware, so ist es doch zugleich göttliches Gebot, ihr zu gehorchen. Die statutarischen burgerzlichen Gesetze kann man zwar nicht göttliche Gebote nennen, wenn sie aber rechtmäßig sind, so ist die Beobachtung berselben zugleich göttliches Gezbot. Der Satz: "man muß Gott mehr gehorchen, als den Menschen", bezbeutet nur, daß, wenn die letzten etwas gebieten, was an sich bose (dem Sittengesetz unmittelbar zuwider) ist, ihnen nicht gehorcht werden darf und soll. Umgekehrt aber, wenn einem politisch bürgerlichen, an sich nicht unzmoralischen Gesetze ein dasüt gehaltenes göttliches statutarisches entgegengesetzt wird, so ist Grund da, das letztere für untergeschoben anzusehen, weil es einer klaren Pflicht widerstreitet, selbst aber, daß es wirklich auch göttliches Gebot sei, durch empirische Merkmale niemals hinreichend beglaubigt werden kann, um eine sonst bestehende Pflicht ienem zusolge übertreten zu dürsen.

in ber historischen Abtheilung als Anstalt nach politischburgerlichen Gesehen, beren Gesehgeber, obgleich Gott, boch außerlich ift, in Erwägung kommen, anstatt daß wir es hier nur mit einer solchen, beren Gesehgebung blos innerlich ift, einer Republik unter Tugend; gesehen, b. i. mit einem Bolke Gottes, "das fleißig ware zu guten Werken", zu thun haben.

Einem solchen Bolle Gottes kann man die Idee einer Rotte bes bofen Princips entgegensegen, als Vereinigung berer, die seines Theils sind, zur Ausbreitung bes Bosen, welchem baran gelegen ift, jene Vereinigung nicht zu Stande kommen zu lassen; wiewohl auch hier das die Tugendgesimungen ansechtende Princip gleichfalls in und selbst liegt, und nur bilblich als außere Macht vorgestellt wird.

#### IV.

Die Idee eines Bolks Gottes ist (unter menschlicher Beranstaltung) nicht anders, als in der Form einer Kirche auszuführen.

Die erhabene nie völlig erreichbare Ibee eines ethischen gemeinen Wesens verkleinert sich sehr unter menschlichen Sanden, nämlich zu einer Anstalt, die allenfalls nur die Form besselben vein vorzusstellen vermögend, was aber die Mittel betrifft, ein solches Genze zu errichten, unter Bedingungen der sinnlichen Menschennatur sehr eingeschränkt ist. Wie kann man aber erwarten, daß aus so krummem Holze etwas völlig Gerades gezimmert werde?

Ein moralisches Bolk Gottes zu stiften, ist also ein Werk, beffen Aussührung nicht von Menschen, sondern nur von Gott felbst erwartet werden kann. Deswegen ist aber doch dem Menschen nicht erlaubt, in Ansehung dieses Geschäfts unthätig zu sein, und die Borsehung walten zu lassen, als ob ein Jeder nur seiner moralischen Privatangelegenheit nachgeben, das Ganze der Angelegenheit des menschlichen Geschlechts aber (seiner moralischen Bestimmung nach) einer höheren Weisheit überlassen durfe. Er muß vielmehr so versahren, als ob Alles auf ihn ankomme, und nur unter dieser Bedingung

Bon bem Siege bes guten Princips über bas bofe. 1. Abth. IV. 271

barf er hoffen, daß hohere Beisheit feiner wohlgemeinten Bemuhung bie Bollenbung werbe angebeiben laffen.

Der Wunsch aller Wohlgesinnten ift also: "baß bas Reich Sottes tomme, baß sein Wille auf Erben geschehe"; aber was haben sie nun zu veranstalten, bamit bieses mit ihnen geschehe?

Ein ethisches gemeines Befen unter ber gottlichen moralischen Befetgebung ift eine Rirche, welche, fofern fie tein Gegenftand mbalicher Erfahrung ift, bie unfichtbare Rirche beißt, (eine blose Sbee von ber Bereinigung aller Rechtschaffenen unter ber gottlichen unmittelbaren, aber moralischen Beltregierung, wie fie ieber von Menschen zu fliftenben zum Urbilbe bient.) Die fichtbare ift die wirkliche Bereinigung ber Menfchen zu einem Gangen, bas mit jenem Ibeal zusammenftimmt. Sofern eine jebe Gesellschaft unter offentlichen Gefeten eine Unterordnung ihrer Glieber (in Ber: baltniß berer, bie ben Gefegen berfelben gehorchen, ju benen, welche auf bie Beobachtung berfelben balten,) bei fich fuhrt, ift bie ju jenem Bangen (ber Rirche) vereinigte Menge bie Gemeinbe, welche unter ihren Oberen, (Behrer ober auch Seelenhirten genannt,) nur bie Sefchafte bes unfichtbaren Dberhaupts berfelben verwalten, und in biefer Beziehung insgesammt Diener ber Rirche beigen, sowie im politischen Gemeinwesen das sichtbare Oberhaupt sich selbst biswei: len ben oberften Diener bes Staats nennt, ob er gwar teinen einzigen Menschen, (gemeiniglich auch nicht einmal bas Bolksganze felbst) über fich erkennt. Die mabre (sichtbare) Rirche ift biejenige, welche bas (moratische) Reich Gottes auf Erben, so viel es burch Menschen geschehen tann, barftellt. Die Erforderniffe, mithin auch Die Rennzeichen ber mabren Rirche find folgenbe:

- 1. Die Allgemeinheit, folglich numerische Ginheit berselsben; wozu sie die Anlage in sich enthalten muß: bag namslich, ob fie zwar in zufällige Meinungen getheilt und uneins, boch in Ansehung ber wesentlichen Absicht auf solche Grundsäte errichtet ist, welche sie nothwendig zur allgemeinen Bereinigung in eine einzige Kirche führen muffen, (also teine Sectenspaltung.)
- 2. Die Beschaffenheit (Qualitat) berfelben; b. i. die Laus

- terkeit, die Bereinigung unter keinen anderen, als mora? lifchen Triebfebern. (Gereinigt vom Blodfinn bes Abersglaubens und bem Wahnsinn ber Schwarmerei.)
- 3. Das Berhältniß unter bem Princip ber Freiheit, sowohl das innere Berhaltniß ihrer Glieber unter einander, als auch das außere ber Kirche zur politischen Macht, beibes in einem Freistaat, (also weber Hierarchie, noch Iluminatismus, eine Art von Demokratie, durch besonbere Eingebungen, die nach Jedes seinem Kopse von Anderer ihrer verschieden sein können.)
- 4. Die Modalität berselben, die Unveränderlichkeit ihrer Constitution nach, doch mit dem Borbehalt der nach Zeit und Umständen abzuändernden, blos die Abministration derselben betreffenden zufälligen Anordnungen, wozu sie doch auch die sicheren Grundsähe schon in sich selbst (in der Idee ihres Zwecks) a priori enthalten muß. (Also unter ursprünglichen, einmal, gleich als durch ein Gesetzuch, öffentlich zur Borschrift gemachten Gesetzen, nicht willkührlichen Symbolen, die, weil ihnen die Authenticität mangelt, zufällig, dem Widerspruche ausgesetzt und veränderlich sind.)

Ein ethisches gemeines Wesen also, als Kirche b. i. als blose Repräsentantin eines Staats Gottes betrachtet, hat eigentlich keine ihren Grundfagen nach der politischen ahnliche Berfassung. Diese ist in ihm weder monarchisch (unter einem Papst oder Patriarchen), noch aristokratisch (unter Bischofen und Prälaten), noch demokratisch (als sectirischer Muminaten). Sie würde noch am Besten mit der einer Hausgenossenschaft (Familie) unter einem gemeinschaftlichen, odzwar unsichtbaren, moralischen Bater verglichen werden können, sofern sein heiliger Sohn, der seinen Willen weiß und zugleich mit allen ihren Gliedern in Blutsverwandtschaft steht, die Stelle desselben darin vertritt, daß er seinen Willen diesen näher bekannt macht, welche daher in ihm den Bater ehren und so unter einander in eine freiwillige, allgemeine und sortbauernde Herzensvereinigung treten.

V.

Die Constitution einer jeden Kirche geht allemal von irgend einem historischen (Offenbarungs:) Glauben aus, den man den Kirchenglauben nennen kann, und dieser wird am Besten auf eine heilige Schrift gegründet.

ì

Der reine Religionsglaube ift zwar ber, welcher allein eine allgemeine Kirche grunden kann; weil er ein bloser Vernunftzglaube ift, ber sich Sedermann zur Ueberzeugung mittheilen läßt, indessen daß ein blos auf Facta gegrundeter historischer Glaube seinnen Einstuß nicht weiter ausbreiten kann, als soweit die Nachrichten, in Beziehung auf das Vermögen, ihre Glaubwurdigkeit zu beurtheilen, nach Zeit = und Ortsumständen hingelangen können. Allein es ist eine besondere Schwäche der menschlichen Natur daran Schuld, taß auf jenen reinen Glauben niemals soviel gerechnet werden kann, als er wohl verdient, nämlich eine Kirche auf ihn allein zu grunden.

Die Menschen, ihres Unvermogens in Erkenntnig finnlicher Dinge fich bewußt, ob fie gwar jenem Glauben, (als welcher im Allgemeinen fur fie überzeugend fein muß,) alle Ehre wiberfahren laffen, find boch nicht leicht zu überzeugen: bag bie ftanbhafte Befliffenheit zu einem moralischguten Lebensmandel Alles fei. mas Gott von Menfchen forbert, um ihm wohlgefällige Unterthanen in feinem Reiche ju fein. Sie binnen fich ihre Berpflichtung nicht mobl anbers, als zu irgend einem Dienft benten, ben fie Gott Bu leiften haben; wo es nicht fowohl auf ben inneren moralischen Berth ber Sandlungen, als vielmehr barauf ankommt, daß fie Gott geleiftet werben, um, fo moralisch indifferent fie auch an fich felbft fein mochten, boch wenigstens burch paffiven Behorfam, Gott au gefallen. Daß fie, wenn fie ihre Pflichten gegen Menschen (fich felbst und andere) erfullen, eben baburch auch gottliche Gebote aubrichten, mithin in allem ihrem Thun und Laffen, fofern es Rant f. 23. VI. 18

Digitized by Google

Beziehung auf Sittlickeit hat, beständig im Dienste Gottes sind, und daß es auch schlechterdings unmöglich sei, Gott auf andere Weise naher zu dienen, (weil sie doch auf keine anderen als blos auf Beltwesen, nicht aber auf Gott wirken und Einsluß haben können,) will ihnen nicht in den Kops. Beil ein jeder grozser herr ber Welt ein besonderes Bedürsniß hat, von seinen Unterstanen geehrt und durch Unterwürsigkeitsbezeigungen gepriesen zu werden, ohne welches er nicht soviel Folgsamkeit gegen seine Besehle, als er wohl nothig hat, um sie beherrschen zu können, von ihnen erwarten kann, überdem auch der Rensch, so vernunstvoll er auch sein mag, an Ehrenbezeugungen doch immer ein unmittelbares Wohlgesallen sindet; so behandelt man die Pflicht, sosern sie zugleich göttliches Gebot ist, als Betreibung einer Angelegenheit. Gottes, nicht des Menschen, und so entspringt der Begriff einer gottes bienstlichen, statt des Begriffs einer reinen moralischen Religion.

Da alle Religion barin besteht: bag wir Gott fur alle unsere Pflichten als ben allgemein zu verehrenben Gefetgeber ansehen, fo kommt es bei ber Bestimmung ber Religion in Absicht auf unfer ihr gemäßes Berhalten barguf an, ju wiffen: wie Gott verehrt (und geborcht) fein wolle. - Ein gottlicher gesetzgebender Wille aber gebietet entweber burch an fich bios ftatutarifche, ober burch rein moralische Gefete. In Ansehung ber letteren fann ein Seber aus fich felbit burch feine eigene Bernunft ben Billen Gottes, ber feiner Religion jum Grunde liegt, erkennen; benn eigentlich entspringt ber Begtiff von ber Gottheit nur aus bem Bewußtsein biefer Gefete und bem Bernunftbeburfniffe, eine Dacht anzunehmen, welche Diefen ben gangen, in einer Belt moglichen, jum fittlichen Endamed jusammenstimmenden Effert verschaffen tann. Der Begriff eines nach blofen reinmoralischen Gefeten bestimmten abtilichen Willens lagt uns, wie nur einen Gott, alfo auch nur eine Religion benfen, die rein moralisch ift. Wenn wir aber ftatutarische Gefete beffelben annehmen, und in unferer Befolgung berfelben bie Religion feben, fo ift bie Renntniß berfelben nicht burch unfere eigene blofe Bernunft, fonbern nur burch Offenbarung moglich, welche, fie mag nun jedem Einzelnen insgeheim ober offentlich gegeben werden, um durch Tradition oder Schrift unter Menschen sortgepstanzt zu werzben, ein historischer, nicht ein reiner Bernunftglaube sein wurde. — Es mögen nun aber auch statutarische göttliche Gesetze, (die sich nicht von selbst als verpsichtend, sondern nur als geoffens barter göttlicher Wille für solche erkennen lassen,) angenommen werzben; so ist doch die reine moralische Gesetzebung, dadurch der Wille Gottes ursprünglich in unser Herz geschrieben ist, nicht allein die unumgängliche Bedingung aller wahren Religion überhaupt, sons dern sie ist auch das, was diese selbst eigentlich ausmacht, und wozu die statutarische nur das Mittel ihrer Besörderung und Ausbreitung enthalten kann.

Wenschen, blos als Mensch betrachtet, allgemeingültig beantwortet werden soll, so ist kein Bedenken bierüber, daß die Gesehz gedung seines Willens nicht sollte blos moralisch sein; denn die statutarische, (welche eine Offenbarung vorausset,) kann nur als zusüllig und als eine solche, die nicht an jeden Renschen gekommen ist, oder kommen kann, mithin nicht als den Renschen überhaupt verdindend betrachtet werden. Also: "nicht, die da sagen: Herr, Herr! sondern die den Willen Gottes thun"; mithin die nicht burch Hochpreisung besselben (oder seines Gesandten, als eines Wesens von göttlicher Abkunst,) nach geoffenbarten Begriffen, die nicht jeder Mensch haben kann, sondern durch den guten Lebenswandel, in Ansehung dessen Seder seinen Willen weiß, ihm wohlgesällig zu werden suchen, werden diesenigen sein, die ihm die wahre Verehrung, die er verlangt, leisten.

Wenn wir uns aber nicht blos als Menschen, sondern auch als Burger in einem gottlichen Staate auf Erden zu betragen, und auf die Eristenz einer solchen Verbindung unter dem Namen einer Kirche zu wirken uns verpflichtet halten, so scheint die Frage: wie Gott in einer Kirche (als einer Gemeinde Gottes) verehrt sein wolle, nicht durch blose Vernunft beantwortlich zu sein, sonz dern einer flatutarischen, uns nur durch Offenbarung kund werden:

ben Gesetgebung, mithin eines hiftorischen Glaubens, welchen man im Gegenfas mit bem reinen Religionsglauben ben Rirchenglauben nennen tann, ju beburfen. Denn bei bem ersteren tommt es blos auf bas, mas bie Materie ber Berehrung Gottes ausmacht, namlich bie in moralischer Gefinnung geschehende Beobachtung aller Pflich= ten, als feiner Bebote, an; eine Rirche aber als Bereinigung vieler Menfchen unter folden Gefinnungen zu einem moralischen gemeinen Befen, bebarf einer offentlichen Berpflichtung, einer gemiffen auf Erfahrungsbedingungen beruhenden firchlichen Korm, die an fich aufällig und mannigfaltig ift, mithin ohne gottliche ftatutarifche Gefete nicht als Pflicht erkannt werden fann. Aber biefe Korm ju bestimmen, barf barum nicht sofort ale ein Geschäft bes gott: lichen Gefetgebers angesehen werben, vielmehr tann man Grunde annehmen, ber gottliche Wille fei: bag wir die Bernunft= ibee eines folden gemeinen Befens felbft ausführen, und ob bie Menfchen zwar manche Form einer Rirche mit unglucklichem Erfola versucht haben mochten, sie bennoch nicht aufhören follen, nothigen= falls burch neue Berfuche, welche bie Fehler ber vorigen befimoglichft vermeiben, biefem 3mede nachzustreben; indem biefes Sefchaft, welches zugleich fur fie Pflicht ift, ganglich ihnen felbft überlaffen ift. Man hat also nicht Ursache, jur Grundung und Korm irgend einer Rirche bie Gefete geradezu fur gottliche ftatutarische au halten, vielmehr ift es Bermeffenheit, fie bafur auszugeben, um fich ber Bemuhung ju überheben, noch ferner an ber Form ber letteren zu beffern, ober mohl gar Ufurpation boberen Anfebens, um mit Kirchensatungen burch bas Borgeben gottlicher Autoritat ber Menge ein Joch aufzulegen; wobei es aber doch ebensomobl Eigendunkel fein murbe, schlechtweg ju leugnen, bag bie Art, wie eine Rirche angeordnet ift, nicht vielleicht auch eine besondere gott: liche Unordnung fein fonne, wenn fie, fo viel wir einseben, mit ber moralischen Religion in ber größten Ginftimmung ift, und noch bazutommt, daß, wie fie ohne bie gehorig vorbereiteten Fort: schritte bes Publicums in Religionsbegriffen auf einmal habe erscheinen konnen, nicht wohl eingesehen werben tann. In ber 3meis

felhaftiafeit bicfer Aufaabe nun, ob Gott ober bie Menfchen felbit eine Rirche grunden follen, beweift fich ber Sang ber letteren gu einer aottesbienfilichen Religion (cultus), und weil biefe auf willführlichen Borichriften beruht, jum Glauben an flatutarische gotiliche Gefete, unter ber Borausfetung, bag über bem beften Lebenswantel, (ben ber Mensch nach Borschrift ber rein moralifchen Religion immer einschlagen mag,) boch noch eine burth Bers nunft nicht erkernbare, fondern eine der Offenbarung bedurftige gottliche Gesetgebung bingutommen muffe; womit es unmittelbar auf Berehrung bes bochften Befens (nicht vermittelft ber burch Bernunft uns ichon vorgeschriebenen Befolgung feiner Gebote) angesehen ift. Siedurch geschieht es nun, daß Menschen die Bereinigung zu einer Rirche und bie Ginigung in Ansehung ber ihr zu gebenden Korm, imgleichen offentliche Beranstaltungen gur Beforberung bes Doralischen in ber Religion niemals für an fich nothwendig balten werben; fonbern nur um burch Reierlichkeiten, Glaubensbekenntniffe geoffenbarter Gefete, und Beobachtung ber zu Korm ber Rirche, (die boch felbst blos Mittel ift,) geborigen Borschriften wie fie fagen, ihrem Gott zu bienen; obgleich alle biefe Obfervangen im Grunde moralischindifferente Sandlungen find, eben barum aber, weil fie blos um feinetwillen geschehen follen, fur ihm besto Der Kirchenglaube geht also in ber gefälliger gehalten merben. Bearbeitung ber Menschen zu einem ethischen gemeinen Befen, naturlicher Beife \*) vor bem reinen Religionsglauben vorher, und Tem= pel (bem offentlichen Gottesbienfte geweihte Gebaube) maren eber, als Rirchen (Berfammlungeorter gur Belehrung und Belebung in moralifden Gefinnungen,) Priefter (geweihte Bermalter from: mer Bebrauche) eber, ale Beiftliche (Bebrer ber rein moralischen Religion) und find es mehrentheils auch noch im Range und Berthe, ben ihnen die große Menge jugesteht.

Wenn es nun also einmal nicht zu andern fieht, daß nicht ein ftatutarischer Rirchenglaube bem reinen Religionsglauben,

<sup>\*) +)</sup> Moralischer Beise follte es umgekehrt jugehen.

<sup>+)</sup> Bufag ber zweiten Musg.

als Rebifel und Mittel ber offentlichen Bereinigung ber Denfchen gur Beforberung bes letteren beigegeben werbe, fo muß man auch eingesteben, daß bie unveranderliche Aufbehaltung beffelben, die allgemeine einformige Ausbreitung, und felbst bie Achtung fur Die in ibm angenommene Offenbarung schwerlich burch Tradition, fonbern nur burch Schrift, die felbst wiederum als Offenbarung fur Beitgenoffen und Nachkommenschaft ein Gegenstand ber Sochachtung fein muß, binreichend geforgt werden fann; benn bas forbert bas Beburfnif ber Menichen, um ihrer gottebbienftlichen Pflicht gewiß zu fein. Ein beiliges Buch erwirbt fich felbst bei benen (und gerade bei biefen am Meisten), die es nicht lefen, wenigstens fich baraus feinen aufammenbangenben Religionebegriff machen tonnen, die großte Ichtung, und alles Bernunfteln verschlagt nichts wider ben alle Ginwurfe nieberschlagenden Dachtspruch: ba ftebt's gesch rieben. Daber heißen auch die Stellen beffelben, die einen Glaubenspunct barlegen follen, schlechthin Spruch e. Die bestimmten Ausleger einer folden Schrift find eben burch biefes ihr Geschäft felbft gleich: fam geweihte Personen, und die Geschichte beweift, bag tein auf Schrift gegrundeter Glaube felbft burch bie verwuftenbften Staatsrevolutionen hat vertilgt werben konnen; inbeffen bag ber, fo fich auf Trabition und alte offentliche Observanzen grundete, in der Berruttung bes Staats zugleich feinen Untergang fant. Gludlich ): wenn ein foldes ben Menfchen ju Sanden gekommenes Buch neben feinen Statuten als Glaubensgesetzen zugleich bie reinste moralische Religionelehre mit Bollftanbigfeit enthalt, Die mit jenen (als Bebiteln ihrer Introduction) in die beste Harmonie gebracht werden kann in welchem Falle es, fowohl bes baburch ju erreichenden 3meds halber, als wegen ber Schwierigfeit, fich ben Urfprung einer folden burch baffelbe vorgegangenen Erleuchtung bes Menschengefclechts

<sup>\*)</sup> Ein Ausbrud fur alles Gemunichte, oder Bunschenswerthe, was wir boch weber voraussehen, noch durch unsere Bestrebung nach Erfahrungsgeschen herbeiführen können; von dem wir also, wenn wir einen Grund nennen wolten, keinen anderen, als eine gutige Borsehung anführen können.

Bon bem Siege bes guten Princips über bas bofe. 1. Abth. V. 279 nach naturlichen Gefegen begreiflich zu machen, bas Unsehen, gleich einer Offenbarung, behaupten kann.

Run noch Einiges, was biefem Begriffe eines Offenbarungs: glaubens anhange.

Es ift nur eine (wahre) Religion; aber es kann vielerlei Arten bes Glaubens geben. — Man kann hinzuseten, daß in ben mancherlei sich, ber Berschiedenheit ihrer Glaubensarten wegen, von einander absondernden Kirchen bennoch eine und dieselbe mahre Religion anzutreffen sein kann.

Es ift baber schicklicher, (wie es auch wirklich mehr im Gebrauche ift), ju fagen: Diefer Menich ift von biefem ober jenem (Bubifchen, Dubammebanischen, driftlichen, fatholifchen, gutherifchen ) Glauben, ale: er ift von biefer ober jener Religion. Der lettere Musbruck follte billig nicht einmal in ber. Unrebe an bas große Publicum (in Ratechismen und Predigten) gebraucht werden; benn er ift biefen ju gelehrt und unverftandlich; wie benn auch bie neueren Sprachen für ihn tein gleichbedeutenbes Bort liefern. Der gemeine Mann versteht barunter jebergeit seinen Rirchenglauben, ber ibm in bie Sinne fallt, anftatt bag Religion innerlich verborgen ift und auf moralische Gefinnungen antommt. Dan thut ben Deiften gu viel Ehre an, von ihnen zu fagent fie betennen fich zu biefer ober jener Religion; benn fie tennen und verlangen teine; ber flatutarifibe Rirchenglaube ift Alles, mas fie unter biefem Borte verfteben. Much find bie fogenannten Religionoffreitigkeiten, welche bie Belt fo oft erschuttert und mit Blut bespritt haben, nie etwas Underes, als Bankereien um ben Rirchenglauben gemefen, und ber Unterbrudte flagte nicht eigentlich barüber, bas man ibn binberte, feiner Religion anzuhängen, (benn bas tann feine außere Gewalt,) fonbern bag man ihm feinen Rirchenglauben offentlich ju befolgen nicht erlaubte.

Wenn nun eine Rirche fich felbft, wie gewöhnlich geschieht, für bie einige allgemeine ausgibt, (ob fie zwar auf einen besonderen

Offenbarungsglauben gegründet ift, ber als biftorisch nimmermehr von Jebermann geforbert werben tann.) so wird ber, welcher ihren (besonderen) Rirchenglauben gar nicht anerkennt, von ihr ein Un= glaubiger genannt, und von gangem Bergen gehaßt; ber nur gum Theil (im Richtwesentlichen) bavon abweicht, ein Irralaubiger. und wenigstens als anstedend vermieben. Betennt er fich enblich zwar zu berfelben Kirche, weicht aber boch im Wefentlichen bes Glaubens berfelben, ( was man namlich bagu macht,) von ibr ab, fo beißt er, vornehmlich wenn er feinen Irrglauben ausbreitet, ein Reger\*), und wird, fo wie ein Aufrührer, noch fur ftrafbarer gehalten, als ein außerer Zeind, und von ber Kirche burch einen Bannfluch, (bergleichen bie Romer über ben aussprachen, ber wiber tes Senats Einwilligung über ben Rubicon ging,) ausgestoßen und allen Sollengottern übergeben. Die angemaßte alleinige Rechtglaubigkeit ber Lehrer oder Saupter einer Kirche in bem Puncte bes Rirchenglaubens heißt Orthodorie, welche man wohl in bespotische (brutale) und liberale Orthodorie eintheilen konnte. -Wenn eine Rirche, die ihren Kirchenglauben fur allgemein verbind: lich ausgibt, eine katholische, biejenige aber, welche fich gegen biefe Unfpruche Underer vermahrt, (ob fie gleich biefe oftere felbft gerne ausuben mochte, wenn fie tonnte,) eine protestantische Rirche genannt werden foll; fo wird ein aufmerkfamer Beobachter manche rubmliche Beispiele von protestantischen Ratholifen, und bagegen noch mehrere ansibsige von ergfatholischen Protestanten antreffen; die erfte von Mannern einer fich erweiternben Dentungsart, (ob es gleich die ihrer Kirche wohl nicht ist,) gegen welche die

<sup>&</sup>quot;) Die Mongolen nennen Tibet (nach Georgii Alphab. Tibet. pag. 11) Tangut = Chabzar, b. i. das Land ber Sauferbewohner, um diese von sich, als in Wusten unter Zelten lebenden Nomaden zu unterscheiden, woraus der Name der Chadzaren, und aus diesem der der Keter entsprungen ist; weil jene dem Tibetanischen Glauben (der Lama's), der mit dem Manichalismus übereinstimmt, vielleicht auch wohl von daher seinen Ursprung nimmt, anshänglich waren und ihn bei ihren Einbrüchen in Curopa verbreiteten; daher auch eine geraume Zeit hindurch die Namen Haeretici und Manichaei als gleichbedeutend im Gebrauch waren.

Bon bem Siege bes guten Princips über bas bofe. 1. Abth. VI. 281 letteren mit ihrer eingeschränkten gar fehr, boch keinesweges zu ihrem Bortheil abstechen.

## VI.

Ħ

Der Kirchenglaube hat zu feinem höchsten Ausleger den reinen Religionsglauben.

Wir haben angemerkt, daß, obzwar eine Kirche das wichtigste Merkmal ihrer Wahrheit, namlich das eines rechtmäßigen Unspruchs auf Allgemeinheit entbehrt, wenn sie sich auf einen Offenbarungszglauben, der als historischer, (obwohl durch Schrift weit ausgebreizteter, und der spätesten Nachkommenschaft zugesicherter) Glaube, doch keiner allgemeinen überzeugenden Mittheilung fähig ist, gründet, denz noch wegen des natürlichen Bedürfnisses aller Menschen, zu den höchsten Vernunftbegriffen und Gründen immer etwas Sinnlichzhaltbares, irgend eine Erfahrungsbestätigung u. dgl. zu verlanzen, (worauf man bei der Absicht, einen Glauben allgemein zu inztroduciren, wirklich auch Rücksicht nehmen muß,) irgend ein historischer Kirchenglaube, den man auch gemeiniglich schon vor sich findet, müsse benutt werden.

Um aber nun mit einem solchen empirischen Glauben, ben uns bem Ansehen nach ein Ungesahr in die Hande gespielt hat, die Grundzlage eines moralischen Glaubens zu vereinigen, (er sei nun Zweck nur ober Hussemittel,) dazu wird eine Auslegung der und zu Hanzben gekommenen Offenbarung ersordert, d. i. durchgängige Deutung derselben zu einem Sinn, der mit den allgemeinen praktischen Rezgeln einer reinen Bernunstreligion zusammenstimmt. Denn das Theozetische des Kirchenglaubens kann und moralisch nicht interessiren, wenn es nicht zur Erfüllung aller Menschenpslichten als göttlicher Gebote, (was das Wesentliche aller Religion ausmacht,) hinwirkt. Diese Auslegung mag und selbst in Ansehung des Tertes (der Offensbarung) oft gezwungen scheinen, oft es auch wirklich sein, und doch muß sie, wenn es nur möglich ist, daß dieser sie annimmt, einer

folden buchstäblichen vorgezogen werden, die entweder schlechterdings nichts für die Moralität in sich enthält, oder dieser ihren Triebsebern wohl gar entgegenwirkt\*). — Man wird auch sinden, daß es mit allen alten und neueren zum Theil in heiligen Büchern abgefaßten Glaubensarten jederzeit so ist gehalten worden, und daß versnünstige wohldenkende Bolkslehrer sie so lange gedeutet haben, dis sie dieselbe ihrem wesentlichen Inhalte nach, nachgerade mit den allgemeinen moralischen Glaubenssähen in Uebereinstimmung brackten. Die Moralphilosophen unter den Griechen und nachher den Römern machten es nachgerade mit ihrer sabelhasten Götterlehre ebenso. Sie wußten den gröbsten Polytheismus doch zuletzt als blose symbolische Borstellung der Eigenschaften des einigen göttlichen Wesens auszudeuten, und den mancherlei lasterhaften Handlungen,

<sup>\*)+)</sup> Um biefes an einem Beispiel zu zeigen, nehme man Pfalm LIX, 2. 11-16, wo ein Gebet um Rache, bie bis jum Entfegen weit geht, angetroffen wird. Dichaelis (Moral 2ter Theil G. 202) billigt biefes Bebet und fest hingu: "die Pfalmen find in fpirirt; wird in diefen um Strafe gebeten, fo tann es nicht unrecht fein und wir follen teine heiligere Moral haben, ale bie Bibel." Ich halte mich hier an ben lesteren Musbrud und frage, ob bie Moral nach ber Bibel, ober bie Bibel vielmehr nach ber Moral ausgelegt werben muffe? - Dhne nun einmal auf die Stelle bes D. T .: ,, Bu ben Alten wurde gefagt u. f. w.; ich aber fage euch: Liebet eure Feinde, fegnet, Die euch fluchen u. f. w." Rudficht ju nehmen, wie biefe, die auch inspirirt ift, mit jener jusammen bestehen tonne, werbe ich versuchen, fie entweder meinen fur fich bestehenden fittlichen Grundfagen angupaffen, (bag etwa hier nicht leibliche, fonbern unter bem Sombol berfelben, die uns weit verderblicheren unfichtbaren Feinde, namlich boje Meigungen, verftanden werben, bie wir munichen muffen vollig unter ben Fuß zu bringen,) ober will biefes nicht angehen, fo werbe ich lieber ans nehmen: daß diefe Stelle gar nicht im moralischen Sinn, fondern nach bem Berhaltniß, in welchem fich die Juden gu Gott, als ihrem politischen Regenten, betrachteten, ju verftehen fei, fo wie auch eine andere Stelle ber Bibel, ba es heißt : " bie Rache ift mein; Ich will vergelten, fpricht ber Berr!" bie man gemeiniglich als moralifche Warnung vor Gelbstrache auslegt, ob fie gleich mahrscheinlich nur bas in jedem Staat geltenbe Gefet andeutet, Genugthuung wegen Beleibigungen im Gerichtshofe bes Dberhauptes nachausuchen : wo bie Rachfucht bes Riggers gar nicht fur gebilligt angefeben werden barf, wenn der Richter ihm verstattet, auf noch fo harte Strafe, ale er will, ans autragen.

<sup>+)</sup> Diese Anmerfung ift Zusag ber 2. Ausg.

į

ıl

it

21

1

ji ji

Ì

ober auch wilben, aber boch ichonen Traumereien ihrer Dichter einen unpftischen Sinn unterzulegen, ber einen Bolfsglauben, (welchen au vertilgen nicht einmal rathfam gewefen mare, weil baraus vielleicht ein bem Staat noch gefahrlicherer Atheismus hatte entftehen konnen.) einer allen Menschen verftanblichen und allein ersprießlichen morali= fchen Lehre nahe brachte. Das fpatere Jubenthum und felbft bas Chriftenthum besteht aus folden jum Theil febr gezwungenen Deus tungen, aber beides zu ungezweifelt guten und fur alle Menfchen nothwendigen 3meden. Die Muhammebaner wiffen, (wie Re: land zeigt,) ber Beschreibung ihres, aller Sinnlichkeit geweihten Paradiefes fehr aut einen geistigen Sinn unterzulegen, und eben bas thun bie Indier mit ber Muslegung ihres Bedas, wenigstens fur ben aufgeklarteren Theil ihres Bolks. — Daß fich bies aber thun lagt, ohne eben immer wiber ben buchftablichen Ginn bes Bolfsglaubens fehr zu verfloßen, tommt baber: weil lange vor biefem letteren bie Unlage jur moralischen Religion in ber menschlichen Bernunft verborgen lag, wovon zwar bie erften roben Zeugerungen blos auf gottesbienstlichen Gebrauch ausgingen, und zu biefem Bebuf felbst jene angeblichen Offenbarungen veranlagten, hieburch aber auch etwas von bem Charafter ihres überfinnlichen Ursprungs selbst in biefe Dichtungen, obzwar unvorfätlich, gelegt haben. kann man bergleichen Auslegungen nicht ber Unreblichkeit beschuldi= gen, vorausgesett, bag man nicht behaupten will, ber Ginn, ben wir ben Symbolen bes Bolksglaubens ober auch heiligen Buchern geben, fei von ihnen auch burchaus fo beabsichtigt morben, sonbern biefes bahingestellt fein lagt, und nur bie Doglichfeit, bie Berfaffer berfelben fo zu verfteben, annimmt. Denn felbft bas Lefen biefer heiligen Schriften, ober bie Erkundigung nach ihrem Inhalt hat zur Endabsicht, beffere Menschen zu machen; bas Siftorische aber, mas bagu nichts beitragt, ift etwas an fich gang Gleichgultiges, mit bem man es halten fann, wie man will. - (Der Geschichtsglaube ift "tobt an ihm felber," b. i. fur fic, als Bekenntniß betrachtet, enthalt er nichts, mas einen moralischen Werth für uns hatte.)

Benn alfo gleich eine Schrift als gottliche Offenbarung angenommen worben, so wird boch bas oberfte Kriterium berfelben. als einer folden, fein: "alle Schrift, von Sott eingegeben, ift nublich jur Lehre, jur Strafe, jur Befferung u. f. w." und ba bas Lettere, namlich bie moralische Befferung bes Menschen, ben eigentlichen 3med aller Bernunftreligion ausmacht, fo wird biefe auch bas oberfte Princip aller Schriftauslegung enthalten. Diefe Religion ift "ber Geift Gottes, ber uns in alle Bahrheit leitet." Diefer aber ift berjenige, ber, indem er und belehrt, auch augleich mit Grundfagen ju Sandlungen belebt, und er bezieht Alles, mas bie Schrift fur ben historischen Glauben noch enthalten mag. ganglich auf bie Regeln und Triebfebern bes reinen moralischen Glaubens, ber allein in jedem Rirchenglauben basjenige ausmacht. was barin eigentliche Religion ift. Alles Forschen und Ausleaen ber Schrift muß von bem Princip ausgeben, Diefen Beift barin qu fuchen, und "man tann bas ewige Leben barin nur finden, fofern fie von biesem Princip zeuget."

Diefem Schriftausleger ift nun noch ein anderer beigefellt, aber untergeordnet, namlich ber Schriftgelehrte. Das Unfeben ber Schrift, als bes wurdigften, und jest in bem aufgeklarteften Belttheile einzigen Inftruments ber Bereinigung aller Menfchen in eine Rirche, macht ben Rirchenglauben aus, ber als Bolfsglaube nicht vernachläffigt werben tann, weil bem Bolte teine Lehre ju einer unveranderlichen Norm tauglich zu fein scheint, die auf blose Bernunft gegrundet ift, und es gottliche Offenbarung, mithin auch eine bistorische Beglaubigung ihres Unsehens burch bie Deduction ihres Urfprungs forbert. Beil nun menfchliche Kunft und Beisbeit nicht bis jum himmel binaufsteigen fann, um bas Creditiv ber Senbung bes erften Lehrers felbft nachzusehen, sonbern fich mit ben Merkmalen, die, außer bem Inhalt, noch von ber Urt, wie ein folcher Slaube introducirt worben, bergenommen werben tonnen, b. i. mit menschlichen Rachrichten begnugen muß, bie nachgerabe in sehr alten Beiten und jett tobten Sprachen aufgesucht werben muffen, um fie nach ihrer hiftorifden Glaubhaftigfeit ju wurdigen; fo wird Schriftgele briamteit erforbert werben, um eine auf heilige Schrift gegrundete Rirche, nicht eine Religion, (benn bie muß, um allgemein zu fein, jederzeit auf blofe Bernunft gegrundet fein,) im Anfeben zu erhalten; wenn biefe gleich nichts mehr ausmacht, als daß jener ihr Urfprung nichts in fich enthalt, was die Unnahme berfelben als unmittelbarer gottlichen Offenbarung unmog: lich machte; welches hinreichend fein wurde, um biejenigen, welche in biefer Idee besondere Starfung ihres moralischen Glaubens gu finden meinen, und fie baber gerne annehmen, baran nicht zu binbern. - Aber nicht blos bie Beurfundung, fonbern auch bie Auslegung ber beiligen Schrift bedarf aus berfelben Urfache Selehrsamkeit. Denn wie will ber Ungelehrte, ber fie nur in Ueberfetungen lefen tann, von bem Ginne berfelben gewiß fein? baber ber Ausleger, welcher auch die Grundsprache inne hat, boch noch ausgebreitete biftorische Renntniß und Rritit befigen muß, um aus bem Buftanbe, den Sitten und ben Meinungen (bem Bolksglauben) ber bamaligen Beit bie Mittel ju nehmen, woburch bem firchlichen gemeinen Befen bas Berftanbniß geoffnet werben tann.

Bernunftreligion und Schriftgelehrsamfeit find alfo bie eigent= lichen berufenen Ausleger und Depositare einer beiligen Urfunde. Es fallt in die Augen: bag biefe an offentlichem Gebrauche ihrer Einsichten und Entbedungen in biefem Relbe vom weltlichen Urm schlechterbings nicht konnen gebindert und an gewisse Glaubensfate gebunden werden; weil fonft gaien bie Rlerifer nothigen murben, in ihre Meinung einzutreten, bie jene boch nur von biefer ihrer Belehrung her haben. Benn ber Staat nur bafur forgt, baß es nicht an gelehrten und ihrer Moralitat nach im guten Rufe ftebenden Mannern fehle, welche bas Gange bes Kirchenwefens vermalten, beren Gemiffen er biefe Beforgung anvertraut, fo hat er Alles gethan, was feine Pflicht und Befugniß mit fich bringen. Diese selbst aber in die Schule ju fuhren und sich mit ihren Strei= tigfeiten zu befaffen, (bie, wenn fie nur nicht von Kanzeln geführt werben, bas Rirchenpublicum im volligen Frieden laffen,) ift eine Bumuthung, Die bas Publicum an ben Gefetgeber

286 Religion innerh. b. Grenzen b. blosen Bernunft. III. Stud.
nicht ohne Unbescheibenheit thun kann, weil sie unter feiner Burbe ift +).

Aber es tritt noch ein britter Pratenbent jum Umte eines Auslegers auf, melder weber Bernunft, noch Gelehrsamkeit, fonbern nur ein inneres Gefühl bedarf, um ben mabren Sinn ber Schrift und jugleich ihren gottlichen Urfprung ju erkennen. tann man freilich nicht in Abrebe gieben, bag, "wer ihrer Lebre folgt, und das thut, mas fie vorschreibt, allerdings finden wirb, baß fie von Gott fei," und baß felbst ber Untrieb ju guten Sand: lungen und zur Rechtschaffenheit im Lebensmanbel, ben ber Menfc. ber fie lieft ober ihren Bortrag bort, fuhlen muß, ihn von ber Gottlichkeit berfelben überführen muffe; weil er nichts Unberes . als bie Wirkung von bem ben Menschen mit inniglicher Achtung erfullenden moralischen Gefete ift, welches barum auch als gottliches Bebot angefeben zu werden verdient. Aber fo wenig, wie aus irgend einem Gefühl Erkenninif ber Gefete, und bag biefe moralisch find, eben so wenig und noch weniger kann burch ein Gefühl bas sichere Merkmal eines unmittelbaren gottlichen gefolgert und ausgemittelt werben; weil zu berfelben Wirkung mehr, als eine Ursache Statt finden kann, in diesem Ralle aber bie blose Moralitat bes Gesetes (und ber Lehre), burch bie Bernunft erkannt, die Urfache berfelben ift, und felbft in bem Kalle ber blofen Moglichkeit biefes Ursprungs es Pflicht ift, ihm die lettere Deutung zu geben, wenn man nicht aller Schwarmerei Thur und Thor offnen, und nicht felbst bas zweideutige moralische Gefühl burch bie Berwandtschaft mit jebem anderen phantastischen um seine Burde bringen will. - Gefühl, menn bas Gefet, woraus, ober auch, wornach es erfolgt, vorber bekannt ift, bat Jeber nur fur fich, und kann es Unberen nicht zumuthen, also auch nicht als einen Probirstein ber Aechtheit einer Offenbarung anpreisen, benn es lebrt schlechterbings nichts, fonbern

<sup>+)</sup> Die Borte: "weil fie unter feiner Barbe ift". find Bufat ber 2. Ausg.

Won bem Siege bes guten Princips über bas bose. 1. Abth. VII. 287 enthalt nur die Art, wie bas Subject in Ansehung seiner Lust ober Unlust afficirt wird, worauf gar teine Erkenntniß gegründet werden kann.

Es gibt alfo feine Norm bes Rirchenglaubens, als bie Schrift. und teinen anderen Ausleger beffelben, als reine Bernunftreligion und Schriftgelehrfamkeit, (welche bas Bifforifche berselben angeht.) von welchen ber erftere allein authentisch und für alle Belt gultig, ber zweite aber nur boctrinal ift, um ben Rirchenglauben fur ein gewiffes Bolt ju einer gewiffen Beit in ein bestimmtes fich beständig erhaltendes Spftem ju verwandeln. Das aber biefen betrifft, so ift es nicht ju andern, bag ber biftorische Glaube nicht endlich ein blofer Glaube an Schriftgelehrte und ibre Einsicht werbe; welches freilich ber menschlichen Ratur nicht fonberlich zur Chre gereicht, aber boch burch bie offentliche Denkfreiheit wiederum aut gemacht wird, bagu biefe beshalb um befto mehr berechtigt ift, weil nur badurch, daß Gelehrte ihre Auslegungen Jebermanns Prufung ausseben, selbst aber auch jugleich fur beffere Einficht immer offen und empfanglich bleiben, fie auf bas Butrauen bes gemeinen Befens zu ihren Entscheidungen rechnen konnen.

## VII.

Der allmählige Uebergang des Kirchenglaubens zur Alleinherrschaft des reinen Religionsglaubens ist die Annäherung des Reichs Gottes.

Das Kennzeichen der wahren Kirche ist ihre Allgemeinheit; bievon aber ist wiederum das Merkmal ihre Nothwendigkeit und ihre nur auf eine einzige Art mögliche Bestimmbarkeit. Nun hat der historische Glaube, (der auf Offenbarung, als Erfahrung, gegründet ist,) nur particulare Gultigkeit, für die nämlich, an welche die Geschichte gelangt ist, worauf er beruht, und enthält, wie alle Erfahrungserkenniniß, nicht das Bewußtsein, daß der geglaubte

Gegenstand so und nicht anders fein muffe, sondern nur, bag er fo fei, in fich; mithin enthalt er jugleich bas Bewußtfein feiner Bufalliafeit. Alfo fann er zwar zum Kirchenglauben, (beren es mehrere geben fann,) zulangen, aber nur ber reine Religionsalaube. ber fich ganglich auf Bernunft grunbet, kann als nothwendig, mitbin fur ben einzigen erkannt werben, ber bie mabre Rirche ausgeichnet. - Benn alfo gleich (ber unvermeiblichen Ginschrankung ber menschlichen Bernunft gemäß) ein historischer Glaube als Leitmittel bie reine Religion afficirt, boch mit bem Bewußtsein, baf er blos ein folches fei, und biefer, als Rirchenglaube, ein Princip bei fich führe, bem reinen Religionsglauben fich continuirlich zu nabern. um jenes Leitmittel endlich entbehren ju tonnen, fo tann eine folche Rirche immer bie mabre beigen; ba aber über biftorifche Glaubenolehren ber Streit nie vermieben werben tann, nur bie ftrei. ten be Rirche genennet werben; boch mit ber Ausficht, endlich in bie unveranderliche und Alles vereinigende, triumphiren be ausauschlagen! Dan nennt ben Glauben jebes Gingelnen, ber bie moralische Empfanglichkeit (Burbigkeit) mit fich fuhrt, ewig gluckfelig ju fein, ben feligmachenben Glauben. Diefer fann alfo auch nur ein einziger fein, und bei aller Berfchiedenheit bes Rirdenglaubens boch in Jebem angetroffen werben, in welchem er, fich auf fein Biel, ben reinen Religionsglauben, beziehend, praktifch ift. Der Glaube einer gottesbienftlichen Religion ift bagegen ein Frobn= und Lohnglaube (fides mercenaria, servilis), und fann nicht für ben feligmachenben angesehen werben, weil er nicht moralisch ift. Denn biefer muß ein freier, auf lauter Bergensgefinnungen gegrunbeter (fides ingenua) Glaube fein. Der erftere mabnt burch Sandlungen (bes cultus), welche (obzwar muhlam) boch fur fich keinen moralischen Werth haben, mithin nur burch Furcht ober Soffnung abgenothigte Sandlungen find, die auch ein bofer Mensch ausuben fann, Gott wohlgefällig zu werben, anftatt bag ber lettere bazu eine moralisch gute Gefinnung als nothwendig voraussetzt.

Der seligmachende Glaube enthalt zwei Bedingungen feiner Hoffnung ber Seligfeit; die eine in Ansehung bessen, was er felbft

nicht thun tann, namlich feine geschehenen Sandlungen rechtlich (por einem gottlichen Richter) ungeschehen zu machen, die andere in Unfebung beffen, mas er felbst thun tann und foll, namlich in einem neuen seiner Pflicht gemäßen Leben zu manbein. Der erftere Glaube ift ber an eine Genugthuung, (Bezahlung fur feine Schuld, Erlofung, Berfohnung mit Gott,) ber zweite ift ber Glaube, in einem ferner zu führenden guten Lebensmandel Gott mohlgefällig werden gu konnen. — Beibe Bedingungen machen nur einen Glauben aus und gehoren nothwendig zufammen. Man fann aber bie Roth: wendigkeit einer Berbindung nicht anders einsehen, als wenn man annimmt, es laffe fich eine von ber anderen ableiten, alfo, bag entweder der Glaube an die Lossprechung von der auf und liegen: ben Schuld ben guten Lebensmandel, ober bag bie mabrhafte und thatige Gefinnung eines jeberzeit zu führenden guten Lebensmandels ben Glauben an jene Lossprechung, nach bem Gefete moralisch wirfender Urfachen, bervorbringe.

Hichen Bernunft mit ihr felbst, beren Auflösung, ober, wenn biese nicht möglich sein sollte, wenigstens Beilegung es allein ausmachen kann, ob ein historischer (Kirchen=) Glaube jeberzeit als wesentliches Stud bes seligmachenden, über den reinen Religionsglauben hinzuskommen muffe, ober ob er als bloses Leitmittel endlich, wie ferne biese Jukunft auch sei, in den reinen Religionsglauben übergeben könne.

1. Vorausgesett: baß für die Sünden des Menschen eine Genugthuung geschehen sei, so ist zwar wohl begreislich, wie ein jeder Sünder sie gern auf sich beziehen möchte, und wenn es blos auss Glauben ankömmt, (welches soviel, als Erklärung bedeutet, er wolle, sie sollte auch für ihn geschehen sein,) deshalb nicht einen Augenblick Bedenken tragen würde. Allein es ist gar nicht einzussehen, wie ein vernünstiger Mensch, der sich strafschuldig weiß, im Ernst glauben könne, er habe nur nothig, die Botschaft von einer für ihn geleisteten Genugthuung zu glauben und sie, (wie die Juristen sagen,) utiliter anzunehmen, um seine Schuld als getilgt anzusehen, und zwar dermaßen (mit der Wurzel sogar), daß auch fürs

Kant f. 28. VI.

19

Runftige ein guter Lebenswandel, um ben er fich bisher nicht bie minbefte Dube gegeben bat, von biefem Glauben und ber Acceptation der angebotenen Bobltbat die unausbleibliche Rolge fein werbe. Diefen Glauben tann tein überlegenber Menich, fo febr auch die Selbftliebe ofters ben blofen Bunich eines Gutes, wohn man nichts thut ober thun kann, in Soffnung verwandelt, als werbe fein Gegenstand burch bie blose Gehnsucht gelockt von felbft kommen, in fich zuwege bringen. Man kann bieses fich nicht anbere moglich benten, als bag ber Menfch fich biefen Glauben felbst als ihm himmlisch eingegeben, und so als etwas, worüber er feiner Bernunft weiter teine Rechenschaft zu geben nothig bat, be-Wenn er bies nicht kann, ober noch ju aufrichtig ift, ein foldes Bertrauen als blofes Einschmeichelungsmittel in fich ju erfunfteln, fo wird er, bei aller Achtung fur eine folche überfchweng: liche Genugthuung, bei allem Bunfche, bag eine folche auch für ihn offen stehen möge, boch nicht umhin können, sie nur als bebingt anzusehen, namlich bag sein, so viel in seinem Bermogen ift, gebefferter Lebenswandel vorhergeben muffe, um auch nur ben minbeften Grund gur Soffnung ju geben, ein folches boberes Berbienft tonne ihm zu Gute tommen. — Wenn also bas bistorische Ertennt: nif von bem letteren jum Rirchenglauben, ber erftere aber als Bedingung jum reinen moralischen Glauben gehort, so wird biefer bor jenem vorhergeben muffen.

2. Wenn aber ber Mensch von Natur verderbt ift, wie kann er glauben, aus sich, er mag sich auch bestreben, wie er wolle, einen neuen, Gott wohlgefälligen Menschen zu machen; wenn er, sich der Vergehungen, deren er sich bisher schuldig gemacht hat, bewußt, noch unter der Macht bes bosen Princips steht und in sich kein hinreichendes Vermögen antrifft, es kunftighin besser zu machen? Wenn er nicht die Gerechtigkeit, die er selbst wider sich erregt hat, durch fremde Genugthuung als verschnt, sich selbst aber durch diesen Glauben gleichsam als neugeboren ansehen und so allererst einen neuen Lebenswandel antreten kann, der alsdann die Folge von dem mit ihm vereinigten guten Princip sein wurde, worauf will er seine

Hoffmung, ein Gott gefälliger Mensch zu werben, grunden? — Also muß der Glaube an ein Berdienst, das nicht das seinige ist und wodurch er mit Gott verschnt wird, vor aller Bestrebung zu guten Werken vorhergehen; welches dem vorigen Saze widerstreitet. Dieser Streit kann nicht durch Einsicht in die Causalbestimmung der Freiheit des menschlichen Wesens, d. i. der Ursachen, welche machen, daß ein Mensch gut oder bose wird, also nicht theoretisch ausgeglichen werden; denn diese Frage übersteigt das ganze Speculationsvermögen unserer Vernunft. Aber fürs Praktische, wo nämlich nicht gestragt wird, was physisch, sondern was moralisch für den Gebrauch unserer keien Willkühr das Erste sei, wovon wir nämlich den Ansang machen sollen, ob vom Glauben an das, was Gott unsertwegen gethan hat, oder van dem, was wir thun sollen, um dessen, ses mag auch bestehen, worin es wolle,) würdig zu werden, ist kein Bedenken, für das Lebtere zu entscheiden.

Dem bie Unnehmung bes erften Requifits jur Geligmachung, namlich bes Glaubens an eine ftellvertretenbe Genugthuung, ift allenfalls blos fur ben theoretischen Begriff nothwendig; wir konnen bie Entsundigung uns nicht anders begreiflich machen. Dagegen ift die Nothwendigkeit bes zweiten Princips praktifch und awar rein moralisch: wir konnen sicher nicht anders hoffen, ber Bueignung felbst eines fremben genugthuenben Berbienftes und fo ber Seligkeit theilhaftig ju werben, als wenn wir uns baju burch unfere Bestrebung in Befolgung jeder Menschenpflicht qualificiren, welche lettere die Wirkung unserer eigenen Bearbeitung, und nicht wiederum ein fremder Ginfluß fein muß, babei wir paffiv find, Denn ba bas lettere Gebot unbedingt ift, fo ift es auch nothwenbig, baß ber Mensch es seinem Glauben als Marime unterlege, baß er namlich von ber Befferung bes Lebens anfange, als ber oberften Bebingung, unter ber allein ein feligmachenber Glaube Statt finden fann.

Der Kirchenglaube, als ein historischer, fangt mit Recht von dem ersteren an; da er aber nur das Behikel für den reinen Religionsglauben enthält, (in welchem der eigentliche 3weck liegt,) so muß bas, was in biefem als einem praktischen die Bebingung ift, namlich die Marime bes Thuns, ben Ansang machen, und die bes Wiffens ober theoretischen Glaubens nur die Befestigung und Bollenbung ber ersteren bewirken.

Diebei tann noch angemerkt werben, bag nach bem erften Princip ber Glaube, (namtich ber an eine stellvertretenbe Genuathung) bem Menichen jur Pflicht, bagegen ber Glaube bes guten Lebensmanbels, als burch boberen Ginfluß gewirkt, ibm jur Gnade angerechnet werben murbe. - Rach bem zweiten Princip aber ift Denn nach biefem ift ber gute Lebensmanbel, es umaekebrt. als oberfte Bebingung ber Gnabe, unbedingte Pflicht, bagegen bie bobere Benugthung eine blofe Snabenfache. - Dem erfteren wirft man (oft nicht mit Unrecht) ben gottesbienftlichen Aberglauben vor, ber einen ftraflichen Lebenswandel boch mit ber Religion ju vereinigen weiß; bem zweiten ben naturalifti= fchen Unglauben, welcher mit einem fonft vielleicht auch wohl eremplarischen Lebenswandel Gleichaultigkeit ober mobl gar Bibersetlichkeit gegen alle Offenbarung verbindet. — Das ware aber ben Anoten (burch eine praktische Maxime) gerhauen, anftatt ihn (theoretifch) aufzulosen, welches auch allerdings in Religionsfragen erlaubt ift. - Bu Befriedigung bes letteren Anfinnens kann indeffen Kolgendes dienen. — Der lebendige Glaube an bas Urbild der Gott wohlgefälligen Menschheit (ben Sohn Gottes) an fich felbft ift auf eine moralische Bernunftibee bezogen, sofern biefe uns nicht allein zur Richtschnur, sondern auch zur Triebfeber bient, und alfo einerlei, ob ich von ihm, als rationalem Glauben, ober vom Princip bes guten Lebenswandels anfange. Dagegen ift ber Glaube an ebendaffelbe Urbito in ber Erfcheinung (an ben Gottmenfchen), als empirisch er (hiftorischer) Glaube, nicht einerlei mit bem Princip bes guten Lebenswandels, (welches gang rational fein muß,) und es ware gang etwas Unberes, von einem folchen ")

<sup>\*) †)</sup> Der die Eriften; einer folchen Perfon auf historische Beweisthumer grunden muß.

<sup>+)</sup> Busat der 2. Ausg.

anfangen und baraus ben guten Bebensmandel ableiten zu mollen. Sofern mare also ein Biberftreit zwischen ben obigen zwei Saben. Allein in ber Erscheinung bes Gottmenschen ift nicht bas, mas pon ihm in bie Sinne faut ober burch Erfahrung erkannt merben kann. sonbern bas in unserer Bernunft liegende Urbild, welches wir bem letteren unterlegen, (weil, fo viel fich an feinem Beifpiel mahrnehmen läßt, er jenem gemäß befunden wird,) eigentlich bas Object bes feligmachenben Blaubens, und ein folder Glaube ift einerlei mit bem Princip eines Gott mohlgefälligen Lebensmanbels. — Also find hier nicht zwei an fich verschiedene Principien, von beren einem ober bem anberen angufangen, entgegengefette Wege ein: juschlagen maren, fonbern nur eine und biefelbe praktische Ibee, von bet wir ausgeben, einmal, fofern fie bas Urbild als in Gott befindlich und von ihm ausgebend, ein andermal, fofern fie es als in und befindlich, beibemal aber, fofern fie es als Richtmaag unferes Lebensmandels vorftellt; und die Antinomie ift also nur schein: bar; weil fie ebendieselbe praktische Ibee nur in verschiedener Beziehung genommen, burch einen Migverftand fur zwei verschiebene Principien anfieht. - Wollte man aber ben Geschichtsglauben an die Wirklichkeit einer folden einmal in der Welt vorgekommenen Erfcheinung zur Bebingung bes allein feligmachenben Glaubens machen, fo maren es allerdings zwei gang verschiedene Principien, (bas eine empirisch, bas andere rational,) über die, ob man von einem ober bem anderen ausgeben und anfangen mußte, ein mahrer Biderstreit der Maximen eintreten wurde, den aber auch keine Bernunft je wurde schlichten tonnen. - Der Sat: man muß glauben, baff es einmal einen Menschen, ber burch seine Beiligkeit und Ber-Dienst sowohl fur fich (in Unsehung feiner Pflicht), als auch fur alle Andere (und beren Ermangelung in Ansehung ibrer Pflicht) genug gethan, gegeben habe, (wovon uns bie Bernunft nichts fagt.) um zu hoffen, daß wir felbft in einem guten Lebenswandel, boch nur fraft jenes Glaubens felig werben tonnen, Diefer Sat fagt gang etwas Unberes, als folgenber: man muß mit allen Rraften ber beiligen Gefinnung eines Gott wohlgefälligen Lebenswandels

nachstreben, um glauben zu konnen, bag bie (ums fcon burch Die Bernunft verficherte) Liebe beffelben gur Menfcheit, fofern fie feinem Willen nach allem ihrem Bermogen nachstrebt, in Rudficht auf bie rebliche Gefinnung, ben Mangel ber That, auf welche Art es auch fei, ergangen werbe. - Das Erfte aber fteht nicht in jebes (auch bes ungelehrten) Menschen Bermogen. Die Geschichte beweift, daß in allen Religionsformen biefer Streit zweier Glaubensprincipien obgewaltet bat; benn Erpiationen batten alle Religionen, fie mochten fie nun feten, worein fie wollten. Die moralische Unlage in jebem Menschen aber ermangelte ihrerfeits auch nicht, ihre Korberungen boren zu laffen. Bu aller Beit flagten aber boch bie Priester mehr, als die Moralisten; jene namlich laut (und unter ber Aufforberung an Obrigkeiten, bem Unwefen zu fleuern,) über Bernachlaffigung bes Gottesbienftes, welcher, bas Bolf mit bem himmel zu verfohnen und Unglud vom Staat abzuwenden, eingeführt mar; biefe bagegen uber ben Berfall ber Sitten, ben fie febr auf bie Rechnung jener Entfundigungsmittel fcbrieben, wodurch Die Priefter es Jebermann leicht machten, fich wegen ber grobften Lafter mit ber Gottheit auszusohnen. In ber That, wenn ein unerschöpflicher Kond zu Abzahlung gemachter ober noch zu machenber Schulben schon vorhanden ift, ba man nur binlangen barf, (und bei allen Anspruchen, die bas Gewissen thut, auch ohne 3meifel ju allererft hinlangen wirb,) um fich schulbenfrei ju machen, inbeffen bag ber Borfat bes guten Lebensmanbels, bis man wegen jener allererft im Reinen ift, ausgesetzt werben tann; fo tann man fich nicht leicht andere Folgen eines solchen Glaubens benken. -Burbe aber fogar biefer Glaube felbst so vorgestellt, als ob er eine fo besondere Rraft und einen folden mustischen (ober magischen) Einflug habe, bag, ob er zwar, fo viel wir miffen, fur blos bis ftorisch gehalten werben follte, er boch, wenn man ihm und ben damit verbundenen Gefühlen nachhangt, ben gangen Menschen von Grunde aus zu beffern, (einen neuen Menschen aus ibm zu machen) im Stande fei; fo mußte biefer Glaube felbft als unmittelbar vom himmel (mit und unter bem bifforischen Glauben) ertheilt und

eingegeben angefehen werben, wo benn Alles felbst mit ber moralischen Beschaffenheit bes Menschen zuleht auf einen unbedingten Rathichluß Gottes binausläuft; "er erbarmet fich, welches er will, und verftodet, welchen er will+)", welches nach bem Buchfaben genommen, ber salto mortale ber menfchlichen Bernunft ift.

Es ist also eine nothwendige Kolge ber physischen und zugleich ber moralischen Anlage in und, welche lettere bie Grundlage und augleich Auslegerin aller Religion ift, bag biefe endlich von allen empirischen Bestimmungsgrunden, von allen Statuten, welche auf Geschichte beruben, und die vermittelft eines Rirchenglaubens proviforifch bie Menschen gur Beforberung bes Guten verrinigen, allmablia losgemacht merbe, und fo reine Bernunftreligion zulebt über alle berriche. "bamit Gott fei Alles in Allem." - Die Bullen, unter welchen ber Embroo fich querft gum Menichen bilbete, muffen abgelegt werben, wenn er nun an bas Zageslicht treten foll. Das Leithand ber beiligen Ueberlieferung, mit feinen Unbangfeln, ben Statuten und Observangen, welches ju feiner Zeit gute Dienfte that, wird nach und nach enthehrlich, ja endlich zur Reffel, wenn er in bas Junglingsalter eintritt. So lange er (bie Menschengattung) .. ein Kind mar, mar er Hug als ein Rind" und wußte mit Satungen, die ibm obne fein Buthun auferlegt worben, auch wohl Gelehrsamkeit, ja fogar eine ber Rirche bienfibare Philosophie

<sup>\*)</sup> Das tann mohl fo ausgelegt werben: tein Denfc tann mit Gewißheit fagen, woher diefer ein guter, jener ein bofer Menfch (beibe comparative) wird, ba oftmals bie Unlage ju biefem Unterschiede ichon in ber Geburt ans autreffen ju fein icheint, bieweilen auch Bufalligfeiten bes Lebens, fur bie Niemand tann, hierin einen Ausschlag geben; eben fo wenig auch, was aus ihm werden tonne. hieruber muffen wir alfo bas Urtheil bem Aufehenden überlaffen , welches hier fo ansgebrudt wirb, ale ob, ehe fie geboren wurden, fein Rathichlus über fie ausgesprochen , einem Beben feine Rolle vorgezeichnet habe, die er einft fpielen follte. Das Borherfehen ift in der Ordnung ber Ericheinungen fur ben Belturheber, wenn er hiebei felbft anthropopathifch gebacht wird, jugleich ein Borberbefchließen. In ber aberfinnlichen Ordnung ber Dinge aber nach Freiheitegefegen, wo bie Beit wegfallt, ift es blos ein allfehendes Biffen, ohne, warum ber eine Menfch fo, ber andere nach entgegengefesten Grunbfagen verfahrt, ertfaren und boch auch jugleich mit ber Freiheit bes Billens vereinigen gu tonnen.

au verbinden; "nun er aber ein Mann wird, legt er ab, was finbifch ift." Der erniebrigenbe Unterschied zwischen gaien und Rlerikern bort auf, und Gleichheit entspringt aus ber mahren Areibeit, jeboch ohne Anarchie, weil ein Jeber groar bem (nicht ftatutarischen) Gesetz gehorcht, bas er sich selbst vorschreibt, bas er aber auch augleich als ben ihm burch bie Bernunft geoffenbarten Willen Des Weltherrschers ansehen muß, ber Alle unter einer gemeinschaftlichen Regierung unfichtbarer Beife in einem Staate verbinbet, welcher burch bie fichtbare Rirche vorher burftig vorgestellt und porbereitet mar. — Das Mes ift nicht von einer außeren Revolution zu erwarten, Die fturmisch und gewaltsam ihre von Gludbumftanden febr abhangige Wirkung thut, in welcher, mas bei ber Grundung einer neuen Berfaffung einmal verfeben worben. Sahrhunderte hindurch mit Bedauern beibehalten wirb, weil es nicht mehr, wenigstens nicht anders, als burch eine neue (jederzeit gefährliche) Revolution abzuändern ift. — In bem Princip der reinen Bernunftreligion, als einer an alle Menschen beständig geschehenen gottlichen, (obzwar nicht empirischen) Offenbarung, muß ber Grund zu jenem Ueberschritt zu jener neuen Ordnung ber Dinge liegen, welcher einmal aus reifer Ueberlegung gefaßt, burch allmablig fortgebende Reform zur Ausführung gebracht wird, fofern fie ein menschliches Werk sein foll; benn was Revolutionen betrifft, Die biefen Kortschritt abkurgen konnen, so bleiben sie ber Borsebung überlaffen, und laffen fich nicht planmäßig, ber Freiheit unbeschabet, einleiten. -

Man kann aber mit Grunde sagen: "daß das Reich Gottes zu und gekommen sei," wenn auch nur das Princip des allmähligen Ueberganges des Kirchenglaubens zur allgemeinen Bernunftzeligion und so zu einem (göttlichen) ethischen Staat auf Erben allgemein und irgendwo auch öffentlich Wurzel gefaßt hat; obzgleich die wirkliche Errichtung besselben noch in unendlicher Weite von und entfernt liegt. Denn weil dieses Princip den Grund einer continuirlichen Annäherung zu dieser Bollkommenheit enthält, so liegt in ihm als in einem sich entwicklichen und in der Falge

wiederum besamenden Keime das Sanze (unsichtbarer Weise), welches bereinst die Welt erleuchten und beherrschen soll. Das Wahre und Gute aber, wozu in der Naturanlage jedes Menschen der Grund sowohl der Einsicht, als des Herzensantheils liegt, ermangelt nicht, wenn es einmal öffentlich geworden, vermöge der natürlichen Affinität, in der es mit der moralischen Anlage vernünstiger Wesen überhaupt steht, sich durchgängig mitzutheilen. Die Hemmung durch politische bürgerliche Ursachen, die seiner Ausbreitung von Zeit zu Zeit zustoßen mögen, dienen eher dazu, die Vereinigung der Gemüther zum Guten, (was, nachdem sie es einmal ins Auge gefaßt haben, ihre Gedanken nie verläßt,) noch besto inniglicher zu machen\*).

<sup>\*)</sup> Dem Rirchenglauben fann, ohne daß man ihm weder den Dienst auffagt, noch ihn befehdet, fein nublicher Ginfluß als eines Behitels erhalten, und ihm gleichwohl ale einem Bahne von gottesbienftlicher Pflicht aller Einfluß auf ben Begriff ber eigentlichen (namlich moralischen) Religion abgenommen werden, und fo, bei Berfchiedenheit ftatutarifcher Glaubensarten, Berträglichkeit ber Unhanger berfelben unter einander burch bie Grundfase ber einigen Bernunftreligion, wohin bie Lehrer alle jene Sagungen und Db= fervangen auszulegen haben, gestiftet werben; bis man mit der Beit, vermoge der überhandgenommenen mahren Aufklarung, (einer Gefetlichkeit, die aus der moralischen Freiheit hervorgeht,) mit Jedermanns Ginftimmung die Form eines erniedrigenden 3mangemittele gegen eine firchliche Form, die der Burde einer moralischen Religion angemeffen ift, namlich bie eines freien Glaubens vertauschen fann. — Die firchliche Glaubenseinheit mit ber Freiheit in Glaus benefachen zu vereinigen, ift ein Problem, zu beffen Auflofung die Ibee ber objectiven Einheit ber Bernunftreligion durch bas moralische Intereffe, welches wir an ihr nehmen, continuirlich antreibt, welches aber in einer fichtbaren Rirche ju Stande ju bringen, wenn wir hieruber die menfchliche Natur befragen, wenig hoffnung vorbanden ift. Es ift eine 3bee ber Bernunft, beren Darftellung in einer ihr angemeffenen Anfchauung und unmoglich ift, bie aber boch ale praftifches regulatives Princip objective Realitat hat, um auf biefen 3med, ber Ginheit ber reinen Bernunftreligion, hinguwirten. Es geht hiemit, wie mit ber politischen Idee eines Staaterechte, fofern es gugleich auf ein allgemeines und machthaben bes Bolferrecht bezogen werben foll. Die Erfahrung fpricht une hiezu alle hoffnung ab. Es icheint ein Sang in das menschliche Geschlecht (vielleicht absichtlich) gelegt zu fein, bag ein jeder einzelne Staat, wenn es ihm nach Bunfch geht, fich jeden anderen ju unterwerfen und eine Universalmonarchie ju errichten strebe; wenn er aber eine gewiffe Grope erreicht hat, fich boch von felbft in fleinere Staaten zerfplitterte. So hegt eine jebe Rirche ben ftolgen Unspruch, eine allgemeine ju werben; fo wie fie fich aber ausgebreitet hat und herrschend

298 Religion innerh. b. Grenzen b. blofen Bernunft. 111. Stud.

Das ift also die, manschlichen Augen unbemerkte, aber bestänbig fortgebende Bearbeitung des guten Princips, sich im menschlichen Geschlecht, als einem gemeinen Wesen nach Augendgesetzen,
eine Macht und ein Reich zu errichten, welches den Sieg über das
Bose behauptet und unter seiner Herrschaft der Belt einen ewigen
Frieden zusichert.

wird, zeigt fich bald ein Princip der Auflöfung und Arennung in verfchiedene Secten.

<sup>+)</sup> Das zu frühe und badurch, (baß es eher kommt, als die Menschen moralisch beffer geworden find,) schädliche Zusammenschmelzen der Staaten wird, — wenn es uns erlaubt ift, hierin eine Absicht der Borsehung anzunehmen, — vornehmlich durch zwei mächtig wirkende Ursachen, nämlich Berischiedenheiten der Sprachen und Berschiedenheit der Religionen verhindert.

<sup>†)</sup> Diefer Sag bis jum Ende ber Anmertung ift erft in ber 2. Ausg. bingugetommen.

## 3meite Abtheilung.

Siftorische Aorstellung der allmähligen Grundung der Herrschaft des guten Princips auf Erden.

Bon ber Religion auf Erben (in ber engften Bebeutung bes Borts) fann man teine Universalbifforie bes menfchlichen Geschlechts verlangen; benn bie ift, als auf bem reinen moralischen Glauben gegrundet, tein offentlicher Buftand, fonbern Jeber tann fich ber Kortschritte, bie er in bemselben gemacht bat, nur fur fich selbst bewußt sein. Der Kirchenglaube ift es baber allein, von bem man eine allgemeine historische Darftellung erwarten tann; indem man ihn nach seiner verschiebenen und veranderlichen Form mit bem alleinigen, unveranderlichen, reinen Religionsglauben vergleicht. Bon ba an, mo ber erftere feine Abbangigteit von ben einschräntenben Bebingungen bes letteren und ber Nothwendigkeit ber Bufammenftimmung mit ibm öffentlich anerkennt, fangt bie allgemeine Rirche an, fich ju einem ethischen Staat Gottes ju bilben und nach einem fefiftebenden Princip, welches fur alle Menfchen und Zeiten ein und baffelbe ift, zur Bollenbung beffelben fortzuschreiten. - Dan tann voraudfeben, daß biefe Geschichte nichts, als die Erzählung von bem beständigen Rampf zwischen dem gottesdienftlichen und dem moralis schen Religionsglauben sein werbe, beren erfteren, als Geschichtsglau: ben, der Mensch beständig geneigt ift, oben anzusegen, anstatt bag ber lettere seinen Unspruch auf ben Borgug, ber ihm als allein feelenverbeffernbem Glauben gutommt, nie aufgegeben bat und ihn enblich gewiß behaupten wird.

Diefe Geschichte kann aber nur Einheit haben, wenn fie blos

auf benjenigen Theil bes menschlichen Geschlechts eingeschrankt wirb. bei welchem jest die Anlage zur Einbeit der allgemeinen Kirche schon ihrer Entwidelung nabe gebracht ift, indem burch fie wenigstens bie Arage wegen bes Unterfcbiedes bes Bernunft : und Geschichtsglaubens schon offentlich aufgestellt und ihre Entscheidung zur größten moralischen Angelegenheit gemacht ift; benn die Geschichte verschiedener Bolfer, beren Glaube in feiner Berbindung unter einander ftebt, gewahrt sonft feine Einheit ber Rirche. Bu biefer Ginheit aber tann nicht gerechnet werden: bag in einem und bemfelben Bolf ein gewisser neuer Glaube einmal entsprungen ift, ber sich von dem vorber berrichenden namhaft unterschied; wenngleich dieser die veran= laffenden Urfachen ju bes neuen Erzeugung bei fich führte. Denn es muß Einheit bes Princips fein, wenn man die Folge verschiebener Glaubenbarten nach einander zu den Modificationen einer und derfelben Rirche rechnen foll, und bie Geschichte ber letteren ift es eigentlich, momit wir uns jest beschäftigen.

Wir können also in bieser Absicht nur bie Geschichte berjenigen Kirche, die von ihrem ersten Anfange an den Keim und die Principien zur objectiven Sinheit des wahren und allgemeinen Religionsglaubens bei sich führte, dem sie allmählig näher gebracht wird, abhandeln. — Da zeigt sich nun zuerst: daß der Jüdische Glaube mit diesem Kirchenglauben, dessen Geschichte wir betrachten wollen, in ganz und gar keiner wesentlichen Verbindung b. i. in keiner Ginheit nach Begriffen sieht, obzwar jener unmittelbar vorherzgegangen und zur Gründung dieser (ber christlichen) Kirche die physsssiche Beranlassung gab.

Der Jubische Glaube ift, seiner ursprünglichen Ginrichtung nach, ein Inbegriff blos statutarischer Gesetze, auf welchem eine Staats- verfassung gegründet war; benn welche moralische Busate entweder bamals schon, ober auch in der Folge ihm angehängt worden sind, die sind schlechterdings nicht zum Judenthum, als einem solchen, gehörig. Das Letztere ist eigentlich gar keine Religion, sondern blos Bereinigung einer Menge Menschen, die, da sie zu einem besonderen Stamm gehörten, sich zu einem gemeinen Wesen unter blos politis

fcben Gefeben, mithin nicht zu einer Rirche formten; vielmehr follte es ein blos weltlicher Staat fein, fo bag, wenn biefer etwa burch wibrige Bufalle gerriffen worben, ibm noch immer ber (wefentlich zu ihm gehörige) Glaube übrig bliebe, ihn (bei Unkunft bes Reffias) mohl einmal wieberherzustellen. Daß biefe Staatsverfassung Theofratie jur Grundlage bat, (fichtbarlich eine Aristofratie ber Priefter ober Anführer, Die fich unmittelbar von Gott ertheilter Inftruction ruhmten,) mithin ber Name von Gott, ber boch bier blos ale weltlicher Regent, ber uber und an bas Gemiffen gar feinen Univruch thut, verebrt wirb, macht fie nicht zu einer Religionsverfaffung. Der Beweis, bag fie bas Lettere nicht bat fein follen, ift flar. Erftlich find alle Gebote von der Art, daß auch eine politifche Berfaffung barauf halten und fie als 3mangsgefete auferlegen kann, weil sie blos außere Sandlungen betreffen, und obzwar bie gebn Gebote auch, ohne bag fie offentlich gegeben fein mochten, ichon als ethische vor ber Bernunft gelten, fo find fie in jener Befetges bung gar nicht mit ber Forderung an die moralische Gefinnung in Befolgung berfelben, (worin nachher bas Chriftenthum bas Sauptwerk fette,) gegeben, sonbern schlechterbings nur auf bie außere Beobachtung gerichtet worben; welches auch baraus erhellt, bag: zweitens, alle Kolgen aus ber Erfullung ober Uebertretung biefer Gebote, alle Belohnung ober Beftrafung nur auf folche ein: geschränkt werben, welche in biefer Belt Jebermann zugetheilt merben konnen, und felbst biefe auch nicht einmal nach ethischen Begriffen; indem beibe auch bie Rachtommenschaft, die an jenen Thas ten ober Unthaten feinen praktischen Untheil genommen, treffen folls ten, welches in einer politischen Verfassung allerdings mohl ein Rlugbeitomittel fein kann, fich Folgsamkeit ju verschaffen, in einer ethifchen aber aller Billigkeit juwiber fein wurde. Da nun ohne Glauben an ein kunftiges Leben gar keine Religion gedacht werben kann, fo enthalt bas Jubenthum, als ein folches in feiner Reinigkeit genommen, gar keinen Religionsglauben. Diefes wird burch folgenbe Bemerkung noch mehr beftartt. Es ift namlich kaum ju zweifeln: baß bie Juben ebensowohl, wie andere, selbst bie robesten Bolter,

nicht auch einen Glauben an ein funftiges Leben, mithin ihren Simmel und ihre Solle follten gehabt baben; benn biefer Glaube bringt sich, traft ber allgemeinen moralischen Anlage in menschlichen Ratur, Jebermann von felbft auf. Es ist also ac: wiß abfichtlich geschehen, baß ber Gesetgeber bieses Bolks. ob er gleich als Gott felbft vorgestellt wirb, boch nicht bie minbeste Rudficht auf bas tunftige Leben habe nehmen wollen, melches anzeigt: daß er nur ein politisches, nicht ein ethisches gemeis nes Wefen habe grunden wollen; in bem ersteren aber von Belohnungen und Strafen gu reben, Die hier im Leben nicht fichtbar werben konnen, ware unter jener Boraussehung ein gang inconfe: quentes und unschickliches Berfahren gewefen. Db nun gleich and nicht zu zweifeln ift, daß die Juden sich nicht in der Rolge, ein Reber für sich selbst, einen gewissen Religionsglauben werben gemacht haben, ber ben Artikeln ihres flatutarischen beigemengt mar, fo bat jener boch nie ein zur Gesetgebung bes Jubenthums geboriges Stud ausgemacht. Drittens ift es fo weit gefehlt, bag bas Jubenthum eine jum Buftanbe ber allgemeinen Rirche geborige Epoche, ober biese allgemeine Kirche wohl gar selbst zu seiner Zeit ausgemacht habe, daß es vielmehr bas gange menschliche Geschlecht von feiner Gemeinschaft ausschloß, als ein besonders vom Jehovah für fic auserwähltes Bolt, welches alle andere Bolter anfeindete und bafür von jedem angefeindet wurde. Siebei ift es auch nicht fo boch an= zuschlagen, bag bieses Bolt fich einen einigen, burch tein fichtbares Bild vorzustellenben Gott zum allgemeinen Weltherricher fette. Denn man findet bei ben meiften anderen Boltern, bag ihre Glaubenslehre barauf gleichfalls binausging und fich nur burch die Berehrung gewiffer jenem untergeordneten machtigen Untergotter bes Polytheis mus verbachtig machte. Denn ein Gott, ber blos bie Befolgung folcher Gebote will, bagu gar teine gebefferte moralifche Gefinnung erfordert wird, ift boch eigentlich nicht basjenige moralische Befen, beffen Begriff wir zu einer Religion notbig haben. Diese wirbe noch eher bei einem Glauben an viele folche machtige unfichtbere Befen Statt finden, wenn ein Bolf fich biefe etwa fo bachte, bas

sie, bei ber Berschiedenheit ihrer Departements, doch alle darin überzeinkamen, daß sie ihres Wohlgefallens nur den würdigten, der mit ganzem Herzen der Tugend anhinge, als wenn der Glaube nur einem einzigen Wesen gewidmet ist, das aber aus einem mechanischen Cultus das Hauptwerk macht.

Wir konnen also bie allgemeine Rirchengeschichte, fofern fie ein Spftem ausmachen foll, nicht anbers, als vom Ursprunge bes Chri: ftenthums anfangen, bas, als eine vollige Berlaffung bes Judenthums, worin es entsprang, auf einem ganz neuen Princip gegrundet, eine gangliche Revolution in Glaubenslehren bewirkte. Die Dube, welche fich bie Lehrer bes erfteren geben ober gleich zu Unfange geges ben haben mogen, aus beiben einen zusammenhangenden Leitfaben zu knupfen, indem sie den neuen Glauben nur fur eine Kortsebung bes alten, ber alle Ereigniffe beffelben in Borbilbern enthalten babe, gehalten wiffen wollen, zeigen gar zu beutlich, bag es ihnen hiebei nur um bie schicklichften Mittel ju thun sei ober mar, eine reine . moralifche Religion fatt eines alten Cultus, woran bas Bolf gar gu fart gewohnt mar, ju introduciren, ohne doch wider feine Borurtheile gerade zu verstoßen. Schon bie nachfolgende Abschaffung bes korperlichen Abzeichens, welches jenes Bolk von anderen ganzlich abzusondern biente, lagt urtheilen, bag ber neue, nicht an bie Statuten bes alten, ja an feine Statuten überhaupt gebundene Glaube eine für die Welt, nicht für ein einziges Bolk gultige Religion habe enthalten follen.

Aus dem Judenthum also, — aber aus dem nicht mehr altväterlichen und unvermengten, blos auf eigene politische Verfassung, (die
auch schon sehr zerrüttet war) gestellten, sondern aus dem schon durch
allmählig darin öffentlich gewordene moralische Lehren mit einem Religionsglauben vermischten Judenthum, in einem Zustande, wo diesem
sonst unwissenden Bolke schon viel fremde (griechische) Weisheit zugekommen war, welche vermuthlich auch dazu beitrug, es durch Tugendbegriffe auszustären, und bei der drückenden Last ihres Satzungsglaubens zu Revolutionen zuzubereiten, bei Gelegenheit der Verminderung der Macht der Priester, durch ihre Unterwerfung unter die

Oberherrschaft eines Bolks, das allen fremden Bolksglauben mit Gleichgültigkeit anfah, — aus einem folden Judenthum erhob sich nun plohlich, obzwar nicht unvorbereitet, das Christenthum. Der Lehrer des Evangeliums kündigte sich als einen vom himmel gesandten, indem er zugleich, als einer solchen Sendung würdig, den Frohnglauben (an gottesdienstliche Tage, Bekenntnisse und Sebräuche) für an sich nichtig, den moralischen dagegen, der allein die Menschen heiligt, "wie ihr Bater im himmel heilig ist", und durch den guten Lebenswandel seine Aechtheit beweist, für den alleinseligmachenden erklärte, nachdem er aber durch Lehre und Leiden bis zum unverschuldeten und zugleich verdienstlichen Tode \*) an seiner Person

<sup>\*)</sup> Mit welchem fich die öffentliche Geschichte beffelben, (die daher auch allgemein zum Beispiel ber Nachfolge bienen fonnte,) endigt. Die als Inhang hinzugefügte geheimere, blos vor den Mugen feiner Bertrauten vorge gangene Beschichte feiner Auferftehung und himmelfahrt, (die, wenn man fie blos als Bernunftibeen nimmt, ben Anfang eines anderen Lebens und Eingang in ben Sig ber Seligfeit b. i. in die Gemeinschaft mit allen Suten bebeuten murben,) fann ihrer hiftorifchen Burbigung unbeschabet, jur Religion innerhalb ber Grengen ber blofen Bernunft nicht benutt werben. Micht etwa beswegen, weil fie Gefchichteerzahlung ift, (benn bas ift auch bie vorhergehende,) fondern weil fie, buchftablich genommen, einen Begriff, ber amar ber finnlichen Borftellungsart ber Menfchen fehr angemeffen, ber Bernunft aber in ihrem Glauben an die Butunft fehr laftig ift, namlich ben ber Materialitat aller Weltwefen annimmt, fowohl den Materialismus ber Perfonlich feit des Menfchen (ben pfochologischen), die nur unter ber Bebingung ebenbesselben Rorpers Statt finden, als auch ber Begenwart in einer Welt überhaupt (ben fosmologischen), welche nach biefem Princip nicht anders, als raumlich fein tonne; wogegen die popothefe bes Spiritualismus vernunftiger Beltwefen, wo der Korper tobt in ber Erbe bleiben und boch diefelbe Person lebend ba fein, imgleichen ber Mensch dem Geifte nach (in feis ner nicht finnlichen Qualitat) jum Sig ber Seligen, ohne in irgend einen Ort im unenblichen Raume, ber die Erbe umgibt (und ben wir auch himmel nennen), verfest zu werden, gelangen fann, ber Bernunft gunftiger ift, nicht blos wegen der Unmöglichkeit, fich eine benkende Materie verftandlich ju ma: chen, fonbern vornehmlich wegen ber Bufalligteit, ber unfere Erifteng nach bem Tode ausgesett wird, daß fie blos auf dem Bufammenhalten eines gewiffen Alumpens Materie in gewisser Form beruhen foll, anstatt bag fie bie Beharr= lichkeit einer einfachen Substanz als auf ihre Natur gegründet benten tann. — Unter der letteren Boraussetung (der des Spiritualismus) aber tann die Bernunft weber ein Intereffe babei finden, einen Rorper, ber, fo gelautert er auch fein mag, boch, (wenn bie Perfonlichkeit auf ber Ibentitat beffelben beruht,)

Bon bem Siege bes guten Princips über bas bofe. 2. Abth. 305

ein bem Urbilbe ber allein Gott wohlgefalligen Menschheit gemäßes Beispiel gegeben batte, als jum Simmel, aus bem er gefommen mar, wieber gurucklehrend vorgestellt wird, indem er seinen letten Bil. len (gleich als in einem Testamente) munblich gurudließ, und mas Die Rraft ber Erinnerung an fein Berbienft, Lehre und Beifpiel betrifft, boch fagen konnte, "er (bas 3beal ber Gott wohlgefälligen Menschheit) bleibe nichtsbestoweniger bei seinen Lehrjungern bis an ber Belt Ende." - Diefer Lehre, Die, wenn es etwa um einen Geschichtsglauben wegen ber Abkunft und bes vielleicht überirbifden Ranges feiner Perfon ju thun mare, mohl ber Beffatigung burch Wunder bedurfte, die aber als blos jum moralischen feelenbeffernden Glauben gehörig, aller folder Beweisthumer ihrer Babrbeit entbehren kann, werden in einem beiligen Buche noch Bunder und Gebeimniffe beigefellt, beren Befanntmachung felbft wiederum ein Bunber ift und einen Geschichtsglauben erforbert, ber nicht anbers, als burch Gelehrsamkeit sowohl beurkundet, als auch ber Bebeutung und bem Sinne nach gefichert werben tann.

Aller Glaube aber, ber sich als Geschichtsglaube auf Bucher grundet, hat zu seiner Gewährleistung ein gelehrtes Publicum nothig, in welchem er durch Schriftsteller als Zeitgenoffen, die in keinem Berdacht einer besonderen Berabredung mit den ersten Berzbreitern besselben stehen, und deren Zusammenhang mit unserer jetigen Schriftstellerei sich ununterbrochen erhalten hat, gleichsam controllirt werden könne. Der reine Bernunftglaube dagegen bedarf einer solchen Beurkundung nicht, sondern beweist sich selbst. Nun war zu den Zeiten jener Revolution in dem Bolke, welches die Juden besherrschte und in dieser ihrem Siche selbst verbreitet war (im Römisschen Bolke), schon ein gelehrtes Publicum, von welchem uns auch

immer aus demselben Stoffe, der die Bafis seiner Organisation ausmacht, besstehen muß und den er selbst im Leben nie recht lieb gewonnen hat, in Ewigskeit mitzuschleppen, noch kann sie es sich begreiflich machen, was diese Kalkserde, woraus er besteht, im himmel d. i. in einer anderen Weltgegend soll, wo vermuthlich andere Materien die Bedingung des Daseins und der Erhaltung lebender Wesen ausmachen möchten.

Die Geschichte ber bamaligen Beit, was die Ereignisse in ber woliti: ichen Berfaffung betrifft, burch eine ununterbrochene Reibe pon Schriftstellern überliefert worben; auch mar biefes Bolt, wenn es fich gleich um ben Religionsglauben ihrer nicht Romischen Untertha: nen wenig bekummerte, both in Unfehung ber unter ihnen offentlich aeldbeben fein follenden Bunber feinesweges ungläubig; allein fie ermabnten als Beitgenoffen nichts, weber von biefen, noch von der aleichwohl öffentlich vorgegangenen Revolution, die fie in dem ihnen unterworfenen Bolle (in Absicht auf die Religion) hervorbrachten. Rur fpat, nach mehr, als einem Menschenalter, ftellten fie Rachfor: foung wegen ber Beichaffenheit biefer ihnen bis babin unbekannt gebliebenen Glaubeneveranderung, ( bie nicht ohne offentliche Bemeauna vorgegangen war,) feine aber wegen ber Geschichte ihres erften Unfange an, um fie in ihren eigenen Unnalen aufzusuchen. biesem an, bis auf bie Beit, ba bas Christenthum fur sich selbft ein gelehrtes Publicum ausmachte, ift baber bie Gefchichte beffelben bun: tel, und also bleibe uns unbekannt, welche Wirkung bie Lehre beffelben auf die Moralitat feiner Religionsgenoffen that, ob die erften Chriften wirklich moralischgebefferte Menfchen, ober aber Leute von gewöhnlichem Schlage gewesen. Seitbem aber bas Christenthum felbst ein gelehrtes Publicum wurde, ober boch in bas allgemeine eintrat, gereicht die Geschichte beffelben, was die wohlthatige Birtung betrifft, bie man von einer moralischen Religion mit Recht erwarten tann, ihm teinesweges jur Empfehlung. - Bie mpftifde Schwarmereien im Eremiten : und Moncheleben und hochpreisung ber Beiligkeit des ebelofen Stanbes eine große Denfchengabl fur bie Belt unnut machten; wie bamit zusammenhangenbe vorgebliche Bunder bas Bolt unter einem blinden Aberglauben mit fcmeren Keffeln brudte; wie mit einer fich freien Menfchen aufbringenben Dierarchie fich bie fchredliche Stimme ber Burchtglaubigfeit aus bem Munde anmagender, alleinig berufener Schriftausleger erbob. und bie driftliche Belt wegen Glaubensmeinungen, (in bie, wenn man nicht die reine Bernunft jum Aubleger ausruft, fcblechterbings teine allgemeine Ginstimmung ju bringen ift,) in erbitterte Parteien

tremte: wie im Drient, wo ber Staat fich auf eine lacherliche Art felbit mit Glaubeneftatuten ber Priefter und bem Pfaffenthum befaßte, anftatt fie in ben engen Schranten eines blofen Lebrftanbes. (aus bem fie jeberzeit in einen regierenben überzugeben geneigt finb,) gu balten, wie, fage ich, biefer Staat endlich auswartigen Acinden, bie zulett feinem berrichenden Glauben ein Ende machten, unvermeiblicher Beife gur Beute werben mußte; wie im Dccibent, wo ber Glaube feinen eigenen, von ber weltlichen Dacht unabhängigen Thron errichtet bat, von einem angemaßten Statthalter Gottes bie burgerliche Ordnung fammt ben Wiffenschaften, (welche jene erhals ten.) zerruttet und fraftlos gemacht wurden; wie beibe driftliche Welttheile, gleich ben Gewachsen und Thieren, die burch eine Rrankbeit ihrer Auflofung nabe, gerftorenbe Infecten berbeilocken, biefe gu pollenben, von Barbaren befallen wurden; wie in dem letteren jenes geiftliche Dberhaupt Konige, wie Rinber, burch bie Bauberrutbe feines angebrobten Bannes beherrichte und zuchtigte, fie zu einen anberen Welttheil entvolkernden, auswärtigen Kriegen (ben Kreuzzugen), zur Befehdung unter einander, jur Empbrung ber Unterthanen gegen ibre Obrigfeit, und jum blutdurftigen Daß gegen ihre anders benfenden Mitgenoffen eines und beffelben allgemeinen fogenannten Chriftenthums aufreigte; wie ju biefem Unfrieden, ber auch jeht nur noch burch bas politische Interesse von gewaltthätigen Ausbrüchen abgehalten wirb, die Burgel in bem Grundfage eines bespotischaebietenden Kirchenglaubens verborgen liegt, und jenen Auftritten abn: liche noch immer beforgen lagt: - biefe Geschichte bes Chriftenthums, (welche, fofern es auf einen Befchichtsglauben errich: tet werben follte, auch nicht anders ausfallen komte,) wenn man fie als ein Gemalbe unter einem Blid faßt, konnte wohl ben Ausruf rechtfertigen: tantum religio potuit suadere malorum! wenn nicht aus ber Stiftung beffelben immer boch beutlich genug bervorleuchtete, baß seine wahre erste Absicht keine andere, als die gemefen fei, einen reinen Religionsglauben, über welchen es feine itreitenben Meinungen geben fann, einzuführen, alles jenes Gewühl aber, woburch bas menschliche Seschlicht gerruttet warb und noch 20\*

entzweit wird, blos bavon herrühre, baß burch einen Hang ber menschlichen Ratur, was beim Anfange zur Introduction bes letteren bienen sollte, nämlich die an den alten Geschichtsglauben gewöhnte Ration durch ihre eigenen Vorurtheile für die neue zu gewinnen, in der Folge zum Fundament einer allgemeinen Weltzreligion gemacht worden.

Fragt man nun: welche Beit ber gangen bisher bekannten Rirchengeschichte bie befte fei, fo trage ich tein Bebenten, zu fagen: es ift bie jetige, und gwar fo, bag man ben Reim bes mabren Religionsglaubens, fo wie er jest in ber Chriftenheit zwar nur von Einigen, aber boch offentlich gelegt worben, nur ungehindert fich mehr und mehr barf entwickeln laffen, um bavon eine continuir: liche Unnaberung ju berjenigen, alle Menschen auf immer vereinigenden Rirche zu erwarten, die die fichtbare Borftellung (bas Schema) eines unfichtbaren Reichs Gottes auf Erben ausmacht. - Die in Dingen, welche ihrer Natur nach moralisch und seelenbeffernd fein follen, fich von ber gaft eines, ber Billfuhr ber Ausleger beständig ausgesetzten Glaubens loswindende Bernunft bat in allen ganbern unferes Belttheils unter mabren Religionsverehrern allgemein, (wenngleich nicht allenthalben offentlich,) erftlich ben Grundfat ber billigen Bescheibenbeit in Ausspruchen über Alles, mas Offenbarung beißt, angenommen: bag, ba Riemand einer Schrift, bie ihrem praktifchen Inhalte nach lauter Gottliches enthalt, nicht bie Doglicht eit abstreiten tann, fie tonne, (namlich in Ansehung bessen, was barin bistorisch ift,) auch wohl wirklich als gottliche Offenbarung angesehen werben, imgleichen bie Berbindung ber Denschen zu einer Religion nicht füglich ohne ein beiliges Buch und einen auf daffelbe gegrundeten Rirchengtauben zu Stande gebracht und beharrlich gemacht werden kann; da auch, wie der gegenwartige Buftand menschlicher Ginficht beschaffen ift, wohl schwerlich Jemand eine neue Offenbarung, durch neue Wunder eingeführt, erwarten wird. - es bas Bernunftigfte und Billigfte fei, bies Buch, was einmal ba ift, fernerhin jur Grundlage bes Kirchenunterrichts ju brauchen und feinen Werth nicht burch unnute ober muthwillige

Anariffe an ichwachen, babei aber auch teinem Menichen ben Glaus ben baran als jur Seligfeit erforberlich aufzudringen. Der ameite Grundfat ift: bag, ba bie beilige Geschichte, bie blos jum Behuf bes Rirchenglaubens angelegt ift, fur fich allein auf die Unnebmung moralischer Marimen schlechterbings teinen Ginfluß haben fann und foll, fondern biefem nur jur lebenbigen Darftellung ihres mahren Objects (ber gur Beiligfeit binftrebenben Tugenb) gegeben ift, sie jederzeit als auf das Moralische abzwedend gelehrt und erklart werden, hiebei aber auch forgfaltig und, (weil vornehmlich ber gemeine Menfc einen beständigen Sang in fich hat, jum paffiven \*) Glauben überzuschreiten,) wiederholentlich eingescharft merben muffe: daß die mabre Religion nicht im Biffen ober Bekennen beffen, mas Gott zu unferer Seligwerdung thue ober gethan habe, fondern in bem, was wir thun muffen, um beffen murbig zu merben, zu feben fei, welches niemals etwas Unberes fein tann. als mas für fich felbft einen unbezweifelten unbebingten Berth hat, mithin uns allein Gott wohlgefällig machen, und von beffen Nothwendigkeit zugleich jeder Mensch ohne alle Schriftgelehrsamkeit vollig gewiß werden tann. - Diefe Grundfage nun nicht zu binbern , bamit fie offentlich werben , ift Regentenpflicht; bagegen febr viel babei gewagt und auf eigene Berantwortung unternommen wird, biebei in ben Gang ber gottlichen Borfehung einzugreifen und, gemiffen hiftorischen Rirchenlehren jn gefallen, die boch boch= ftens nur eine burch Gelehrte auszumachende Babricheinlichkeit für fich haben, bie Gewiffenhaftigkeit ber Unterthanen burch Anbietung ober Berfagung gemiffer burgerlichen, fonft Jedem offen ftebenben

<sup>\*)</sup> Eine von den Ursachen dieses hanges liegt in dem Sicherheitsprincip: daß die Fehler einer Religion, in der ich geboren und erzogen bin, deren Belehrung nicht von meiner Wahl abhing und in der ich durch eigenes Bersnünfteln nichts verändert habe, nicht auf meine, sondern meiner Erzieher oder öffentlich dazu gesetzer Lehrer ihre Rechnung kamme; ein Grund mit, warum man der öffentlichen Religionsveränderung eines Menschen nicht leicht Beisall gibt, wozu dann freilich noch ein anderer (tiefer liegender) Grund kommt, daß, bei der Ungewißheit, die ein Zeder in sich suhlt, welcher Glaube (unter den historischen) der rechte sei, indessen daß der moralische allerwärts der nämliche ist, man es sehr unnöthig sindet-, hierüber Aussehe zu erregen.

Bortheile in Bersuchung zu bringen\*), welches, ben Abbruch, ber hiedurch einer in diesem Falle helligen Freiheit geschieht, ungerechenet, dem Staate schwerlich gute Burger verschaffen kann. Wer von denen, die sich zur Berhinderung einer solchen freien Entwickelung gottlicher Anlagen zum Weltbesten andieten oder sie gar vorschlagen, würde, wenn er mit Zuratheziehung des Gewissens darüber nachenenkt, sich wohl für alle das Bose verdürgen wollen, was aus solchen gewaltthätigen Eingriffen entspringen kann, wodurch der von der Weltregierung beabsichtigte Fortgang im Guten vielleicht auf lange Zeit gehemmt, ja wohl in einen Rückgang gebracht werden

<sup>\*)</sup> Wenn eine Regierung es nicht fur Gewiffenszwang gehalten wiffen will, daß fie nur verbietet, offentlich feine Religionsmeinung gu fagen, indeffen fie doch Reinen hinderte, bei fich im Geheim zu benten, mas er aut finbet, fo fpagt man gemeiniglich barüber, und fagt: bag biefes gar feine bon ihr vergonnte Freiheit fei; weil fie es ohnedem nicht verhindern funn. Allein was die weltliche oberfte Dacht nicht tann, bas tann boch die geifts liche: namlich felbst bas Denten ju verbieten und wirklich auch ju hindern; fogar, daß fie einen folchen Zwang, nämlich das Berbot, anders, als was fle vorschreibt, auch nur ju benten, felbft ihren machtigen Oberen aufzuers legen vermag. - Denn wegen bes Banges ber Menfchen jum gottesbienft lichen Frohnglauben, bem fie nicht allein vor bem moralifchen, (burch Beobachtung feiner Pflichten überhaupt Gott ju dienen,) die größte, fondern auch bie einzige, allen übrigen Mangel vergutende Bichtigfeit zu geben von felbft geneigt find, ift es ben Bemahrern ber Rechtglaubigfeit als Seelenhirten jebergeit leicht, ihrer Deerde ein frommes Schreden vor ber mindeften Abweichung von gewiffen auf Geschichte beruhenden Glaubenesagen und felbst vor aller Untersuchung bermaßen einzujagen, daß sie sich nicht getrauen, auch nur in Gebanten einen 3meifel wiber bie ihnen aufgebrungenen Gage in fich auffteigen zu laffen; weil diefes fo viel fei, als bem bofen Beifte ein Dhr leihen. Es ift wahr, bag, um von biefem 3wange los ju werben, man nur wollen darf, (welches bei jenem landesherrlichen, in Ansehung der öffentlichen Befenntniffe, nicht ber Rall ift;) aber biefes Wollen ift eben basjenige, bem in: nerlich ein Riegel vorgeschoben wird. Doch ift biefer eigentliche Gewiffense zwang zwar folimm genug, (weil er zur inneren Beuchelei verleitet,) aber noch nicht fo folimm, ale bie hemmung ber außeren Glaubenefreiheit, weil jener durch den Fortschritt der moralischen Ginficht und das Bewußtsein seiner Freiheit, aus welcher die wahre Achtung für Pflicht allein entspringen tann, allmählig von felbft ichwinden muß, diefer außere hingegen alle freiwillige Forts ichritte in ber ethischen Gemeinschaft ber Glaubigen, die bas Befen ber mabren Rirche ausmacht, verhindert und bie Form berfelben gang politifchen Berorbnungen unterwirft.

Das himmelreich wird julett auch, was die Leitung ber Borsehung betrifft, in biefer Geschichte nicht allein als in einer amar au gewiffen Beiten verweilten, aber nie gang unterbrochenen Unnaberung, fonbern auch in feinem Eintritte vorgestellt. Man tann es nun als eine blos jur größeren Belebung ber hoffnung und bes Muthe und Rachftrebung ju bemfelben abgezweckte fombolifche Borstellung auslegen, wenn biefer Geschichtserzählung noch eine Beiffaauna (gleich als in fibyllinischen Buchern) von ber Bollenbung diefer großen Weltveranderung in bem Gemalbe eines fichtbaren Reichs Gottes auf Erben (unter ber Regierung feines wieder ber= . abgefommenen Stellvertreters und Statthalters) und ber Gludfeligfeit, die unter ihm nach Absonberung und Ausstoßung ber Rebellen, Die ihren Widerftand noch einmal versuchen, bier auf Erben genoffen werben foll, fammt ber ganglichen Bertilgung berfelben und ihres Anführers (in ber Apokalupse) beigefügt wird, und so bas Enbe ber Belt ben Befchlug ber Gefchichte macht. Der Lehrer bes Evangeliums hat feinen Jungern bas Reich Gottes auf Erben nur von der herrlichen, feelenerhebenden, moralifchen Seite, namlich ber Burbigkeit, Burger eines gottlichen Staats ju fein, gezeigt und sie babin angewiesen, mas fie zu thun batten, nicht allein um felbft bazu zu gelangen, fonbern fich mit anberen Gleichgefinnten, und wo moglich mit bem gangen menschlichen Geschlecht babin gu Bas aber bie Gludfeligkeit betrifft, bie ben anberen vereinigen. Theil ber unvermeiblichen menschlichen Bunfche ausmacht, so fagte er ihnen voraus: daß fie auf diese fich in ihrem Erbenleben keine Rechnung machen mochten. Er bereitete fie vielmehr vor, auf bie größten Trubfale und Aufopferungen gefaßt ju fein; boch fette er, (weil eine gangliche Bergichtthuung auf bas Physische bet Blud: seligkeit bem Menschen, so lange er existirt, nicht zugemuthet werben kann,) hingu : "feid frohlich und getroft, es wird euch im Simmel wohl vergolten werben." Der angeführte Bufat gur Geschichte ber Kirche, ber bas funftige und lette Schickfal berfetben betrifft,

ftellt biefe nun endlich als triumphirend b. i. nach allen überwundenen Sinderniffen als mit Gludfeligfeit noch bier auf Erden betront vor. — Die Scheidung ber Guten von den Bofen, Die mab: rend ber Kortschritte ber Rirche au ihrer Bollfommenheit biefem Bwede nicht zuträglich gewesen fein wurde, (indem bie Bermischung Beider unter einander gerade dazu nothig war, theils um ben Er: fteren jum Webstein ber Tugend ju bienen, theils um bie Anderen durch ihr Beisviel vom Bofen abzuziehen,) wird nach vollendeter Errichtung bes gottlichen Staats, als bie lette Folge berfelben vorgestellt; wo noch der lette Beweis feiner Festigkeit, als Dacht betrachtet, sein Sieg über alle außere Feinde, Die ebenforoobl auch als in einem Staate (bem Sollenftaat) betrachtet werben, bingugefügt wird, womit bann alles Erbenleben ein Ende hat, indem "ber lette Feind (ber guten Menfchen), ber Tob, aufgehoben wird," und an beiden Theilen, bem einen jum Beil, dem anderen jum Berberben, Unfterblichkeit anhebt, die Form einer Kirche felbft aufgelofet wird, ber Statthalter auf Erben mit benen gu ihm, als himmelsburger, erhobenen Menschen in eine Rlaffe tritt und fo Soft Mues in Muem ift \*).

Diese Borftellung einer Geschichtserzählung ber Nachwelt, bie Selbst teine Geschichte ist, ist ein schönes Ibeal ber burch Einführung ber wahren allgemeinen Religion bewirften moralischen, im Glauben

<sup>\*)</sup> Dieser Ausbruck kann, (wenn man das Geheimnisvolle, über alle Grenzen möglicher Erfahrung hinausreichende, blos zur heiligen Geschichte ber Menschheit Gehörige, uns also praftisch nichts Angehende bei Seite set,) so verstanden werden, daß der Geschichtsglaube, der, als Kirchenglaube, ein heiliges Buch zum Leitbande der Menschen bedarf, aber eben dadurch die Einheit und Allgemeinheit der Kirche verhindert, selbst aufhören und in einen reinen, für alle Welt gleich einleuchtenden Religionsglauben übergehen werde; wohin wir dann jest durch anhaltende Entwidelung der reinen Bernunstreligion aus jener gegenwärtig noch nicht entbehrlichen Gulle sleisig arbeiten sollen.

<sup>+)</sup> Nicht daß er aufhore, (benn vielleicht mag er als Behitel immer nuglich und nothig fein,) fondern aufhören tonne; womit nur bie innere Bestigkeit des reinen moralischen Glaubens gemeint ift.

<sup>†)</sup> Der Busag: "Dicht bag er aufhore . . . gemeint ift." ift in der 2. Ausg. hinzugekommen.

porausgefebenen Beltepoche, bis zu ihrer Bollenbung, Die mir nicht als empirische Bollenbung ab feben, sondern auf die wir nur im continuirlichen Rortschreiten und Annaberung jum bochften auf Erben möglichen Guten, (worin nichts Muftifches ift, fonbern Alles auf moralifche Beife naturlich jugeht,) binausfeben b. i. dazu Anstalt machen konnen. Die Erscheinung des Antichrifts, bet Chiliasmus, bie Anfundigung ber Nabheit bes Beltendes konnen von ber Bernunft ibre gute symbolische Bedeutung annehmen, und bie lettere als ein, (fo wie bas Lebensenbe, ob nahe ober fern,) nicht vorherzusehendes Ereigniß vorgestellt, brudt febr gut die Nothwenbigfeit aus, jeberzeit barauf in Bereitschaft zu fieben, in ber That aber, (wenn man biefem Symbol ben intellectuellen Sinn unterlegt.) und jeberzeit wirklich als berufene Burger eines gottlichen (ethischen) Staats anzusehen. "Benn tommt nun also bas Reich Gottes?" - "Das Reich Gottes kommt nicht in fichtbarer Geftalt. Man wird auch nicht fagen: siehe bier, ober ba ift es. Denn fehet, bas Reich Gottes ift inwendig in euch!" (Euc. 17, 21 bis 22\*).)

<sup>\*) +)</sup> hier wird nun ein Reich Gottes, nicht nach einem besonderen Bunde (fein meffianisches), fondern ein moralisches (burch blofe Bernunft erkennbares) vorgestellt. Das erstere (regnum divinum pactitium) mußte feinen Beweis aus der Gefchichte giehen, und ba wird es in das mef's fianische Reich nach bem alten, ober nach bem neuen Bunde einge= theilt. Run ift es mertwurdig: bag die Berehrer bes erfteren (bie Juden) fich noch als folche, obzwar in alle Welt zerftreut erhalten haben, inbeffen bag anderer Religionegenoffen ihr Glaube mit bem Glauben bes Bolfe, worin fie gerftreut worden, gewöhnlich jusammenschmolg. Diefes Phanomen buntt Bielen fo munderfam gu fein, daß fie es nicht wohl als nach bem Laufe ber Matur moglich, fondern als außerorbentliche Beranftaltung ju einer besonderen gottlichen Abficht beurtheilen. - Aber ein Bolt, bas eine geschriebene Religion (heilige Bucher) hat, schmilzt mit einem folchen, was (wie das Romifche Reich, - bamale die gange gefittete Belt,) feine bergleichen, fondern blos Gebrauche hat, niemals in einen Glauben gusammen; es macht vielmehr über furz ober lang Profelyten. Daher auch bie Juden vor der Babylonischen Gefangenschaft, nach welcher, wie es scheint, ihre beiligen Bucher allererft offentliche Lecture murben, nicht mehr ihres Sanges wegen, fremben Bottern nachzulaufen, beschuldigt werden; zumal die Alexandrinische Cultur,

<sup>+)</sup> Diefe Anmertung ift Bufat ber 2. Ausg.

### Allgemeine Anmerkung.

In allen Glaubensarten, die sich auf Religion beziehen, fibst bas Rachforschen hinter ihrer inneren Beschaffenheit unvermeidlich auf ein Geheimniß b. i. auf etwas heiliges, was zwar von jedem Einzelnen gekannt, aber doch nicht diffentlich bekannt b. i. allgemein mitgetheilt werden kann. — Als etwas heiliges muß es ein moralischer, mithin ein Gegenstand der Bernunft sein

bie auch auf fie Ginftug haben mußte, ihnen gunftig fein fonnte, jenen eine fuftematifche Form ju verschaffen. Go haben die Parfis, Anhanger ber Religion des Boroafter, ihren Glauben bis jest erhalten, ungeachtet ihrer Berftreuung; weil ihre Deft urs ben Benbavefta hatten. Dahingegen bie Dinbus, welche, unter bem Ramen Bigeuner, weit und breit gerftreut find, weil fie aus den hefen des Bolts (ben Parias) waren, (benen es fogar verboten ift ; in ihren heiligen Buchern ju lefen,) ber Bermifchung mit fremdem Glauben nicht entgangen find. Bas bie Juden aber fur fich allein bennoch nicht wurden bewirft haben, bas that die driftliche und fpaterhin die Mohammedanische Religion, vornehmlich die erftere; weil fie den Judifchen Glauben und die bagu gehörigen heiligen Bucher vorausfegen, (wenngleich die lettere fie fur verfalfcht ausgibt.) Denn die Juden fonnten bei denen von ihnen ausgegangenen Chriften ihre alten Documente immer wieder auffinden, wenn fie, bei ihren Banderungen, wo bie Gefchicklichkeit, fie ju lefen, und baher die Buft, fie ju befigen, vielfaltig erlofchen fein mag, nur die Erinnerung ubrig behielten, daß fie beren ehebem einmal gehabt Daher trifft man außer ben gebachten ganbern auch feine Juden; wenn man die wenigen auf der Malabarfufte und etwa eine Gemeinde in China ausnimmt, (von welchen die erfteren mit ihren Glaubensgenoffen in Arabien im beståndigen Dandelsverkehr fein konnten,) obgleich nicht ju zweifeln ift, bas fie fich nicht in jene reichen ganber auch follten ausgebreitet haben, aber aus Mangel aller Bermandtichaft ihres Glaubens mit ben bortigen Glaubensarten in vollige Bergeffenheit bes ihrigen gerathen find. Erbauliche Betrachtungen aber auf diefe Erhaltung bes Judifchen Bolte, fammt ihrer Religion, unter ihnen fo nachtheiligen Umftanden ju grunden, ift febr miß: lich, weil ein jeder beider Theile dabei feine Rechnung ju finden glaubt. Der eine fieht in ber Erhaltung bes Bolts, mogu er gehort, und feines, ungeachtet ber Berftreuung unter fo mancherlei Bolfer, unvermischt bleibenden alten Glaubens ben Beweis einer baffelbe fur ein funftiges Erbenreich auffparen: ben besonderen gutigen Borfehung; ber andere nichts, als marnende Ruinen eines zerftorten, bem eintretenben himmelreich fich wiberfegenben Staats, die eine besondere Borfehung noch immer erhalt, theils um die alte Beif: fagung eines von diefem Bolte ausgehenden Deffias im Andenten aufzube: halten, theils um ein Beifpiel ber Strafgerechtigfeit, weil es fich hartnadiger Beise einen politischen, nicht einen moralischen Begriff von bemfelben machen wollte, an ihm ju ftatuiren.

und innerlich für den praktischen Gebrauch hinreichend erkannt werben können, aber als etwas Geheimes doch nicht für den theoretischen; weil es alsbann auch Jedermann mußte mittheilbar sein,
und also auch äußerlich und öffentlich bekannt werden können.

Der Glaube an etwas, was wir boch zugleich als heiliges Geheimniß betrachten sollen, kann nun entweder für einen gottlich ein gegebenen, ober einen reinen Bernunftglauben gehalten werben. Dhne burch die größte Noth zur Annahme bes ersten gestrungen zu sein, werden wir es uns zur Marime machen, es mit dem letzteren zu halten. — Gefühle sind nicht Erkenntnisse, und bezeichnen also auch kein Geheimniß, und da das letztere auf Bernunft Beziehung hat, aber boch nicht allgemein mitgetheilt werden kann; so wird, (wenn je ein solches ist,) Jeder es nur in seiner eigenen Bernunft auszusuchen haben.

Es ift unmöglich, a priori und objectiv auszumachen, ob es bergleichen Gebeimniffe gebe, ober nicht. Wir werben alfo in bem Inneren, bem Subjectiven unferer moralischen Anlage, unmittelbar nachsuchen muffen, um zu feben, ob fich bergleichen in uns finde. Doch werben wir nicht bie uns unerforschlichen Grunde zu bem Moralischen, mas fich zwar offentlich mittheilen lagt, wozu uns aber bie Urfache nicht gegeben ift, fondern bas allein, mas uns furs Erkenntnig gegeben, aber boch einer offentlichen Mittheilung unfabig ift, zu ben beiligen Gebeimniffen gablen burfen. Freiheit, eine Eigenschaft, Die bem Menschen aus ber Bestimmbarkeit seiner Billkuhr burch bas unbedingt moralische Gefet kund wird, tein Geheimniß, weil ihr Erkenntniß Jedermann mitge: theilt werben tann; ber uns unerforschliche Grund biefer Gigenschaft aber ift ein Bebeimniß; weil er uns jur Erkenntnig nicht gegeben ift. Aber eben biefe Freiheit ift auch allein basienige, was, wenn fie auf bas lette Object ber praktischen Bernunft, bie Realistrung ber Idee bes moralischen Endzwecks angewandt wirb, uns unvermeiblich auf beilige Bebeimniffe fuhrt\*). -

<sup>\*)</sup> So ift die Ursache der allgemeinen Schwere aller Materie ber Welt und unbefannt, dermaßen, das man noch dazu einsehen kann , fie konne von

Beil ber Rensch die mit der reinen moralischen Sesinnung unzertrennlich verbundene Idee des hochsten Guts (nicht allein von Seiten der dazu gehörigen Glückseitz, sondern auch der noth: wendigen Bereinigung der Menschen zu dem ganzen Zweck) nicht selbst realisiren kann, gleichwohl aber daraus hinzuwirken in sich Pflicht antrifft, so sindet er sich zum Glauben an die Mitwirkung oder Beranstaltung eines moralischen Beltherrschers hingezogen, wodurch dieser Zweck allein möglich ist, und nun eröffnet sich vor ihm der Abgrund eines Geheimnisses, von dem, was Gott hiebei thue, ob ihm überhaupt et was, und was ihm (Gott) besonders zuzuschreiz ben sei, indessen, daß der Mensch an jeder Pslicht nichts Anderes erkennt, als was er selbst zu thun habe, um jener ihm unbekannten, wenigstens unbegreislichen Ergänzung würdig zu sein.

Diefe Ibee eines moralischen Weltherrschers ift eine Aufgabe

uns nie ertannt werben; weil ichon ber Begriff von ihr eine erfte und uns bedingt ihr felbst beiwohnende Bewegungsfraft voraussest. Aber fie ift boch tein Geheimniß, fondern fann Jedem offenbar gemacht werden, weil ihr Sefes hinreichend erkannt ift. Wenn Newton fie gleichsam wie die gottliche Allgegenwart in der Erscheinung (omnipraesentia phaenomenon) por: ftellt; fo ift das fein Berfuch, fie gu erklaren, (benn bas Dafein Gottes im . , Raum enthält einen Widerspruch,) aber doch eine erhabene Analogie, in der es blos auf die Bereinigung forperlicher Befen ju einem Beltgangen angefeben ift, indem man ihr eine unforperliche Urfache unterlegt; und fo murbe es auch bem Berfuch ergeben, bas felbftitanbige Princip ber Bereinigung ber vernunftigen Beltwefen in einem ethischen Staat einzusehen, und die lettere baraus zu ertlaren. Mur die Pflicht, die uns bagu hinzieht, ertennen wir; Die Möglichkeit ber beabsichtigten Birfung, wenn wir jener gleich gehorchen, liegt über bie Grenzen aller unferer Ginficht hinaus. - Es gibt Geheim: niffe, Berborgenheiten (arcana) ber Matur, es fann Beheimniffe, (Bebeims nighaltung , +) secreta) ber Politif geben , die nicht öffentlich befannt werden follen; aber beibe tonnen une boch, fofern fie auf empirifchen Urfachen Beruhen, bekannt werden. In Ansehung beffen, mas zu erkennen allgemeine Menschenpflicht ift, (namlich bes Moralischen,) tann es tein Gebeimniß geben, aber in Anfehung beffen, mas nur Gott thun tann, mogu etwas felbft zu thun unfer Bermogen, mithin auch unfere Pflicht überfteigt, ba fann es nur eigentliches, namlich heiliges Geheimniß (mysterium) ber Religion geben, wovon une etwa nur, daß es ein folches gebe, ju miffen und es ju verstehen, nicht eben es einzusehen, nuglich sein mochte ++).

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: " Geheimhaltung".

<sup>++)</sup> I. Ausg. : "nüglich ift."

für unsere praktische Vernunft. Es liegt uns nicht sowohl baran, zu wissen, was Gott an sich selbst (seine Natur) sei, sondern was er für uns als moralische Besen sei; wiewohl wir zum Behuf dieser Beziehung die göttliche Naturbeschaffenheit so benken und anznehmen mussen, als es zu diesem Verhältnisse in der ganzen zur Ausführung seines Willens erforderlichen Bollkommenheit nothig ist, (z. B. als eines unveränderlichen, allwissenden, allmächtigen 20. Wesend) und ohne diese Beziehung nichts an ihm erkennen können.

Diesem Bedürfnisse ber praktischen Bernunft gemäß ist nun ber allgemeine mahre Religionsglaube ber Glaube an Gott 1) als ben allmächtigen Schöpfer himmels und ber Erben, b. i. moratisch als heiligen Gesetzeber, 2) an ihn, ben Erhalter bes menschelichen Geschlechts, als gutigen Regierer und moralischen Bersforger besselben, 3) an ihn, ben Berwalter seiner eigenen heiligen Gesetz, b. i. als gerechten Richter.

Dieser Glaube enthalt eigentlich kein Geheimniß; weil er lebiglich bas moralische Berhalten Gottes zum menschlichen Geschlechte ausbrudt; auch bietet er sich aller menschlichen Bernunft von selbst bar, und wird baher in der Religion der meisten gesitteten Bolker angetroffen\*). Er liegt in dem Begriffe eines Bolks, als eines gemeinen Wesens, worin eine solche dreisache obere Gewalt (pouvoir)

<sup>\*)</sup> In der heiligen Beiffagungegeschichte ber letten Dinge wird ber Beltrichter, (eigentlich ber, welcher bie, die jum Reiche bes guten Prin: eips gehoren, als die Seinigen unter feine Berrichaft nehmen und fie aus: fondern wird,) nicht als Gott, fondern als Menschensohn vorgestellt und genannt. Das icheint anzuzeigen, bag bie Denichheit felbit, ihrer Ginichrankung und Bebrechlichkeit fich bewußt , in diefer Auswahl ben Ausspruch thun merbe : welches eine Gutigfeit ift, die boch der Gerechtigfeit nicht Abbruch thut. -Dagegen fann ber Richter ber Menschen in feiner Gottheit, b. i. wie er unferem Gewiffen nach bem heiligen von une anerkannten Gefete und une ferer eigenen Burechnung fpricht, vorgestellt, (ber heilige Geift,) nur als nach ber Strenge des Befeges richtend gebacht werben, weil wir felbit, wie viel auf Rechnung unferer Gebrechlichteit uns ju Gute fommen tonne, fchlechter= binge nicht wiffen, fondern blos unfere Uebertretung mit dem Bewußtfein unserer Freiheit und ber ganglich uns ju Schulben tommenben Berletung ber Pflicht vor Augen haben, und fo feinen Grund haben, in dem Richterausspruche über uns Gutigfeit angunehmen.

jederzeit gedacht werden muß, nur daß dieses hier als ethisch vorsgestellt wird, baber diese dreisache Qualität des moralischen Obershaupts des menschlichen Geschlechts in einem und demfelben Wesen vereinigt gedacht werden kann, die in einem juridischburgerlichen Staate nothwendig unter drei verschiedenen Subjecten vertheilt sein mußte \*).

Beil aber boch diefer Glaube, ber das moralische Berhaltnis ber Menschen zum höchsten Wesen, zum Behuf einer Religion überhaupt, von schäblichen Anthropomorphismen gezeinigt und ber ächten Sittlichkeit eines Bolks Gottes angemessen hat, in einer (ber christlichen) Glaubenslehre zuerst und in berselben allein ber Welt öffentlich ausgestellt worden; so kann man die Bekanntmachung besselt öffentlich ausgestellt worden; so kann man die Bekanntmachung besselben wohl die Offenbarung bessenigen nennen, was für Menschen durch ihre eigene Schuld bis dahin Geheimnis war.

In ihr namlich heißt es erstlich: man foll ben hochsten Ge: seigeber als einen solchen fich nicht als gnabig, mithin nach : sichtlich (indulgent) für die Schwäche ber Menschen, noch bes :

<sup>\*) +)</sup> Man fann nicht wohl ben Grund angeben, warum fo viele alte Bolfer in diefer Ibee übereinkamen, wenn es nicht ber ift, bag fie in ber allgemeinen Menfchenvernunft liegt, wenn man fich eine Bolts. und (nach ber Analogie mit berfelben) eine Beltregierung benten will. Die Religion bes Boroafter hatte biefe brei gottlichen Perfonen: Drmugb., Mithra und Ahriman, die binduifche: ben Brahma, Bifchnu und Siewen, (nur mit bem Unterschiede, bag jene die britte Perfon nicht blos als Urheber bes Uebels, fofern es Strafe ift, fondern felbft des Moralifchbofen, wofur ber Menich bestraft wirb; biefe aber fie blos als richtend und ftrafend vorftellt.) Die Aegyptische hatte ihre Phta, Rneph und Reith, wovon, fo viel die Duntelheit ber Rachrichten aus ben alteften Beiten biefes Bolks errathen lagt, bas erfte ben von ber Materie unterschiedenen Geift als Beltichopfer, bas zweite Princip bie erhaltenbe und regierenbe Gutigfeit, bas britte die jene einschrantenbe Weisheit b. i. Gerechtigfeit porftellen follte. Die Gothische verehrte ihren Dbin (Muater), ihre Freia (auch Freier, die Gate,) und Thor, den richtenden (firafenden) Gott. Selbft die Buben icheinen in den letten Beiten ihrer bierarchifchen Berfaffung biefen Ibeen nachgegangen ju fein. Denn in ber Untlage ber Pharifaer: bag Chriftus fich einen Cohn Gottes genannt habe, icheinen fie auf die Lehre, daß Gott einen Sohn habe, fein besonderes Gewicht der Befculbigung 'an legen , fonbern nur barauf , bag Er biefer Cohn Gottes habe fein wollen.

<sup>+)</sup> Diefe Anmerkung ift Bufat ber 2. Ausgabe.

potisch und blos nach frinem unbeschränkten Recht gebietenb, unb feine Gesete nicht als willfurliche, mit unseren Begriffen ber Gittlichkeit gar nicht vermanbte, fonbern als auf Seiligkeit bes Denfchen bezogene Gefete porftellen. 3meitens, man muß feine Bute nicht in einem unbedingten Boblwollen gegen feine Beschopfe, sonbern barein feten, bag er auf bie moralifche Beschaffenbeit berfelben, baburch fie ihm wohlgefallen tonnen, zuerft fieht, und ihr Unvermogen, biefer Bebingung' von felbft Genuge zu thun, nur alebann ergangt. Drittene feine Gerechtigfeit tann nicht als gutig und abbittlich, (welches einen Biderfpruch enthalt.) noch weniger als in ber Qualitat ber Beiligteit bes Gefetgebere, (vor ber kein Mensch gerecht ift,) ausgeübt vorgestellt werben, fonbern nur als Ginschrantung ber Gutigkeit auf Die Bedingung ber Uebereinstimmung ber Menschen mit bem beiligen Gefete, fo weit fie als Denfchenkinder ber Unforderung bes letteren ges maß fein fonnten. - Dit einem Wort: Gott will in einer breifachen frecifiich verschiedenen moralischen Qualitat gebient fein, für welche bie Benennung ber verschiebenen (nicht physischen, sonbern moralischen) Perfontichkeit eines und beffelben Befens tein unschicklicher Ausbruck ift, welches Glaubenssymbol jugleich bie gange reine moralische Religion ausbrudt, die ohne diefe Unterscheidung fonk

Wenn aber eben dieser Glaube (an eine gottliche Dreieinigkeit) nicht blob als Borstellung einer praktischen Idee, sondern als ein solcher, der das, was Gott an sich selbst sei, vorstellen solle, bestrachtet würde, so würde er ein alle menschlichen Begriffe überssteigendes, mithin einer Offenbarung für die menschliche Fassungsstraft umfähiges Seheimnis sein, und als ein solches in diesem Bestracht angekündigt werden können. Der Glaube an dasselbe als Erweiterung der theoretischen Erkenntnis von der göttlichen Natur

Sefahr lauft, nach dem Hange des Menschen, sich die Gottheit wie ein menschliches Oberhaupt zu benken, (weil er in seinem Rezgiment diese dreifache Qualität gemeiniglich nicht von einander absondert, sondern sie oft vermischt oder verwechselt,) sund in einen ans

thropomorphiftifchen F. ohnglauben auszuarten.

würde nur das Bekenntnis zu einem den Menschen ganz unversständlichen, und wenn sie es zu verstehen meinen, anthropomorphissischen Symbol eines Kirchenglaubens sein, wodurch für die sittliche Besserung nicht das Mindeste ausgerichtet würde. — Rur das, was man zwar in praktischer Beziehung ganz wohl verstehen und einsehen kann, was aber in theoretischer Absicht (zur Bestimmung der Natur des Objects an sich) alle unsere Begriffe übersseigt, ist Seheimniss (in einer Beziehung) und kann doch (in einer anderen) geofsendart werden. Von der letzteren Art ist das obenzbenannte, welches man in drei uns durch unsere eigene Bernunft geofsendarte Geheimnisse eintheilen kann:

1. Das ber Berufung (ber Menichen als Burger zu einem ethischen Staat). - Wir fonnen une bie allgemeine unbebingte Unterwerfung bes Menschen unter bie gottliche Gesetgebung nicht anders benten, als fofern wir uns zugleich als feine Gefconfe ansehen; ebenso., wie Sott nur barum als Urheber aller Raturgefebe angesehen werben tann, weil er ber Schopfer ber Naturbinge Es ift aber für unsere Bernunft schlechterbings unbegreiflich. wie Wefen gum freien Gebrauch ihrer Rrafte erfchaffen fein follen; weil wir nach bem Princip ber Caufalitat einem Befen, bas als bervorgebracht angenommen wird, keinen anderen inneren Grund seiner Sandlungen beilegen konnen, als benjenigen, welchen bie bervorbringende Urfache in baffelbe gelegt hat, burch welchen, (mit bin durch eine außere Ursache) bann auch jebe Handlung beffelben bestimmt, mithin dieses Wesen selbst nicht frei sein murbe. laßt fich bie gottliche, beilige, mithin blos freie Befen angebenbe Befetgebung mit bem Begriffe einer Schopfung berfelben burch m: fere Bernunfteinsicht nicht vereinbaren, sonbern man muß jene ichon als eristirende freie Befen betrachten, welche nicht burch ihre Raturabhangigfeit, vermoge ihrer Schopfung, fondern burch eine blod moralische, nach Gesehen ber Freiheit mogliche Rothigung eine Berufung zur Burgerschaft im gottlichen Staate beftimmt werben. Go ift die Berufung zu biefem 3wede moralifch gang

Bon bem Stege bes guten Princips über das bose. Aug. Anm. 331 klar, für die Speculation aber ist die Möglichkeit dieser Berufenen ein undurchdringliches Geheimniß.

- 2. Das Gebeimnig ber Genugthuung. Der Menfch. fo wie wir ibn tennen, ift verberbt, und feinesweges jenem beiligen Gleichwohl, wenn ihn die Gute Befete von felbit angemeffen. Gottes gleichsam ins Dafein gerufen, b. i. zu einer besonderen Art zu eriffiren (zum Gliebe bes himmelreichs) eingelaben bat, fo muß er auch ein Mittel baben, ben Mangel seiner biezu erforberlichen Tauglichkeit aus ber Rulle feiner eigenen Beiligkeit zu erfeten. Diefes ift aber ber Spontaneitat, (welche bei allem mo: ralischen Guten ober Bosen, bas ein Menfc an fich baben mag. vorausgesett mirb,) zuwider, nach welcher ein folches Gute nicht von einem Anderen, sondern von ihm felbft berrubren muß, wenn es ibm foll augerechnet werben tonnen. - Es tann ibn alfo, foviel bie Bernunft einfieht, fein Anderer burd bas Uebermaaß feines Boblverbaltens und burd fein Berbienft vertreten, ober wenn biefes angenommen wird, so kann es nur in moralischer Absicht nothwendig fein, es an gunehmen; benn furs Bernunfteln ift es ein unerreichbares Gebeimniß.
- 3. Das Scheimnis der Erwählung. Wenn auch jene stellvertretende Genugthuung als möglich eingeraumt wird so ist doch
  tie moralischgläubige Unnehmung berselben eine Willensbestimmung
  zum Guten, die schon eine gottgefällige Gesinnung im Menschen
  vorausset, die dieser aber nach dem natürlichen Verderben in sich
  von selbst nicht hervordringen kann. Daß aber eine himmlische
  Gnabe in ihm wirken solle, die diesen Beistand nicht nach Verbienst der Werke, sondern durch unbedingten Rathschluß einem
  Menschen bewilligt, dem anderen verweigert, und der eine Theil
  unseres Geschliechts zur Seligkeit, der andere zur ewigen Verwersung außersehen werde, gibt wiederum keinen Begriff von einer
  göttlichen Gerechtigkeit, sondern mußte allenfalls auf eine Weisheit bezogen werden, deren Regel für uns schlechterbings ein Gebeimniß ist.

Ueber biefe Geheimniffe nun, fofern fie bie moralische Lebens-Kant f. 2B, VI.

geschichte jebes Menschen betreffen: wie es namlich zugeht, baß ein fittlich Gutes ober Bofes überhaupt in ber Belt fei und, (ift bas Lettere in allen und ju jeder Beit,) wie aus bem Letteren boch bas Erftere entspringe und in irgend einem Menfchen bergeftellt merbe; ober warum, wenn biefes an einigen geschieht, andere boch bavon ausgeschloffen bleiben? - bat uns Gott nichts offenbart, und kann uns auch nichts offenbaren, weil wir es boch nicht perfteben\*) wurden. Es ware, als wenn wir bas, mas gefdiebt. am Menfchen aus feiner Freiheit ertlaren und uns begreiflich mach en wollten, barüber Gott zwar burche moralifche Gefet in uns feinen Willen offenbart bat, die Urfachen aber, aus welchen eine freie Sandlung auf Erben gefchebe ober auch nicht gefchebe, in bemienigen Duntel gelaffen bat, in welchem fur menschliche Rach: forfcbung Alles bleiben muß, was, als Gefchichte, boch que aus ber Kreibeit nach bem Gefete ber Urfachen und Birtungen begriffen merben foll \*\*). Ueber bie objective Regel unferes Berbaltens aber

<sup>\*) +)</sup> Man tragt gemeiniglich fein Bebenfen, ben Behrlingen ber Religion ben Glauben an Beheimniffe jugumuthen, weil, bag wir fie nicht beareifen 'b. i. die Doglichfeit bes Gegenftandes berfelben nicht einfeben tonnen, uns eben fo wenig jur Beigerung ihrer Unnahme berechtigen tonne, als etwa das Fortpflanzungevermogen organischer Materien, mas auch fein Menich begreift, und barum boch nicht anzunehmen geweigert werden fann, ob es gleich ein Geheimnig fur und ift und bleiben wird. Aber mir pers fteben boch febr mohl, mas diefer Ausbruck fagen wolle, und haben einen empirifchen Begriff von bem Gegenftande, mit Bewußtfein, bag barin tein Biberfpruch fei. — Bon einem jeden jum Glauben aufgeftellten Gebeimniffe fann man nun mit Recht forbern, daß man verftehe, was unter demfelben gemeint fei; welches nicht baburch geschieht, bag man die Borter, woburch es angebeutet wird, eingeln verfteht b. i. bamit einen Ginn verbindet. fondern bag fie, jufammen in einen Begriff gefaßt, noch einen Sinn gulaffen muffen und nicht etwa babei alles Denfen ausgehe. - Dag, wenn man feinerfeits es nur nicht am ernfilichen Bunfch ermangeln lagt, Gott biefes Erfenntnig und wohl durch Gingebung gutommen laffen fonne, lafe fic nicht benten; benn es tann uns gar nicht inhariren; weil bie Ratur unferes Berftandes beffen unfahig ift.

<sup>\*\*) +)</sup> Daher wir, was Freiheit sei, in praftischer Beziehung, (wenn von Pfricht bie Rebe ift,) gar wohl versteben, in theoretischer Absicht aber, was die Causalität berselben (gleichsam ihre Natur) betrifft, ohne Wiberspruch nicht einmal baran benten konnen, sie versteben zu wollen.

<sup>+)</sup> Beibe Unmertungen find Bufas ter 2, Xueg.

Bon bem Siege bes guten Princips über bas tofe. Allg. Anm. 323 ift uns Alles, was wir bedürfen, (burch Bernunft und Schrift) hinreichend offenbart, und biefe Offenbarung ist zugleich für jeden Renschen verftandlich.

Daß ber Mensch burchs moralische Gesetz zum guten Lebend: wandel berufen sei, daß er durch unauslöschliche Achtung für das: seift und jur hoffnung, auch zum Zutrauen gegen diesen guten Geist und zur Hoffnung, ihm, wie es auch zugehe, genugthun zu können, Verheißung in sich sinde, endlich, daß er die letztere Erwartung mit dem strengen Gebot des ersteren zusammenhaltend, sich, als zur Rechenschaft vor einen Richter gefordert, beständig prüsen müsse; darüber belehren, und dahin treiben zugleich Vernunft, herz und Gewissen. Es ist unbescheiden, zu verlangen, daß uns noch mehr eröffnet werde, und wenn dieses geschehen sein sollte, müste er es nicht zum allgemeinen menschlichen Bedürfniß zählen.

Dbzwar aber jenes, alle genannte in einer Formel befaffenbe, arofe Gebeimnig jebem Menschen burch feine Bernunft ats prattisch nothwendige Religionsibee begreiflich gemacht werden kann. jo fann man boch fagen, bag es, um moralische Grundlage ber Religion, vornehmlich einer offentlichen ju werben, bamale allererft offenbart worden, als es offentlich gelehrt und jum Sombol einer gang neuen Religionsepoche gemacht wurde. Solenne Kor: meln enthalten gewöhnlich ihre eigene, blos fur bie, welche zu einem befonderen Berein (einer Bunft ober gemeinen Befen) geboren. bestimmte, bisweilen myftische, nicht von Jebem verftanbene Sprache, beren man fich auch billig (aus Achtung) nur jum Bebuf einer feierlichen Handlung bebienen follte, (wie etwa, wenn Jemand in eine fich von Unberen aussonbernbe Gefellschaft als Glieb aufgenommen werben foll.) Das+) bochfte, fur Menschen nie bollig erreichbar Biel ber moralischen Bolltommenheit endlicher Geschöpfe ift aber bie Liebe bes Gefetes.

Dieser Ibee gemaß wurde es in der Religion ein Glaubensprincip fein: "Gott ift die Liebe;" in ihm kann man ben Lieben-

<sup>+) 1.</sup> Ausg.: "Dies"

ben (mit ber Liebe bes moralischen Bohtgefallens an Menschen, sofern sie seinem heiligen Gesetze absquat sind,) ben Bater; serner in ihm, sosern er sich in seiner Alles erhaltenden Sbee bem von ihm selbst gezeugten und geliebten Urbilde der Menschheit darsstellt, seinen Sohn; endlich auch, sosern er dieses Wohlgefallen auf die Bedingung der Uebereinstimmung der Menschen mit der Bedingung jener Liebe des Wohlgefallens einschränkt und daburch als aus Weisheit gegründete Liebe beweist, den heiligen Geist")

<sup>\*)</sup> Diefer Beift, burch welchen bie Liebe Gottes als Seligmachers (eigent: tich unfere biefer gemaße Gegenliebe) mit ber Gottesfurcht, por ihm als Befebaeber, b. i. bas Bedingte mit ber Bebingung, vereinigt wird, welcher alfo ,, ale von beiben ausgehend" vorgeftellt werden fann, ift, außerdem daß "er in alle Bahrheit (Pflichtbeobachtung) leitet," jugleich ber eigentliche Richter ber Menschen (vor ihrem Gewiffen). Denn bas Richten fann in zwiefacher Bedeutung genommen werden: entweder ale das über Berbienft und Mangel bes Berbienftes, ober Schuld und Unschuld. Gott ale Die Liebe betrachtet (in feinem Sohn) richtet die Menichen fofern, als ihnen über ihre Schulbigfeit noch ein Berbienft ju Statten fommen tann, und ba ift fein Musfpruch: murbig ober nichtwurdig. Er fondert biejenigen als die Seinen aus, benen ein folches noch jugerechnet werden fann. Die übrigen gehen leer aus. Dagegen ift bie Senteng bes Richters nach Ges rechtigfeit (bes eigentlich fo ju nennenden Richters, unter bem Ramen bes heiligen Geiftes,) über bie, benen fein Berbienft ju Statten fommen fann: fculbig ober unfdulbig, b. i. Berbammung ober Losfprechung. -[Das Richten bedeutet im erften Falle die Ausfonderung ber Ber: bienten von ben Unverdienten, die beiberfeits um einen Preis (ber Seligfeit) fich bewerben. Unter Berbienft aber wird hier nicht ein Borgug ber Moralitat in Beziehung aufe Gefet, (in Anfehung beffen uns fein Ueberfchuß ber Pflichtbeobachtung über unfere Schulbigfeit gutommen tann,) fone bern in Bergleichung mit anderen Menfchen, was ihre moralifche Gefinnung betrifft, verftanden. Die Burbigteit hat immer auch nur negative Bebeutung (nicht : unwurdig), namlich ber moralifchen Empfanglichfeit fur eine folche Gute. — Der alfo in der erften Qualitat (ale Brabeuta) richtet, fallt bas Urtheil ber Bahl zwifchen zweien fich um ben Preis (ber Seligkeit) bewerbenden Perfonen (ober Parteien); ber in ber zweiten Qualitat aber (ber eigentliche Richter) die Genteng über eine und diefelbe Perfon vor einem Gerichtehofe (bem Gewiffen), ber gwifchen Antlager und Cade walter den Rechtsausspruch thut.]+) - Benn nun angenommen wird, baf alle Menfchen zwar unter ber Gunbenfchuld fteben, einigen von ihnen aber boch ein Berbienft zu Statten tommen tonne; fo findet ber Ausspruch bes

<sup>+)</sup> Die burch bas Beichen [ ] eingeflammerten Gage find erft in ber 2. Musg. hinzugefommen.

verebren; eigentlich aber nicht in fo vielfacher Derfonlichkeit anrufen, (benn bas murbe eine Berfchiebenheit ber Befen anbeuten, er ift aber immer nur ein einiger Gegenftant,) wohl aber im Ramen bes bon ibm felbft über Alles verehrten, geliebten Gegenftanbes, mit bem es Bunich und jugleich Pflicht ift, in moralischer Bereinigung zu fteben. Uebrigens gehort bas theoretische Bekenntnig bes Glaubens an Die gottliche Ratur in Diefer breifachen Qualitat jur blosen classischen Kormel eines Rirchenglaubens, um ihn von anberen aus hiftorischen Quellen abgeleiteten Glaubensarten unterscheiben, mit welchem wenige Menschen einen beutlichen und beftimmten (feiner Digbeutung ausgesetzten) Begriff zu verbinden im Stande find, und beffen Erorterung mehr ben Lehrern in ihrem Berhaltnif zu einander (als philosophischen und gelehrten Auslegern eines heiligen Buchs) jufommt, um fich über beffen Sinn zu einigen, in welchem nicht MUes fur bie gemeine Raffungsfraft, ober auch fur bas Beburfnig biefer Beit ift, ber blofe Buch: ftabenglaube aber bie mabre Religionsgesinnung eber verbirbt, als beffert.

Richters aus Liebe Statt, beffen Mangel nur ein Abweifungsur: theil nach fich gieben, wovon aber das Berbammungsurtheil, (in: bem ber Menich alebann bem Richter aus Gerechtigfeit anheim fallt,) bie unausbleibliche Folge fein murbe. - Muf folche Beife tonnen, meiner Deinung nach, die scheinbar einander widerstreitenden Sage : " ber Sohn wird kommen zu richten die Lebendigen und die Todten," und andererseits: "Gott hat ihn nicht in bie Belt gefandt, dag er die Belt richte, fondern bag fie burch ihn felig werde" (Ev. Joh. III, 17), vereinigt werben, und mit bem in Uebereinstimmung fiehen, wo gefagt wird: " wer an den Sohn nicht glaubet, ber ift ich on gerichtet" (2. 18), namlich burch benjenigen Geift, von bem ce heißt: "er wird bie Belt richten um ber Gunde und um ber Gerechtig= feit willen." - Die angftliche Sorgfalt folder Unterfcheibungen im Felbe ber blofen Bernunft, als fur welche fie hier eigentlich angestellt werden, fonnte man leicht fur unnuge und laftige Subtilitat halten; fie murbe ce auch fein, wenn fie auf die Erforschung ber gottlichen Natur angelegt ware. Allein ba bie Menichen in ihrer Religionsangelegenheit beständig geneigt find, fich megen ihrer Berichulbigungen an die gottliche Gute zu wenden, gleiche wohl aber feine Gerechtigfeit nicht umgehen fonnen, ein gutiger Richter aber in einer und berfelben Verfon ein Biderfpruch ift, fo fieht man mohl, daß felbit in praftifcher Rudficht ihre Begriffe hieruber fehr fcmantend und mit fich felbft ungufammenftimmend fein muffen, ihre Berichtigung und genaue Bestimmung alfo von großer prattifcher Wichtigfeit fei.

## Der

# philosophischen Religionslehre

viertes Stud.

#### Biertes Stud.

## Bom Dienst und Afterdienst unter der Herrschaft des guten Princips,

ober .

von Religion und Pfaffenthum.

Es ift icon ein Anfang ber Herrichaft bes guten Princips und ein Beichen, "bag bas Reich Gottes ju und tomme", wenn auch nur die Grundsate ber Conftitution besselben offentlich gu werben anbeben; benn bas ift in ber Berstanbeswelt icon ba, wozu bie Grunde, die es allein bewirken konnen, allgemein Burgel gefaßt haben, obichon bie vollständige Entwickelung feiner Erfcheinung in der Sinnenwelt noch in unabsehlicher Kerne binausgerückt ift. Bir baben gefeben, bag zu einem ethischen gemeinen Befen fich zu vereinigen, eine Pflicht von besonderer Art (officium sui generis) fei und bag, wenngleich ein Jeber feiner Privatpflicht geborcht, man baraus wohl eine gufallige Bufammenstimmung Aller gu einem gemeinschaftlichen Guten, auch ohne bag bagu noch befondere Beranstaltung nothig ware, folgern konne, bag aber boch jene Bufammenftimmung Aller nicht gehofft werben barf, wenn nicht aus ber Bereinigung berfelben mit einander zu ebenbemfelben 3mede und Errichtung eines gemeinen Befens unter moralischen Sefeten, als vereinigter und barum ftarkerer Rraft, ben Unfechtungen bes bofen Princips, (welchem Menschen ju Werkzeugen ju bienen,

sonst von einander selbst versucht werden,) sich zu widersetzen, ein besonderes Geschäft gemacht wird. — Wir haben auch gesehen, daß ein Neich Gottes, nur durch Religion von Menschen unternommen, und daß endlich, damit diese öffentlich sei, (welches zu einem gemeinen Wesen erfordert wird,) jenes in der sinnlichen Form einer Kirche vorgestellt werden könne, deren Anordnung also den Menschen als ein Werk, was ihnen überlassen ist und von ihnen gesordert werden kann, zu stiften obliegt.

Eine Kirche aber, als ein gemeines Wesen nach Religionsgefeben zu errichten, fcheint mehr Beisheit (fowohl ber Ginficht, als ber guten Gesinnung nach) ju erforbern, als man wohl ben Denfchen zutrauen barf; zumal bas moralische Gute, welches burch eine solche Beranstaltung beabsichtigt wird, zu biesem Behuf schon an ihnen vorausgesett werben zu muffen fcheint. In ber That ift es auch ein widerfinnischer Musbrud, daß Den ich en ein Reich Gottes stiften follten, (fo wie man von ihnen wohl fagen mag, baß fie ein Reich eines menfchlichen Monarchen errichten konnen;) Gott muß felbst ber Urheber feines Reichs fein. Allein da wir nicht wiffen, mas Gott unmittelbar thue, um bie Ibee feines Reichs, in welchem Burger und Unterthanen zu fein wir die moralische Beftimmung in uns finden, in der Wirklichkeit barguftellen, aber mobl, was wir zu thun haben, um uns zu Gliebern beffelben tauglich zu machen, so wird diese Idee, sie mag nun burch Bernunft ober burch Schrift im menschlichen Geschlecht erwedt und offentlich gewor: ben sein, und boch zur Anordnung einer Kirche verbinden, von welder im letteren Kall Gott felbit als Stifter, ber Urheber ber Con: flitution, Menfchen aber boch, als Glieber und freie Burger Diefes Reichs, in allen Rallen bie Urheber ber Draanisation find; ba benn biejenigen unter ihnen +), welche ber letteren gemaß bie öffentlichen Beschäfte berfelben verwalten, die Abminiftration ber-

<sup>+) 1.</sup> Musg.: "biejenigen unter ihnen aber"

felben, als Diener ber Rirche, sowie alle Uebrige eine ihren Gefeten unterworfene Mitgenoffenschaft, bie Gemeinbe ausmachen.

Da eine reine Wernunftreligion, als offentlicher Religionsglaube nur die blofe Idee von einer Kirche (namlich einer unfichtbaren) verstattet, und die fichtbare, die auf Satungen gegrundet ift, allein einer Organisation burch Menschen bedurftig und fabia ift: so wird ber Dienft unter ber herrschaft bes guten Princips in ber erften nicht als Kirchenbienst angesehen werben konnen, und jene Religion bat feine gefehlichen Diener, als Beamte eines ethischen gemeinen Befens; ein jedes Glied beffelben empfangt unmittelbar von bem bochften Gefetgeber seine Befehle. Da wir aber gleichwohl in Un: febung aller unferer Pflichten, (bie wir insgefammt zugleich als gottliche Gebote anzusehen haben,) jederzeit im Dienste Gottes fleben. so wird die reine Vernunftreligion alle wohldenkende Menfchen zu ihren Dienern, (boch ohne Beamte zu fein,) haben; nur werben fie fofern nicht Diener einer Kirche, (einer fichtbaren namlich, von der allein hier die Rebe ift,) heißen konnen. — Weil indessen jebe auf flatutarischen Gesethen errichtete Rirche nur sofern bie mabre fein kann, als fie in fich ein Princip enthalt, fich bem reinen Bernunftglauben, (als bemjenigen, ber, wenn er praktifch ift, in jedem Glauben eigentlich bie Religion ausmacht,) beständig zu nahern und ben Rirchenglauben (nach bem, was in ihm historisch ift,) mit ber Beit entbehren zu konnen, fo werden wir in biefen Befegen und an ben Beamten ber barauf gegrundeten Rirche boch einen Dienft (cultus) ber Rirche fofern feben konnen, als biefe ihre Lebren und Anordnung jederzeit auf jenen letten 3med (einen offentlichen Religionsglauben) richten. Im Gegentheil werden bie Diener einer Rirche, welche barauf gar nicht Rudficht nehmen, vielmehr bie Marime ber, continuirlichen Unnaberung zu bemselben fur verbammlich, bie Unhanglichkeit aber an ben historischen und ftatutarifchen Theil bes Rirchenglaubens fur allein feligmachend erklaren, bes Ufterbienftes ber Rirche ober (beffen, mas burch biefe vorgestellt wird,) bes ethischen gemeinen Befens unter ber Berr= schaft bes guten Princips, mit Recht beschulbigt werben konnen. - 383 Religion innerh. b. Grengen b. blofen Bernunft. IV. Stud.

Unter einem Afterbienst (cultus spurius) wird die Ueberredung, Jemanden durch folche Handlungen zu dienen, verstanden, die in der Ahat dieses seine Absicht rückgängig machen. Das geschieht aber in einem gemeinen Wesen dadurch, daß, was nur den Werth eines Mittels hat, um dem Willen eines Oberen Genüge zu thun, für dasjenige ausgegeben und an die Stelle dessen gesetzt wird, was und ihm unmittelbar wohlgefällig macht; wodurch dann die Abssicht des letzteren vereitelt wird.

#### Erfter Theil.

Bom Dienft Gottes in einer Religion überhaupt.

Religion ift (subjectiv betrachtet) bas Erkenntniß aller uns ferer Pflichten als gottlicher Gebote \*). Diejenige, in welcher ich

<sup>\*)</sup> Durch biefe Definition wird mancher fehlerhaften Deutung bes Bes griffe einer Religion überhaupt vorgebeugt. Erftlich: daß in ihr, mas das theoretifche Erfenntnig und Befenntnig betrifft, tein affertorifches Wiffen, (selbft bes Dafeine Gottes nicht) geforbert wird, weil bei bem Mangel unserer Ginficht überfinnlicher Gegenftande biefes Betenntniß icon geheuchelt fein tonnte; fondern nur ein ber Speculation nach uber bie oberfte Urfache ber Dinge problematisches Unnehmen (Sypothefis), in Ansehung Des Gegenftandes aber, wohin uns unfere moralischgebietende Bernunft ju wirken an: weist, ein biefer ihrer Endabsicht Effect verheißendes praktisches, mithin freies affertorifches Glauben vorausgefest wird, welches nur ber 3bee von Sott, auf die alle moralifche ernftliche (und barum glaubige) Bearbeitung jum Guten unvermeidlich gerathen muß, bedarf, ohne fich angumaßen, ihr durch theoretische Erkenntnig die objective Realitat fichern zu konnen. Bu dem, was jedem Menfchen zur Pflicht gemacht werden tann, muß bas Mininum der Extenntniß, (es ist möglich, daß ein Gott fei,) subjectiv schon hinreichend fein. 3 meitens wird burch biefe Definition einer Religion überhaupt ber irrigen Borftellung, ale fei fie ein Inbegriff befonderer auf Gott unmit: telbar bezogenen Pflichten, vorgebeugt, und baburch verhütet, bag wir nicht. (wie bazu Menfchen ohnedem fehr geneigt find,) außer ben ethifchburgerlichen Menschenpflichten (von Menschen gegen Menschen) noch Sofdienfte anneh: men, und hernach wohl gar bie Ermangelung in Unsehung ber erfferen burch bie letteren gut zu machen fuchen. Es gibt feine besondere Pflichten gegen Gott in einer allgemeinen Religion; benn Gott fann von uns nichts empfane gen; wir tonnen auf und fur ihn nicht wirten. Bollte man bie fculbige Chrfurcht gegen ihn zu einer folden Pflicht machen, fo bebenkt man nicht, daß diese nicht eine besondere Sandlung der Religion, sondern die religiose Gefinnung bei allen unseren pflichtmäßigen Sandlungen überhaupt fei. Wenn es auch heißt: "man foll Gott mehr gehorchen, ale ben Menfchens" fo bebeutet bas nichts Anderes, als: wenn ftatutarifche Gebote, in Anfehung beren Menfchen Gefeggeber und Richter fein tonnen, mit Pflichten, die die Bernunft unbedingt vorschreibt und über beren Befolgung und Uebertretung Gott allein

vorher wissen muß, daß etwas ein göttliches Gebot sei, um es als meine-Pflicht anzuerkennen, ist die geoffenbarte (oder einer Offenbarung benöthigte) Religion; dagegen diejenige, in der ich zuvor wissen muß, daß etwas Pflicht sei, ehe ich es für ein göttliches Gebot anerkennen kann, ist die natürliche Religion. — Der, welcher blos die natürliche Religion für moralischnothwendig d. i. sür Pflicht erklärt, kann auch der Rationalist (in Glaubenssachen) genannt werden. Wenn dieser die Wirklichkeit aller übernatürlichen göttlichen Offenbarung verneint, so heißt er Naturalist; läßt er nun diese zwar zu, behauptet aber, daß sie zu kennen und für wirklich anzunehmen, zur Religion nicht nothwendig erfordert wird, so würde er ein reiner Rationalist genannt werden können; hält er aber den Glauben an dieselbe zur allgemeinen Religion für nothwendig, so würde er der reine Supernaturalist in Glaubenssachen heißen können.

Der Rationalist muß sich, vermöge dieses seines Titels, von selbst schon innerhalb der Schranken der menschlichen Einsicht halten. Daher wird er nie als Naturalist absprechen, und weder die innere Möglichkeit der Offenbarung überhaupt, noch die Nothwendigkeit einer Offenbarung als eines gottlichen Mittels zur Introduction der wahren Religion bestreiten; denn hierüber kann kein Mensch durch Bernunft etwas ausmachen. Also kann die Streitsfrage nur die wechselseitigen Ansprüche des reinen Rationalisten und des Supernaturalisten in Glaubenssachen, oder dassenige betreffen, was der Sine oder der Andere als zur alleinigen wahren Religion nothwendig und hinlänglich, oder nur als zufällig an ihr annimmt.

Richter sein kann, in Streit kommen, so muß jener ihr Ansehen diesen weichen. Wollte man aber unter dem, worin Gott mehr, als den Wenschen gehorcht werden muß, die stautarischen von einer Kirche dafür ausgegebenen Gebote Gottes verstehen; so würde jener Grundsat leichtlich das mehrmalen gehörte Feldgeschrei heuchlerischer und herrschsuchtiger Pfassen zum Aufruhr wider ihre dürgerliche Obrigkeit werden können. Denn das Erlaubte, was die letztere gebietet, ist gewiß Pflicht; ob aber etwas zwar an sich Erlaubtes, aber nur durch göttliche Offenbarung fur uns Erkennbares wirklich von Gott geboten sei, ist (wenigstens größtentheils) höchst ungewiß.

Wenn man die Religion nicht nach ihrem ersten Ursprunge und ihrer inneren Möglichkeit, (da sie in natürliche und geoffenbarte einzgetheilt wird,) sondern blos nach Beschaffenheit derselben, die sie der äußeren Mittheilung fähig macht, eintheilt, so kann sie von zweierlei Art sein: entweder die natürliche, von der, (wenn sie einmal da ist,) Iedermann durch seine Bernunft überzeugt werden kann, oder eine gelehrte Religion, von der man Andere nur vermittelst der Selehrsamkeit, (in und durch welche sie geleitet werzehen müssen,) überzeugen kann. — Diese Unterscheidung ist sehr wichzig, denn man kann aus dem Ursprunge einer Religion allein auf ihre Tauglichkeit oder Untauglichkeit, eine allgemeine Menschenrelisgion zu sein, nichts solgern, wohl aber aus ihrer Beschaffenheit, allzgemein smittheilbar zu sein, oder nicht; die erstere Eigenschaft aber macht den wesentlichen Charakter dersenigen Religion aus, die jeden Menschen verbinden soll.

Es kann bemnach eine Religion bie naturliche, gleichwohl aber auch geoffenbart fein, wenn fie fo beschaffen ift, bag bie Menschen burch ben blosen Gebrauch ihrer Bernunft auf fie von selbst håtten kommen konnen und follen, ob sie zwar nicht fo frub, ober in fo weiter Ausbreitung, als verlangt wird, auf biefelbe getommen fein wur ben, mithin eine Offenbarung berfelben zu einer gewiffen Beit und an einem gemiffen Orte weise und für bas menfchliche Geschlecht febr ersprießlich fein konnte, so boch, bag, wenn die baburch eingeführte Religion einmal da ift und offentlich bekannt gemacht worden, forthin Jedermann fich von biefer ihrer Babrheit burch fich felbst und seine eigene Bernunft überzeugen kann. In diesem Falle ift die Religion objectiv eine naturliche, obwohl fubjectiv eine geoffenbarte; weshalb ibr auch ber erflere Namen eigentlich gebührt. Denn es konnte in ber Rolge allenfalls ganglich in Bergeffenheit tommen, bag eine folche übernaturliche Offenbarung je vorgegangen fei, ohne daß babei jene Religion boch bas Minbeste weber an ihrer Faglichkeit, noch an Gewißheit, noch an ihrer Rraft über bie Gemuther verlore. Dit ber Religion aber, Die ihrer inneren Beschaffenheit wegen nur als geoffenbart angeseben werben

kann, ist es anders bewandt. Wenn sie nicht in einer ganz sicheren Aradition oder in heiligen Buchern als Urkunden ausbehalten wurde, so wurde sie aus der Welt verschwinden, und es mußte entweder eine von Zeit zu Zeit deffentlich wiederholte, oder in jedem Menschen innerlich eine continuirlich sortbauernde übernatürliche Offenbarung vorgehen, ohne welche die Ausbreitung und Fortpflanzung eines solschen Glaubens nicht möglich sein wurde.

Aber einem Theile nach wenigstens muß jebe, selbst die geoffensbarte Religion, boch auch gewisse Principien der natürkichen enthalten. Denn Offenbarung kann zum Begriff einer Religion nur durch die Bernunft hinzugedacht werden; weil dieser Begriff selbst, als von einer Berbindlichkeit unter dem Willen eines moralischen Gesetzgebers abgeleitet, ein reiner Bernunftbegriff ift. Also werden wir selbst eine geoffenbarte Religion einerseits noch als natürliche, andererseits aber als gelehrte Religion betrachten, prüsen und, was ober wie viel ihr von der einen oder ber anderen Quelle zustehe, unterscheiden können.

Es laft fich aber, wenn wir von einer geoffenbarten, (wenigflens einer bafür angenommenen) Religion zu reben bie Absicht baben, biefes nicht wohl thun, ohne irgend ein Beifviel bavon aus ber Geschichte bergunehmen, weil wir uns boch Ralle als Beisviele erbenten mußten, um verftanblich ju werben, welcher Falle Moglich: feit und aber fonft bestritten werben tonnte. Wir fonnen aber nicht beffer thun, ale irgent ein Buch, welches bergleichen enthalt, vornehmlich ein folches, welches mit sittlichen, folglich mit vernunftvermanbten gehren innigst verwebt ift, jum Zwischenmittel ber Erlauterungen unferer Ibee einer geoffenbarten Religion überhaupt gur Sand zu nehmen, welches wir bann, ale eine von ben mancherlei Buchern, die von Religion und Tugend unter bem Credit einer Df= fenbarung handeln, jum Beispiele bes an fich nutliden Berfahrens, bas, mas uns barin reine, mithin allgemeine Bernunftreligion fein mag, herauszusuchen, vor uns nehmen, ohne babei in bas Geschaft berer, benen bie Auslegung beffelben Buchs als Inbegriffs positiver . Offenbarungslehren anvertraut ift, einzugreifen und ihre Auslegung,

bie sich auf Gelehrsamkeit gründet, dadurch ansechten zu wollen. Es ist der letzteren vielmehr vortheilhaft, da sie mit den Philosophen auf einen und denselben 3weck, nämlich das Moralischgute ausgeht, diese durch ihre eigenen Vernunftgrunde ebendahin zu bringen, wohin sie auf einem anderen Wege selbst zu gelangen benkt. — Dieses Buch mag nun hier das neue Testament, als Quelle der christlichen Glaubenslehre sein. Unserer Absicht zusolge wollen wir nun in zwei Absschitten erstlich die christliche Religion als natürliche, und dann zweitens als gelehrte Religion nach ihrem Inhalte und nach den darin vorkommenden Principien vorstellig machen.

Des erften Theils erfter Ubichnitt.

Die driftliche Religion als naturliche Religion.

Die naturliche Religion als Moral (in Beziehung auf Die Freibeit bes Subjects) verbunden mit bem Begriffe besjenigen, mas ihrem letten 3mede Effect verschaffen tann ! (bem Begriffe von Goft als moralischem Belturbeber,) und bezogen auf eine Dauer bes Menschen, die biesem gangen 3mede angemessen ift, (auf Unsterblichkeit,) ift ein reiner praktischer Bernunftbegriff, ber ungeachtet feiner unendlichen Fruchtbarkeit boch nur fo wenig theoretisches Bernunft: vermögen voraussett: bag man jeben Menfchen von ihr praktifch hinreichend überzeugen, und wenigstens bie Wirkung berfelben Sebermann als Pflicht jumuthen fann. Sie hat die große Erforberniß ber mahren Rirche, namlich bie Qualification zur Allgemeinheit in fich, fofern man barunter bie Gultigfeit fur Jebermann (universitas vel omnitudo distributiva) b. i. allgemeine Ginbelligkeit verfteht. Um fie in biefem Sinne als Beltreligion auszubreiten und ju erhalten, bedarf fie freilich swar einer Dienerschaft (ministerium) ber blos unfichtbaren Rirche, aber feiner Beamten (officiales), b. i. Lehrer, aber nicht Borfteber, weil burch Bernunftreligion jedes Ginzelnen noch teine Rirche als allgemeine Bereinigung (omnitudo 22 Rant f. 2B. VI.

Digitized by Google

collectiva) eriffirt, ober auch burch jene Ibee eigentlich beabfichtigt wird. — Da sich aber eine folche Einhelligkeit nicht von felbft erhalten, mithin ohne eine fichtbare Rirche zu werden, in ibrer Maemeinheit nicht fortpflanzen burfte, sonbern nur, wenn eine collective Magemeinheit b. i. Bereinigung ber Glaubigen in eine (fichtbare) Rirche nach Principien einer reinen Bernunftreligion bazu tommt, biefe aber aus jener Ginbelligkeit nicht von felbst entspringt, ober auch, wenn fie errichtet worden mare, von ihren freien Unbangern, (wie oben gezeigt worden,) nicht in einen beharrlichen Buftand, als eine Bemeinschaft ber Glaubigen gebracht werben wurde, (inbem Rei ner von biefen Erleuchteten zu feinen Religionsgefinnungen ber Dit genoffenschaft Underer an einer folden Religion zu bedurfen glaubt;) so wird, wenn über bie naturlichen, burch blose Bernunft erkennba: ren Gefete nicht noch gemiffe ftatutarische, aber zugleich mit gefetgebenbem Unseben (Autorität) begleitete Berordnungen bingufommen, basjenige boch immer noch mangeln, was eine besondere Pflicht ber Menfchen, ein Mittel zum bochften 3mede berfelben ausmacht, namlich die beharrliche Bereinigung berfelben zu einer allgemeinen fichtbaren Rirche; welches Unfeben, ein Stifter berfelben zu fein, ein Kactum und nicht blos ben reinen Bernunftbegriff vorausfent.

Wenn wir nun einen Lehrer annehmen, von dem eine Geschichte (ober wenigstens die allgemeine nicht gründlich zu bestreitende Meinung) sagt, daß er eine reine aller Welt saßliche (natürliche) und eindringende Religion, deren Lehren als und ausbehalten wir desfalls selbst prüfen können, zuerst öffentlich und sogar zum Trot eines lästigen, zur moralischen Absicht nicht abzweckenden herrschenden Kirchenglaubens, (bessen Frohndienst zum Beispiel jedes anderen in der Hauptsache blos statutarischen Glaubens, dergleichen in der Welt zu berselben Zeit allgemein war, diehen kann,) vorgetragen habe; wenn wir sinden, daß er jene allgemeine Bernunstreligion zur obersten unnachläslichen Bedingung eines jeden Religionsglaubens gemacht habe und nun gewisse Statuta hinzugesingt habe, welche Formen und Observanzen enthalten, die zu Mitteln dienen sollen, eine auf jene Principien zu gründende Kirche zu Stande zu bringen; so kann man

unerachtet ber Zufälligkeit und bes Willkuhrlichen seiner hierauf abzweckenden Anordnungen, der letteren doch den Namen der wahren allgemeinen Kirche, ihm selbst aber das Ansehen nicht streitig machen, die Menschen zur Bereinigung in dieselbe berufen zu haben, ohne den Glauben mit neuen beläftigenden Anordnungen eben vermehren, oder auch aus den von ihm zuerst getroffenen besondere heilige, und für sich selbst als Religionsstücke verpflichtende Handlungen machen zu wollen.

Man kann nach bieser Beschreibung die Person nicht verfehlen, bie zwar nicht als Stifter ber von allen Satzungen reinen in aller Menschen Herz geschriebenen Religion, (benn die ist nicht vom willsührlichen Ursprunge,) aber doch der ersten wahren Kirche versehrt werden kann. — Bur Beglaubigung dieser seiner Burde, als göttlicher Sendung, wollen wir einige seiner Lehren als zweiselssfreie Urkunden einer Religion überhaupt anführen; es mag mit der Geschichte siehen, wie es wolle, (benn in der Ivee selbst liegt schon der hinreichende Grund zur Annahme,) und die freilich keine andere, als reine Bernunftlehren werden sein können; benn diese sind es allein, die sich selbst beweisen, und auf denen also die Beglaubigung der anderen vorzüglich beruhen muß.

Buerst will er, daß nicht die Beobachtung außerer burgerlicher oder statutarischer Kirchenpslichten, sondern nur die reine moralische Herzensgesinnung den Menschen Gott wohlgefällig machen konne (Matth. V, 20 — 48); daß Sunde in Gedanken vor Gott der That gleich geachtet werde (B. 28) und überhaupt Heiligkeit daß Ziel sei, wohin er streben soll (B. 48); daß z. B. im Herzen hassen, so viel sei, als tödten (B. 22); daß ein dem Nächsten zugefügtes Unrecht nur durch Genugthuung an ihm selbst, nicht durch gottesdienstliche Handlungen konne vergütet werden (B. 24), und im Puncte der Wahrhaftigkeit das bürgerliche Erpressungsmittel.\*),

<sup>\*)</sup> Es ist nicht wohl einzuschen, warum dieses klare Berbot wider bas auf blosen Aberglauben, nicht auf Gewissenhaftigkeit gegründete Iwanges mittel zum Bekenntnisse vor einem bürgerlichen Gerichshofe von Religionszlehrern für so unbedeutend gehalten wird. Denn daß es Aberglauben sei,

ber Eid, ber Achtung für bie Wahrheit felbft Abbruch thue (33. 34 - 37); - baß ber naturliche, aber bofe Sang bes menfc: lichen herzens gang umgefehrt werben folle; bas fuße Gefühl ber Rache in Dulbsamkeit (B. 39. 40) und ber Saß seiner Feinde in Bobltbatigfeit (B. 44) übergeben muffe. Go, fagt er, fei er gemeint, bem jubifchen Gefete vollig Genuge au thun (B. 17,) wobei aber fichtbarlich nicht Schriftgelehrsamkeit, fondern reine Bernunft: religion die Auslegerin beffelben fein muß; benn nach bem Buchftaben genommen erlaubte es gerabe bas Gegentheil von biefem Allen. — Er lagt überbem boch auch unter ben Benennungen bet engen Pforte und bes fcmalen Beges, die Migbeutung bes Gefebes nicht unbemerkt, welche fich bie Menfchen erlauben, um ibre mahre moralische Pflicht vorbeizugeben und fich dafur burch Erfüllung ber Rirchenpflicht schablos zu halten (VII, 13)\*). biefen reinen Gefinnungen forbert er gleichwohl, bag fie fich auch in Thaten beweisen follen (B. 16), und fpricht bagegen benen

auf beffen Wirfung man hier am Deiften rechnet, ift baran zu ertennen: bag von einem Menschen, dem man nicht gutraut, er werde in einer feierlichen Musfage, auf beren Bahrheit bie Entscheibung bes Rechts ber Menschen, (bes Beiligften , was in der Belt ift,) beruht, die Bahrheit fagen , doch geglaubt wird, er werde durch eine Formel bagu bewogen werden, die uber jene Ausfage nichts weiter enthalt, ale daß er die gottlichen Strafen, (benen er ohne= bem wegen einer folden Luge nicht entgeben tann ,) uber fich aufruft, gleich als ob es auf ihn ankomme, vor biefem hochften Gericht Rechenschaft zu geben ober nicht. - In ber angeführten Schriftstelle wird diese Art ber Betheu: rung ale eine ungereimte Bermeffenheit vorgeftellt, Dinge gleichfam burch Bauberworte wirflich ju machen, die boch nicht in unserer Gewalt find. -Aber man fieht wohl, daß der weise Lehrer, der da fagt: daß, mas über bas Sa, Ja! Dein, Dein! als Betheurung ber Bahrheit geht, vom Uebel fei, die bofe Folge vor Augen gehabt habe, welche die Gide nach fich ziehen : daß namlich bie ihnen beigelegte großere Bichtigfeit die gemeine Luge beinghe er: laubt macht.

<sup>\*)</sup> Die enge Pforte und der schmale Weg, der zum Leben führt, ist der des guten Lebenswandels; die weite Pforte und der breite Weg, den Biele wandeln, ist die Kirche. Nicht als obes an ihr und ihren Satungen liege, daß Menschen verloren werden, sondern daß das Gehen in dieselbe und Bekenntnis ihrer Statute oder Celebrirung ihrer Sebrauche für die Art genommen wird, durch die Gott eigentlich gedient sein will.

ihre hinterliftige hoffnung ab, die ben Mangel berfelben burch Unrufung und Dochpreisung bes bochften Gesetgebers in ber Derson feines Gefandten zu erfeben, und fich Gunft zu erschmeicheln meinen (B. 21). Bon biefen Berten will er, baf fie um bes Beisviels willen zur Rachfolge auch offentlich geschehen follen (V, 16) und awar in froblicher Gemuthestimmung, nicht ale knechtisch abgebrungene Handlungen (VI, 16), und daß fo, von einem kleinen Anfange ber Mittheilung und Ausbreitung folder Gefinnungen, als einem Samenkorne in gutem Ader, ober einem Kerment bes Guten. fich die Religion burch innere Kraft allmählig zu einem Reiche Gottes vermehren murbe (XIII, 31. 32. 33). - Endlich faßt er alle Oflichten 1) in einer allgemeinen Regel zusammen, (welche fowohl bas innere, als bas außere moralische Berhaltnig ber Menichen in fich beareift,) namlich: thue beine Pflicht aus feiner anderen Triebfeber, als ber unmittelbaren Berthichatung berfelben, b. i. liebe Gott (ben Gesetgeber aller Pflichten) über Alles, 2) einer befon = beren Regel, namlich bie bas außere Berhaltnig ju anberen Denfchen als allgemeine Pflicht betrifft : liebe einen Jeben als bich felbst b. i. beforbere ihr Bobl aus unmittelbarem, nicht von eigennütigen Tricbfebern abgeleitetem Bohlmollen; welche Gebote nicht blos Augendgesete, fondern Borfdriften ber Beiligkeit find, ber wir nachstreben follen, in Ansehung beren aber die blose Nachstrebung Tugend beißt. - Denen alfo, bie biefes moralifche Gute mit ber Sand im Schoofe, als eine himmlische Gabe von Dben herab, gang paffiv zu erwarten minen, fpricht er alle Soffnung bagu Ber bie naturliche Anlage jum Guten, die in ber menschlichen Natur (als ein ihm anvertrautes Pfund) liegt, unbenutt läßt, im faulen Bertrauen, ein boberer moralischer Ginfluß werbe wohl die ihm mangelnde fittliche Beschaffenheit und Bollfommenheit sonft

Bas nun bie bem Menschen febr naturliche Erwartung eines bem fittlichen Berhalten bes Menfchen angemeffenen Loofes in Un-

willen ihm nicht zu Statten tommen folle (XXV, 29).

ergangen, bem broht er an, bag felbft bas Gute, mas er aus naturlicher Unlage mochte gethan haben, um biefer Berabfaumung febung ber Gluckfeligkeit betrifft, vornehmlich bei fo manchen Aufopferungen ber letteren, bie bes erfteren wegen haben übernommen werben muffen, fo verheißt er (V, 11. 12) bafur Belohnung einer funftigen Belt; aber nach Berfchiebenheit ber Gefinnungen bei biefem Berhalten, benen, bie ihre Pflicht um ber Belohnung (ober auch Lossbrechung von einer verschulbeten Strafe) willen thaten auf andere Art, als ben befferen Menschen, die fie blos um ihrer selbst willen ausübten. Der, welchen ber Gigennut, ber Gott biefer Belt, beherricht, wird, wenn er, ohne fich von ihm loszusagen, ibn nur burch Bernunft verfeinert und über bie enge Grenze bes Gegenwartigen ausbehnt, als ein folder (Luc. XVI, 3-9) vorgestellt, ber jenen seinen Berrn burch fich felbst betrügt und ihm Aufopferungen gum Bebuf ber Pflicht abgewinnt. Denn wenn er es in Gebanken faßt, baß er boch einmal, vielleicht balb, die Belt werde verlaffen muffen, bag er von bem, mas er hier befag, in bie andere nichts mitnehmen konne, fo entfchließt er fich wohl, bas, mas er ober fein Berr, ber Gigennut, bier an burftigen Menfchen gesetmäßig zu forbern hatte, von seiner Rechnung abzuschreiben und sich gleichsam bafur Anweifungen, zahlbar in einer anderen Belt, anzuschaffen; wodurch er zwar mehr klüglich, als sittlich, was bie Triebfeber folcher wohlthatigen Sandlungen betrifft, aber boch bem sittlichen Befege, meniastens bem Buchftaben nach, gemäß verfährt, und hoffen barf, daß auch dieses ihm in ber Zukunft nicht imvergolten bleiben burfe\*). Wenn man hiemit vergleicht, was von

<sup>\*)</sup> Wir wissen von der Zukunft nichts, und sollen auch nicht nach Mehrerem forschen, als was mit den Triebsedern der Sitllichkeit und dem Zweite derselben in vernunftmäßiger Verbindung steht. Dahin gehört auch der Glaube: daß es keine gute Handlung gebe, die nicht auch in der kunftigen Weit für den, der sie ausübt, ihre gute Folge haben werde; mithin der Mensch, er mag sich am Ende des Lebens auch noch so verwerslich sinden, sich dadurch doch nicht musse abhalten lassen, wenigstens noch eine gute Handlung, die in seinem Vermögen ist, zu thun, und daß er dabei zu hoffen Ursache habe, sie werde nach dem Maaße, als er hierin eine reine gute Abssicht hegt, noch immer von mehrerem Werthe sein, als jene thatlosen Entssündigungen, die, ohne etwas zur Verminderung der Schuld beizutragen, den Maagel guter Handlungen ersesen soll.

ber Wohlthätigkeit an Durftigen aus blosen Bewegungsgründen ber Pflicht (Matth. XXV, 35 — 40) gefagt wird, da ber Weltrichter biejenigen, welche ben Rothleidenden Hulfe leisteten, ohne sich auch nur in Gedanken kommen zu lassen, daß so etwas noch einer Beslohnung werth sei und sie etwa dadurch gleichsam den himmel zur Belohnung verbänden, gerade eben darum, weil sie es ohne Ruckssicht auf Belohnung thaten, für die eigentlichen Auserwählten zu seinem Reich erklart; so sieht man wohl, daß der Lehrer des Evanzeliums, wenn er von der Belohnung in der künstigen Welt spricht, sie dadurch nicht zur Triebseder der Handlungen, sondern nur (als seelenerhebende Vorstellung der Vollendung der göttlichen Güte und Weisheit in Kührung des menschlichen Geschlechts) zum Obsject der reinsten Verehrung und des größten moralischen Wohlges

fallens fur eine bie Beftimmung bes Menschen im Gangen beur-

theilende Bernunft babe machen wollen.

Dier ift nun eine vollständige Religion, die allen Denschen burch ihre eigene Bernunft faglich und überzeugend vorgelegt werben fann, die über bas an einem Beispiele, beffen Moglichkeit und fogar Rothwendigkeit, fur uns Urbild ber Rachfolge ju fein, (fo viel Menschen beffen fahig find,) anschaulich gemacht worben, ohne baß meber die Bahrheit jener Lehren, noch bas Ansehen und die Burbe des Lehrers irgend einer anberen Beglaubigung, (bazu Gelehrfamfeit ober Bunder, Die nicht Jedermanns Sache find, erfordert wurde,) bedurfte. Wenn barin Berufungen auf bie altere (mosaifche) Gesetgebung und Borbildung, als ob fie ihm jur Bestätigung bienen follten, porkommen, fo find diese nicht fur bie Bahrheit ber gebachten Lehren felbft, fondern nur jur Introduction unter Leuten, Die ganglich und blind am Alten hingen, gegeben worben, welches unter Menfchen, beren Ropfe mit statutarischen Glaubenssagen angefüllt, für bie Bernunftreligion beinabe unempfanglich geworben, allezeit viel schwerer fein muß, als wenn fie an die Bernunft unbelehrter, aber auch un= verborbener. Menfchen hatte gebracht werben follen. Um beswillen barf es auch Riemand befremben, wenn er einen ben bamaligen Borurtheilen fich bequemenben Bortrag fur Die jetige Beit rathfelhaft und einer forgfältigen Auslegung bedürftig findet: ob er zwar allerwarts eine Religionslehre durchscheinen läßt, und zugleich öfters barauf ausbrudlich hinweiset, die jedem Menschen verständlich und ohne allen Auswand von Gelehrsamkeit überzeugend sein muß.

#### 3meiter Abfcnitt.

Die driftliche Religion als gelehrte Religion.

Sofern eine Religion Glaubenssätze als nothwendig vorträgt, die nicht durch die Bernunft als solche erkannt werden können, gleichwohl aber doch allen Menschen auf alle künftige Zeiten unsverfälscht (dem wesentlichen Inhalt nach) mitgetheilt werden sollen, so ist sie, (wenn man nicht ein continuirliches Wunder der Offensbarung annehmen will,) als ein der Obhut der Selehrten ansvertrautes heiliges Sut anzusehen. Denn ob sie gleich Anfangs mit Wundern und Thaten begleitet, auch in dem, was durch Berznunft eben nicht bestätigt wird, allenthalben Eingang sinden konnte; so wird doch selbst die Nachricht von diesen Wundern, zusammt den Lehren, die der Bestätigung durch dieselbe bedurften, in der Kolge der Zeit eine schristliche urkundliche und unveränderliche Welehrung der Nachkommenschaft notigig haben.

Die Annehmung der Grundsatze einer Religion heißt vorzüglicher Weise der Glaube (fides sacra). Wir werden also den
christlichen Glauben einerseits als einen reinen Vernunftglauben,
andererseits als einen Offenbarungsglauben (fides statutaria)
zu betrachten haben. Der erstere kann nun als ein von Jedemfrei angenommener (fides elicita), der zweite als ein gebotener
Glaube (fides imperata) betrachtet werden. Bon dem Bosen,
was im menschlichen Herzen liegt und von dem Niemand frei ist,
von der Unmöglichkeit, durch seinen Lebenswandel sich jemals vor
Gott für gerechtsertigt zu halten, und gleichwohl der Nothwendigkeit einer solchen vor ihm gultigen Gerechtigkeit, von der Untauglichkeit des Ersahmittels für die ermangelnde Rechtschaffenheit durch

firchliche Observanzen und fromme Frohndienste, und bagegen ber unerlaßlichen Berbindlichkeit, ein neuer Mensch zu werben, kann sich ein Jeber burch seine Bernunft überzeugen, und es gehort zur Religion, sich davon zu überzeugen.

Von da an aber, da die christliche Lehre auf Facta, nicht auf blose Vernunftbegriffe gebaut ist, heißt sie nicht mehr blos die christliche Religion, sondern der christliche Glaube, der einer Kirche zum Grunde gelegt worden. Der Dienst einer Kirche, die einem solchen Glauben geweiht ist, ist also zweiseitig; einerseits derzenige, welcher ihr nach dem historischen Glauben geleistet werzen muß; andererseits, welcher ihr nach dem praktischen und moralischen Vernunstglauben gebührt. Keiner von beiden kann in der christlichen Kirche als für sich allein bestehend von dem anderen getrennt werden; der letztere durum nicht von dem ersteren, weil der christliche Glaube ein Religionsglaube, der erstere nicht von dem letzteren, weil er ein gelehrter Glaube ist.

Der christiche Glaube als gelehrter Glaube stückt sich auf Geschichte, und ist, sosern als ihm Gelehrsamkeit (objectiv) zum Grunde liegt, nicht ein an sich freier und von Einsicht hinlangslicher theoretischer Beweisgrunde abgeleiteter Glaube (sides elicita). Wäre er ein reiner Vernunftglaube, so wurde er, obwohl die moralischen Gesetz, worauf er, als Glaube an einen göttlichen Gesetzeber, gegründet ist, unbedingt gebieten, doch als freier Glaube betrachtet werden mussen; wie er im ersten Abschnitte auch vorgesssellt worden. Ja er wurde auch noch, wenn man das Glauben nur nicht zur Pflicht machte, als Geschichtsglaube ein theoretisch freier Glaube sein können; wenn Jedermann gelehrt ware. Wenn er aber für Jedermann, auch den Ungelehrten gelten soll, so ist er nicht blos ein gebotener, sondern auch dem Gebot blind d. i. ohne Untersuchung, od es auch wirklich göttliches Gebot sei, gehorchender Glaube siedes sorvilis).

In ber driftlichen Offenbarungslehre kann man aber keinesweges vom unbedingten Glauben an geoffenbarte, (ber Bernunft fur fich verborgene) Sate anfangen, und bie gelehrte Er-

kenntniß, etwa blos als Berwahrung gegen einen, ben Rachzug anfallenden Reind barauf folgen laffen; benn fonft ware ber driftliche Glaube nicht blos fides imperata, fonbern fogar servilis. Er muß also jederzeit wenigstens als fides historice elicita gelehrt werben, b. i. Gelehrfamteit mußte in ibr, als geoffenbarter Glaubenblebre, nicht ben Nachtrab, fonbern ben Bortrab ausmachen, und bie kleine Bahl ber Schriftgelehrten (Klerifer), bie auch burchaus ber profanen Gelahrtheit nicht enthehren konnten, wurde ben langen Bug ber Ungelehrten (Laien), bie fur fich ber Schrift unkundig find (und worunter felbft bie weltburgerlichen Regenten gehoren), nach fich schleppen. - Soll biefes nun nicht geschehen, fo muß die allgemeine Menschenvernunft in einer naturlichen Religion in ber driftlichen Glaubenslehre fur bas oberfte gebietenbe Princip anerkannt und geehrt, Die Offenbarungelehre aber, worauf eine Kirche gegrundet wird und die der Gelehrten als Ausleger und Ausbewahrer bedarf, als blofes, aber hochft ichatbares Mittel, um ber erfteren Saglichkeit, selbst für die Unwissenden, Ausbreitung und Beharrlichkeit zu geben, geliebt und cultivirt werden.

Das ift ber mahre Dienft ber Rirche, unter ber Berrichaft bes guten Princips; ber aber, wo ber Offenbarungsglaube vor ber Religion vorhergeben foll, ber Afterbienft, woburch bie moralifche Ordnung gang umgekehrt, und bas, mas nur Mittel ift, un= bebingt (gleich als 3wed) geboten wird. Der Glaube an Sabe, von welchen ber Ungelehrte fich weder burch Bernunft noch Schrift, (fofern biefe allererft beurkundet werden mußte,) vergewiffern tann, wurde zur absoluten Pflicht gemacht (fides imperata), und fo fammt anderen bamit verbundenen Obfervanzen zum Rang eines auch ohne moralische Bestimmungsgrunde ber Sandlungen als Frobnbienft feligmachenben Glaubens erhoben werben. - Gine Rirche auf bas lettere Principium gegrundet, hat nicht eigentlich Diener (ministri), fo wie bie bon ber erfteren Berfaffung, fonbern gebietenbe bobe Beamte (officiales); welche, wenn fie gleich (wie in einer protestantischen Kirche) nicht im Glanz ber Sierarchie als mit außerer Gewalt bekleibete geiftliche Bramte erscheinen und

fogar mit Borten bagegen protestiren, in ber That boch fich fur bie einigen berufenen Ausleger einer beiligen Schrift gehalten wiffen wollen, nachdem fie bie reine Bernunftreligion ber ihr gebuhrenben Burbe, allemal bie bochfte Auslegerin berfelben zu fein, beraubt und die Schriftgelehrfamseit allein jum Behuf bes Rirchenglaubens ju brauchen geboten haben. Sie verwandeln auf biefe Art ben Dienft ber Rirche (ministerium) in eine Beberrichung ber Blieber berfelben (imperium), obzwar fie, um biefe Unmagung gu verfteden, fich bes bescheibenen Titels bes erfteren bebienen. Aber biefe Beberrichung, bie ber Bernunft leicht gewesen mare, kommt ihr theuer, namlich mit bem Aufwande großer Belehrfamfeit, zu fieben. Denn "blind in Unsehung ber Natur, reißt fie fich bas gange Alterthum über ben Ropf, und begrabt fich barunter." - Der Gang, ben bie Sachen, auf biefen guß gebracht, nehmen, ift folgender:

Buerft wird bas von ben erften Ausbreitern ber Behre Chriffi flüglich beobachtete Berfahren, ihr unter ihrem Bolk Eingang ju verschaffen, fur ein Stud ber Religion felbst fur alle Beiten und Bolter geltend genommen, fo bag man glauben follte, ein jeber Chrift mußte ein Jude fein, beffen Deffias getommen ift; womit aber nicht wohl zusammenhangt, bag er boch eigentlich an kein Gefet bes Judenthums (als ftatutarisches) gebunden fei, bennoch aber bas gange heilige Buch biefes Bolts als gottliche fur' alle Menschen gegebene Offenbarung glaubig annehmen muffe \*). -

<sup>\*) +)</sup> Menbelefohn benutt biefe fchwache Seite ber gewohnlichen Borftellungsart bes Chriftenthums auf fehr geschickte Art, um alles Unfinnen an einen Sohn Ifraels jum Religionenbergange vollig abzuweifen. Denn, fagte er, da der judische Glaube, felbst nach dem Geständniffe der Chriften, das un= terfte Gefchof ift, worauf bas Chriftenthum als bas obere ruht; fo fei es eben fo viel, ale ob man Jemanden zumuthen wollte, bas Erdgeschoß abzubrechen, um fich im zweiten Stodwert anfaffig ju machen. Seine mahre Meinung aber scheint ziemlich flar burch. Er will fagen: schafft ihr erft felbst bas Judenthum aus eurer Religion heraus, (in der historischen Glaubenelehre mag es ale eine Untiquitat immer bleiben,) fo werden wir euren Borichlag in Ueberlegung nehmen tonnen. (In ber That bliebe aler +) Diefe Unmertung ift Bufas ber 2. Musq.

Run fest es fogleich mit ber Authenticitat biefes Buchs, (welche baburch, bag Stellen aus bemfelben, ja bie gange barin vorfommenbe beilige Geschichte in ben Buchern ber Chriften jum Bebuf biefes ihres 3mede benutt werben, lange noch nicht bewiefen ift.) viel Schwierigkeit. Das Jubenthum war vor Anfange und felbst bem schon ansehnlichen Fortgange bes Christenthums ins ge= lehrte Dublicum noch nicht eingetreten gewesen, b. i. ben gelehrten Beitgenoffen anberer Boller noch nicht bekannt, ibre Geschichte gleichsam noch nicht controllirt, und fo ihr heiliges Buch megen feines Alterthums jur hiftorischen Glaubwurdigkeit gebracht morben. Inbeffen, biefes auch eingeraumt, ift es nicht genug, es in Uebersebungen zu kennen und fo auf die Nachkommenfchaft zu übertragen, sondern jur Sicherheit bes barauf gegrundeten Rirchenglaubens wird auch erforbert, daß es auf alle kunftige Beit und in allen Boltern Gelehrte gebe, Die ber bebraifchen Sprache, (foviel es in einer folden moglich ift, von ber man nur ein einziges Buch bat.) kundig find, und es foll boch nicht blos eine Angelegenheit ber bistorischen Wissenschaft überhaupt, sondern eine; woran bie Seligkeit ber Menschen bangt, sein, bag es Manner gibt, welche berfelben genugsam kundig find, um ber Belt bie mabre Religion au fichern.

Die christliche Religion hat zwar sofern ein abnliches Schickfal, baß, obwohl die beiligen Begebenheiten berfelben selbst unter ben Augen eines gelehrten Boles offentlich vorgefallen sind, bennoch ihre Geschichte sich mehr, als ein Menschenalter verspätet hat, ehe

bann wohl keine andere, als rein-moralische von Statuten unbemengte Resligion übrig.) Unsere Last wird durch Abwerfung des Jochs außerer Obsservanzen im Mindesten nicht erleichtert, wenn uns dafür ein anderes, namslich das der Glaubensbekenntnisse heiliger Geschichte, welches den Gewissenhaften viel harter drückt, ausgelegt wird. — Uebrigens werden die heiligen Bucher diese Bolks, wenngleich nicht zum Behuf der Religion, doch für die Geslehrsamkeit, wohl immer ausbehalten und geachtet bleiben; weil die Geschichte keines Bolks mit einigem Anschein von Glaubwürdigkeit auf Epochen der Borzeit, in die alle uns bekannte Profangeschichte gestellt werden kann, so weit zurückdatirt ist, als diese, (sogar die zum Ansange der Welt,) und so die große Leere, welche jene übrig lassen nuße, doch wodurch ausgestüllt wird.

fie in bas gelehrte Dublicum beffelben eingetreten ift, mithin bie Authenticitat berfelben ber Bestätigung burch Zeitgenoffen entbehren niuß. Sie hat aber den großen Borgug vor bem Judenthum, bag fie aus bem Dunbe bes erften Behrers als eine nicht ftatutgrische, sonbern moralische Religion bervorgegangen vorgestellt wird und, auf folde Art mit ber Bernunft in die engste Berbinbung tretend, burch fie von felbft auch ohne biftorische Gelehrfamfeit auf alle Beiten und Bolter mit ber größten Sicherheit verbreitet werben tonnte. Aber bie erften Stifter ber Bemein ben fanben es boch nothig, Die Geschichte bes Jubenthums bamit zu verflechten, welches nach ihrer bamaligen Lage, aber vielleicht auch nur für biefelbe kluglich gehandelt war, und fo in ihrem beiligen Rachlag mit an uns gekommen ift. Die Stifter ber Rirche aber nahmen biefe episobischen Unpreifungsmittel unter bie wesentlichen Artifel bes Glaubens auf und vermehrten fie entweber mit Arabition, ober Auslegungen, die von Concilien gesetliche Rraft ents bielten, ober burch Gelehrsamkeit beurkundet murben, von welcher letteren ober ihrem Untipoden, bem inneren Licht, welches fich jes ber Laie auch anmagen kann, noch nicht abzusehen ift, wie viel Beranderungen baburch bem Glauben noch bevorstehen; welches nicht zu vermeiben ift, so lange wir bie Religion nicht in und. fonbern außer uns fuchen.

## 3meiter Theil.

Bom Afterdienst Gottes in einer ftatutarischen Religion.

Die wahre alleinige Religion enthalt nichts, als Gesetze b. i. solche praktische Principien, beren unbedingter Nothwendigkeit wir und bewußt werden können, die wir also, als durch reine Bernunst (nicht empirisch) offenbart, anerkennen. Nur zum Behuf einer Kirche, deren es verschiedene gleich gute Formen geben kann, kam es Statuten d. i. für göttlich gehaltene Berordnungen geben, die für unsere reine moralische Beurtheilung willkührlich und zufälig sind. Diesen statutarischen Glauben nun, (ber allenfalls auf ein Bolt eingeschränkt ist und nicht die allgemeine Weltreligion mit halten kann,) für wesentlich zum Dienste Gottes überhaupt zu baltm und ihn zur obersten Bedingung des göttlichen Wohlgesallens am Menschen zu machen, ist ein Religions wahn\*), bessen Bestie

<sup>\*)</sup> Wahn ist die Täuschung, die blose Vorstellung einer Sache mit in Sache felbst fur gleichgeltend zu halten. So ift es bei einem fargen Reichen der geizende Wahn, daß er die Borftellung, fich einmal, wenn er wollt, feiner Reichthumer bedienen ju tonnen, fur genugfamen Erfat bafür ball, daß er fich ihrer niemals bedient. Der Chrenwahn fest in Anderer bodpreisung, welche im Grunde nur bie außere Borftellung ihrer, (innertic vielleicht gar nicht gehegten) Achtung ift, ben Berth, ben er blos ber let teren beilegen follte; zu biefem gehort alfo auch bie Titel: und Ordenssucht: weil diefe nur außere Borftellungen eines Borgugs vor Anderen find. Gelf der Bahnfinn hat daher diefen Ramen, weil er eine blofe Borfiellung (der Einbildungstraft) fur die Gegenwart der Sache felbst ju nehmen unt eben fo zu murdigen gewohnt ift. - Dun ift bas Bewußtfein bes Befisch eines Mittels zu irgend einem 3med, (che man fich jenes bebient hat,) ber Befig des letteren blos in der Borftellung; mithin fich mit dem erfteren i begnugen, gleich als ob es ftatt des Befiges des letteren gelten fonne, ein praftischer Bahn; als von dem hier allein die Rede ift.

Bom Dienst u. Afterdienst unter b. Herrschaftze. II. Thi. §. 1. 851 gung ein After bi enst b. i. eine solche vermeintliche Berehrung Gottes ist, wodurch dem mahren, von ihm selbst gesorderten Dienste gerade entgegen gehandelt wird.

### §. 1.

Bom allgemeinen fubjectiven Grunde bes Religionswahnes.

Der Unthropomorphismus, ber in ber theoretischen Borftellung von Gott und feinem Wefen ben Menichen taum zu vermeiben, übrigens aber boch, (wenn er nur nicht auf Pflichtbegriffe einfließt,) auch unschuldig genug ift, ber ift in Unsehung unferes praktischen Berhaltniffes zu feinem Billen und fur unfere Moralitat felbft bochft gefahrlich; benn ba machen wir uns einen Gott\*), wie wir ihn am Leichteften zu unferem Bortheil gewinnen zu konnen und ber beschwerlichen ununterbrochenen Bemuhung, auf bas Innerfte unferer moralischen Gefinnung ju wirken, überhoben ju werben glauben. Der Grundfat, ben ber Menfch fich fur biefes Berhaltniß gewöhnlich macht, ift: bag burch Alles, was wir lediglich barum thun, um ber Gottheit wohlzugefallen, (wenn es nur nicht eben ber Moralitat gerabezu widerftreitet, ob es gleich bazu nicht bas Minbeste beitragt,) wir Gott unsere Dienstwilligkeit als gehorfame- und ebendarum wohlgefallige Unterthanen beweisen, also auch Gott (in potentia) bienen. - Es burfen nicht immer Auf-

<sup>\*) †)</sup> Es klingt zwar bebenklich, ist aber keinesweges verwerklich, zu fagen: daß ein jeder Mensch sich einen Gott mache, ja nach moralischen Begriffen, (begleitet mit den unendlich großen Eigenschaften, die zu dem Bermögen gehören, an der Welt einen jenen angemessenen Gegenstand darzuskellen,) sich einen solchen selbst machen musse, um an ihm den, der ihn gemacht hat, zu verehren. Denn auf welcherlei Art auch ein Wesen als Gott von einem anderen bekannt gemacht und beschrieben worden, ja ihm ein solches auch, (wenn das möglich ist,) selbst erscheinen möchte, so muß er diese Borstellung doch allererst mit seinem Steal zusammenhalten, um zu urtheilen, ob er besugt sei, es für eine Gottheit zu halten und zu verehren. Aus bloser Offenbarung, ohne jenen Begriff vorher in seiner Reinigkeit, als Probirstein, zum Grunde zu legen, kann es also keine Religion geben und alle Gottesverehrung wurde Ibololatrie sein.

<sup>+)</sup> Bufas ber 2. Musg.

opferungen sein, baburch ber Mensch biefen Dienst Gottes u werichten glaubt; auch Reierlichkeiten, felbft offentliche Spiele, wie bi Griechen und Romern, baben oft batu bienen muffen und bimm noch basu, um die Gottheit einem Bolke ober auch den einzelnen Menschen ihrem Bahne nach gunftig zu machen. Doch find bie erfteren (bie Bugungen, Kafteiungen, Ballfahrten u. bal.) jede: geit für fraftiger, auf die Gunft des Simmels wirksamer und m Entfundigung tauglicher gehalten worben, weil fie die unbegretzt (obgleich nicht moralische) Unterwerfung unter seinem Billen finder ju bezeichnen bienen. Je unnüber folche Gelbstpeinigungen find, je weniger sie auf die allgemeine moralische Besserung bes Denfon abgezweckt find, besto beiliger scheinen sie zu fein; weil sie em barum, baß fie in ber Welt ju gar nichts nugen, aber boch Die toften, lediglich jur Bezeugung ber Ergebenheit gegen Gott obst zweckt zu sein scheinen. — Obgleich, fagt man, Gott biebei buch bie That in keiner Absicht gedient worden ift; fo fieht er bod bie: in ben guten Willen, bas Berg an, welches gwar gur Befolgung seiner moralischen Gebote zu schwach ist, aber durch seine biege bezeugte Bereitwilligkeit biese Ermangelung wieber aut macht. hin ift nun ber Sang ju einem Berfahren fichtbar, bas fur fic fenen moralischen Werth hat, als etwa nur als Mittel, bas finnlicht Borftellungevermogen gur Begleitung intellectueller Ibeen bei 3medi zu erhoben, ober um, wenn es ben letteren etwa guwiber wifte fonnte, es niebergubruden ); biefem Berfahren legen wir bod i

<sup>\*)</sup> Für diejenigen, welche allenthalben, wo die Unterscheibungen bei Sinnlichen vom Intellectuellen ihnen nicht so geläusig sind, Widersprücke de Kritif der reinen Bernunst mit ihr selbst anzutreffen glauben, merke ich hie an, daß, wenn von sinnlichen Mitteln das Intellectuelle (der teinen morblischen Gesinnung) zu befördern, oder von dem hindernisse, welches die chiefter dem letzteren entzegenstelle, geredet wird, dieser Einstuß zweier so nie gleichartigen Principien niemals als direct gedacht werden musse. Nämich als Sinnenwesen können wir an den Ersches nungen des intelletztuellen Princips, d. i. der Bestimmung unserer physischen Kräste duch freie Willtühr, die sich in handlungen hervorthut, dem Geset entzes oder ihm zu Gunsten wirken; so, daß Ursache und Wirfung als in der Ibel gleichartig vorgestellt werde. Was aber das Ueberstunliche, (das subseine

Bom Dienft u. Afterbienft unter b. herrschaft zt. 11. Tht. §. 2. 358

unserer Meinung ben Werth bes 3wecks selbst, ober welches eben so viel ist, wir legen ber Stimmung bes Gemuths zur Empfang-lichkeit Gott ergebener Gesinnungen (Undacht genannt) ben Werth ber letteren bei; welches Berfahren mithin ein bloser Religions-wahn ist, ber allerlei Formen annehmen kann, in beren einer er ber moralischen ahnlicher sieht, als in der anderen, der aber in allen nicht eine blos unvorsätzliche Täuschung, sondern sogar eine Marime ist, dem Mittel einen Werth an sich, statt des 3wecks beizulegen, da benn vermöge der letteren dieser Bahn unter allen diesen Formen gleich ungereimt und als verborgene Betrugsneigung verwerslich ist.

. . §. 2.

Das dem Religionswahne entgegengefeste moralifche Princip ber Religion.

Ich nehme erstlich folgenden Sat, als einen keines Beweises benothigten Grundsat an: Alles, was außer dem guten Lebenswandel der Mensch noch thun zu können vermeint,
um Sott wohlgefällig zu werden, ist bloser Religionswahn und Afterdienst Gottes. — Ich sage, was der Mensch
thun zu kinnen glaubt; benn ob nicht über Alles, was wir thun
können, noch in den Geheimnissen der hochsten Weisheit etwas sein
möge, was nur Gott thun kann, um uns zu ihm wohlgefälligen
Menschen zu machen, wird hiedurch nicht verneint. Aber wenn
die Kirche ein solches Geheimnis etwa als offenbart verkündigen
sollte, so wird doch die Meinung, daß diese Offenbarung, wie sie
uns die heilige Geschichte erzählt, zu glauben und sie, (es sei
innerlich oder äußerlich,) zu bekennen, an sich etwas sei, dadurch

Princip ber Moralität in und, mas in der unbegreiflichen Eigenschaft der Freiheit verschloffen liegt,) 3. B. die reine Religionsgefinnung betrifft, von dieser sehen wir außer ihrem Gesehe, (welches aber auch schon genug ift,) nichts das Berhältniß der Ursache und Wirkung im Menschen Betreffendes etn, b. i. wir können uns die Möglichkeit der Handlungen als Begebenheiten in der Sinnenwelt aus der moralischen Beschaffenheit des Menschen, als ihnen imputadet, nicht erklären, eben darum, weil es freie handlungen sind, die Erklärungsgrunde aber aller Begebenheiten aus der Sinnenwelt herges nommen werden muffen,

wir und Gott wohlgesällig machen, ein gefährlicher Religiondwahn sein. Denn bieses Glauben ist als inneres Bekenntniß seines sesten Fürwahrhaltens so wahrhaftig ein Ahun, das durch Furcht als gezwungen wird, daß ein aufrichtiger Mensch eher jede andere Bedingung, als diese eingehen möchte, weil er bei allen anderen Frohntiensen allenfalls nur etwas Ueberstüffiges, hier aber etwas dem Gewissen in einer Declaration, von deren Wahrheit er nicht überzeugt ist, Widerstreitendes thun wurde. Das Bekenntniß also, wer von er sich überzebet, daß es für sich selbst (als Annahme eines ihm angebotenen Guten) ihn Gott wohlgesällig machen könne, ift etwas, was er noch über den guten Lebenswandel in Befolgung der in der Welt auszundenden moralischen Geste thun zu können vermeint, indem er sich mit seinem Dienst geradezu an Gott wendet.

Die Bernunft lagt und erftlich in Unfehung bes Mangels eigener Gerechtigkeit, (bie vor Gott gilt,) nicht gang ohne Eroft. Sie fagt: baß, wer in einer mabrhaften ber Pflicht ergebenen Gefinnung fo viel, als in feinem Bermogen fiebt, thut, um (wenie: ftens in einer beständigen Unnaberung gur vollständigen Ungemeffenheit mit bem Gefete) feiner Berbinblichfeit ein Genuge au leiften. hoffen burfe, mas nicht in feinem Bermogen fieht, bas werbe von ber bochften Beisbeit auf irgend eine Beife, (welche bie Gefinnung biefer beständigen Unnaherung unwandelbar machen tann, ergangt werben, ohne bag fie fich boch anmaßt, die Art au befilmmen und ju miffen, worin fie bestebe, welche vielleicht fo et heimnigvoll fein tann, bag Gott fie und bochftena in einer fombelifden Borftellung, worin bas Praktifche allein fur uns verftanblic ift, offenbaren fonnte, indeffen bag wir theoretisch, mas biefes Berbaltnif Gottes jum Menfchen an fich fei, gar nicht faffen und Begriffe bamit verbinden konnten, wenn er uns ein foldes Gebeim nif auch entbeden wollte. - Gefett nun, eine gewiffe Rirche behaupte, die Art, wie Gott jenen moralischen Mangel am menfchlichen Gefchlecht erganat, bestimmt ju wiffen, und verurtheile ju: gleich alle Menfchen, Die jenes ber Bernunft naturlicher Beife un: bekannte Mittel ber Rechtfertigung nicht wiffen, barum alfo auch

nicht zum Religionsgrundfate aufnehmen und bekennen, zur ewigen Bermerfung: wer ift alsbann bier wohl ber Unglaubige ? ber, welcher vertraut, obne zu wiffen, wie bas, was er hofft, zugebe, ober bei, welcher biefe Art ber Eriblung bes Menichen vom Bofen burchaus wiffen will, wibrigenfalls er alle Doffnung auf Diefelbe aufgibt? --Im Grunde ift bem Letteren am Biffen Diefes Geheimniffes fo viel eben nicht gelegen, (benn bas lehrt ibn foon feine Bernunft, baf awas zu wiffen, wozu er boch nichts thun kann, ihm gang unnit fei :) fonbern er will es nur wiffen, um fich, (wenn es auch nur innerlich geschabe,). aus bem Glauben, ber Amabme, bem Bekenntniffe und ber Dochpreifung alles biefes Offenbarten einen Gottebbienft machen ju fonnen, ber ihm die Gunft bes himmets por allem Aufwande feiner eigenen Arafte zu einem guten Lebensmanbel, alfo gang umfonft erwerben, ben letteren mobl gar über: naturlicher Weise bervorbringen, ober, wo ibm etwa gumiber gebanbelt murbe, wenigstens bie Uebertretung verguten fonne.

Bweitend: wenn ber Mensch sich von ber obigen Maxime nur im Mindesten entsernt, so hat der Afterdienst Gottes (die Superstition) weiter keine Grenzen; denn über jene hinaus ist Alles, (was nur nicht unmittelbar der Sittlichkeit widerspricht,) willkubrzlich. Won dem Opfer der Lippen an, welches ihm am Wenigsten tostet, die zu dem der Naturgüter, die sonst zum Bortheil der Menschen wohl besser benutt werden konnten, sa die zu der Aufsopferung seiner eigenen Person, indem er sich (im Eremitenz, Fakirder Mönchsstande) für die Welt versoren macht, bringt er Alles, nur nicht seine moralische Gesinnung Gott dar; und wenn er sagt, er brächte ihm auch sein Herz, so versieht er darunter nicht die Gesinnung eines ihm wohlgefalligen Lebenswandels, sondern einen berzlichen Wunsch, daß jene Opfer für die letztere in Zahlung möchten ausgenammen werden, (natio gratis anhelans, multa agendo nihil agena, Phaedrus.)

Endlich, wenn man einmal zur Marime eines vermeintlichen Sott für fich felbst mobigefälligen, ihn auch nothigenfalls versohnenben, aber nicht rein moralischen Dienstes übergegangen ift, so ift

23 \*

in ber Art, ibm gleichsam mechanisch zu bienen, tein wefentlicher Unterschied, welcher ber einen vor der anderen einen Borgua gebe. Sie find alle, dem Werth (ober vielmehr Unwerth) nach, einerlei, und es ift blofe Biererei, fich burch feinere Abweichung vom alleinigen intellectuellen Princip ber achten Gottesperebrung für auserlesener zu balten, als bie, welche fich eine vorgeblich grabere Berabsetung jut Sinnlichkeit ju Schulden tommen laffen. Db ber Unbachtler feinen ftatutenmäßigen Sang gur Rirche, ober ob cr eine Ballfabrt nach ben Beiligthumern in Loretto ober Palaftina anstellt, ob er seine Gebetsformel mit ben Lippent, ober, wie ber Tibetaner, (welcher glaubt, bag biefe Bunfche auch fdriftlich aufgeseht, wenn sie nur burch irgend etwas 3. B. auf Alaggen gefdrieben burch ben Wind, ober in eine Buchfe eingeschloffen als eine Schwungmaschine mit ber Sand bewegt werben, ihren 3med eben fo aut erreichen,) es burch ein Gebet - Rab an die bimmlifche Beborbe bringt, ober was fur ein Surrogat bes moralifchen Dienftes Sottes es auch immer fein mag, bas ift Alles einerlei und von gleichem Werth. — Es tommt hier nicht sowohl auf ben Unter: schied in ber außeren Form, sonbern Alles auf die Unnehmung ober Berlaffung bes alleinigen Princips an, Gott entweber nur burch moralifche Gefinnung, fofern fie fich in Sandlungen, als ihrer Erscheinung, als lebendig barftellt, ober burch frommes Spielwerk und Nichtsthuerei mohlgefällig ju werben\*). Gibt es aber nicht etma auch einen fich über bie Grenzen bes menschlichen Bermogens erhebenden schwindligen Zugendwahn, ber wohl mit bem friechen-

<sup>\*)</sup> Es ist eine psychologische Erscheinung: daß bie Anhänger einer Confession, bei der etwas weniger Statutarisches zu glauben ist, sich dadurch gleichfam veredelt und als aufgeklärter fühlen; ob sie gleich noch genug davon übrig behalten haben, um eben nicht, (wie sie doch wirklich thun,) von ihrer vermeinten Sohe der Reinigkeit auf ihre Ritbruder im Ricchenwahne mit Berachtung herabsehen zu durfen. Die Ursache hievon ist, daß sie sich dadurch, so wenig es auch sei, der reinen moralischen Religion doch etwas genähert sinden, ob sie gleich dem Wahne immer noch anhänglich bleiben, sie durch fromme Observanzen, wobei nur weniger passive Bernunft ist, ergänzen zu wollen.

ben Religionswahn in die allgemeine Klaffe ber Selbsttauschungen gezählt werden konnte? Rein, die Tugendgesinnung beschäftigt sich mit etwas Birklichem, was für sich selbst Gott wohlgefällig ist und zum Weltbesten zusammenstimmt. Zwar kann sich dazu ein Wahn des Eigendunkels gesellen, der Idee seiner heiligen Pslicht sich für adaquat zu balten; das ist aber nur zufällig. In ihr aber den höchsten Werth zu setzen, ist kein Wahn, wie etwa ber in kirchelichen Andachtübungen, sondern baarer zum Weltbesten hinwirkender Beitrag.

Es ist überbem ein (wenigstens kirchlicher) Gebrauch, bas, was vermöge bes Tugendprincips von Menschen gethan werden kann, Ratur, was aber nur den Mangel alles seines moralischen Bermögens zu ergänzen bient und, weil dessen Bulänglichkeit auch für und Pflicht ist, nur gewünscht, oder auch gehofft und erbeten werden kann, Gnade zu nennen, beide zusammen als wirkende Ursachen einer zum Gott wohlgefälligen Lebenswandel zureichenden Gesinnung anzusehen, sie aber auch nicht blos von einander zu untersscheiden, sondern einander wohl gar entgegenzusehen.

Die Ueberredung, Birkungen ber Inabe von benen ber Natur (ber Tugend) unterscheiden, ober bie ersteren wohl gar in sich berporbringen ju tonnen, ift Schmarmerei; benn wir tonnen weber einen überfinnlichen Gegenstand in ber Erfahrung irgendworan erkennen, noch weniger auf ihn Ginflug haben, um ihn zu uns berabzuziehen, wenngleich fich im Gemuth bisweilen aufs Moralifche binwirkende Bewegungen ereignen, Die man fich nicht erklaren fann und bon benen unfere Unwissenheit zu gestehen genothigt ift: "ber Wind wehet, wohin er will, aber bu weißt nicht, woher er tommt Simmlifde Einfluffe in fich mahrnehmen zu wollen, ift eine Art Wahnfinn, in welchem wohl gar auch Methode fein kann, (weil fich jene vermeinte innere Offenbarungen boch immer an moralische, mithin an Bernunftibeen anschließen muffen,) ber aber boch immer eine ber Religion nachtheilige Selbsttauschung bleibt. Bu glauben, bag es Gnabenwirtungen geben tonne und vielleicht zu Erganzung ber Unvollfommenheit unferer Tugendbefirebung auch

geben muffe, ift Alles, was wir bavon fagen tonnen; übrigens find wir unvermögend, etwas in Ansehung ihrer Kennzeichen zu bestimmen, noch mehr aber zur Hervorbringung berfelben etwas zu thun.

Der Bahn, burch religibse Sandlungen bes Cultus etwas in Ansehung ber Rechtfertigung por Gott auszurichten, ift ber religible Aberalaube: fo wie ber Babn, biefes burch Bestrebung ju einem vermeintlichen Umgange mit Gott bewirken au wollen, Die reliaible Schwarmerei. - Es ift aberglaubifcher Bahn, burch Sanb: lungen, die ein jeder Mensch thun kann, ohne daß er eben ein guter Renfc fein barf, Gott wohlgefallig werben ju wollen, (3. B. burch Befenntnig flatutarifder Glaubensfate, burch Beobachtung firchlicher Observanz und Bucht u. bgl.) Er wird aber barum aberglaubisch genannt, weil er fich blose Raturmittel (nicht moralische) wählt, bie zu bem, was nicht natur ift (b. i. bem füttlich Guten), für fich ichlechterbings nichts wirfen tonnen. -Ein Bahn aber heißt schwarmerisch, wo sogar bas eingebildete Mittel, als überfinntich, nicht in bem Bermogen bes Menschen ift. ohne noch auf die Unerreichbarkeit bes baburch beabsichtigten überfinnlichen Broeds zu feben; benn biefes Gefuhl ber unmittelbaren Gegenwart des bochsten Wesens und die Unterscheidung beffelben von jebem anderen, felbst bem moralischen Befuhl mare eine Empfanglichkeit einer Unschauumg, für bie in ber menfchlichen Ratur tein Ginn ift. - Der aberglaubifche Babn, weil er ein, an fich für manches Subject taugliches und biefem zugleich mogliches Mittel, wenigstens den Sinderniffen einer Gott moblgefälligen Gefinnung entgegenzuwirken, enthalt, ift boch mit ber Bernunft fofern verwandt, und nur gufälliger Weise baburch, bag er bas, mas blos Mittel fein kann, jum unmittelbar Gott wohlgefälligen Gegenstande macht, verwerflich; bagegen ift ber fcwarmerifche Religionsmabn ber moralische Sob ber Bernunft, ohne bie boch gar teine Religion, als welche, wie alle Moralitat überhaupt, auf Grundfate gegrundet merben muß, Statt finden tann.

Der allem Religionswahn abhelfende ober vorbeugende Grundfat eines Kirchenglaubens ift also: daß biefer neben ben ftatutariBom Dienft u. Afterbienft unter b. Berrichaft zc. 11. Tht. 6. 3. 359

fchen Sagen, beren er vorjett nicht ganzlich entbehren kann, boch zugleich ein Princip in sich enthalten muffe, die Religion bes guten Lebenswandels, als bas eigentliche Biel, um jener bereinst gar entbehren zu können, herbeizuführen.

### §. 3.

Bom Pfaffenthum ") als einem Regiment im Afterdienft bes guten Frincips.

Die Berehrung machtiger unsichtbarer Besen, welche bem bulflosen Menschen burch die naturliche auf dem Bewußtsein seines Unvermögens gegründete Furcht abgenothigt wurde, sing nicht sogleich mit einer Religion, sondern von einem knechtischen Gottes- (ober Goben-) Dienste an, welcher, wenn er eine gewisse öffentlich gesetzliche Form bekommen hatte, ein Tempeldienst, und nur, nachdem mit diesen Gesehen allmählig die moralische Bildung der Menschen verbunden worden, ein Kirchen dien st wurde; denen beiden ein Geschichtsglaube zum Grunde liegt, die man endlich diesen blos für provisorisch, und in ihm die symbolische Darstellung und vas Mittel der Besorderung eines reinen Religionsglaubens zu sehen angefangen hat,

Won einem Tungufischen Schaman, bis zu bem Rirche und Staat zugleich regierenden europäischen Pralaten, oder, (wollen wir statt der Häupter und Anführer nur auf die Glaubensanhanger nach ihrer eigenen Borstellungsart sehen,) zwischen dem ganz sinn- lichen Boguligen ++), ber die Tage von einem Batenfell sich bes

<sup>\*) †)</sup> Diese blos das Ansehen eines geststlichen Baters (nana) bezeichnende Benennung erhalt nur durch den Nebenbegriff eines geststlichen Despotismus, der in allen kirchlichen Formen, so anspruchlos und popular sie sich ankunzbigen, angetroffen werden kann, die Bedeutung eines Zadels. Ich will dasher keinesweges so verstanden sein, als ob ich in der Gegeneinanderstellung der Secten eine vergleichungsweise gegen die andere mit ihren Gebräuchen und Anordnungen geringschähig machen wolle. Alle verdienen gleiche Achtung, sofern ihre ferneren Bersuche armer Sterblichen sind, sich das Reich Gottes aus Erden zu versinnlichen; aber auch gleichen Zadel, wenn sie die Form der Darstellung dieser Ibee (in einer sichtbaren Kirche) für die Sache selbst halten.

<sup>†)</sup> Zusag der 2. Ausg.

<sup>††) 1.</sup> Ausg. : , Moguligen "

Morgens auf sein Haupt legt, mit dem kurzen Gebet: "Schlag mich nicht todt!" bis zum sublimitten Puritaner und Indepensenten in Connecticut ist zwar ein mächtiger Abstand in der Manier, aber nicht im Princip, zu glauben; denn was dieses betrifft, so gehören sie insgesammt zu einer und berselben Klasse, derer nämlich, die in dem, was an sich keinen besseren Menschen ausmacht, (im Glauben gewisser statutarischer Sähe, oder Begeben gewisser willsuhrlicher Observanzen) ihren Gottesdienst setzen. Diezienigen allein, die ihn lediglich in der Gesinnung eines guten Lezbenswandels zu sinden gemeint sind, unterscheiden sich von zenen durch den Ueberschritt zu einem ganz anderen und über das erste weit erhabenen Princip, demzenigen nämlich, wodurch sie sich zu einer (unsichtbaren) Kirche bekennen, die alle Wohldenkende in sich befaßt und ihrer wesentlichen Beschaffenheit nach allein die wahre allgemeine sein kann.

Die unfichtbare Macht, welche über bas Schicffal ber Denschen gebietet, ju ihrem Bortbeil ju lenken, ift eine Absicht, Die fie alle haben; nur wie bas angufangen fei, barüber benten fie ver-Benn fie jene Dacht fur ein verständiges Befen balten und ihr also einen Willen beilegen, von dem fie ihr Loos erwarten, fo kann ihr Bestreben nur in ber Auswahl ber Art besteben, wie fie, als feinem Willen unterworfene Befen, burch ihr Thun und Laffen ihm gefällig werben tonnen. Benn fie es als moralisches Wefen benten, fo überzeugen fie fich leicht burch ihre eigene Bernunft , bag bie Bebingung, fein Boblgefallen ju erwerben, ibr moralisch guter Lebenswandel, vornehmlich bie reine Gesinnung, als bas subjective Princip beffelben, fein muffe. Aber bas bochfte Be= fen kann boch auch vielleicht noch überbem auf eine Art gebient sein wollen, die uns burch blose Bernunft nicht bekannt werben fann, namlich burch Handlungen, benen für fich felbst wir zwar nichts Moralifches anseben, bie aber boch entweber als von ibm geboten, ober auch nur, um unfere Unterwurfigfeit gegen ibn au bezeugen, willführlich von uns unternommen werben; in welchen beiben Berfahrungearten, wenn fie ein Ganges foftematifch geords

ı

1

neter Beichaftigungen ausmachen, fie alfo überhaupt einen Dien ft Gottes feten. - Benn nun beibe verbunden fein follen, fo wirb entweder jede als unmittelbar, ober eine von beiden nur als Mittel au ber anderen, als bem eigentlichen Dienste Gottes, für bie Urt angenommen werben muffen, Gott wohlzugefallen. Dag ber moralifche Dienst Gottes (officium liberum) ihm unmittelbar gefalle, leuchtet von felbft ein. Er tann aber nicht fur bie oberfte Bebin: auna alles Boblaefallens am Menfchen anerkannt werben, (welches auch ichon im Begriff ber Moralitat liegt,) wenn ber Lebnbienft (officium mercenarium) als fur fich allein Gott moblaefallia betrachtet werben konnte; benn alsbann wurde Niemand miffen, melder Dienft in einem vorfommenden Salle vorzüglicher mare, um bas Urtheil über seine Pflicht barnach einzurichten, ober wie fie fich einander erganzten. Alfo werben Sandlungen, Die an fich keinen moralischen Werth baben, nur fofern fie [ale] Mittel gur Beforderung beffen, was an Saudlungen unmittelbar gut ift, (zur Moralitat) bienen. b. i. um bes moralifchen Dienftes Gottes willen als ihm wohlgefällig angenommen werden muffen.

Der Menich nun, welcher Sanblungen, Die fur fich felbft nichts Gott Boblgefälliges (Moralifches) enthalten, boch als Rittel braucht. bas gottliche unmittelbare Boblgefallen an ihm und biemit bie Erfullung feiner Bunfche zu erwerben, ftebt in bem Bahn bes Befines einer Runft, burch gang naturliche Mittel eine übernaturliche Birfung jumegezubringen; bergleichen Berfuche man bas Baubern gu nennen pflegt, welches Wort wir aber, (ba es ben Nebenbegriff einer Gemeinschaft mit bem bofen Princip bei fich führt, bagegen jene Berfuche boch auch als übrigens in guter moralischer Absicht aus Diffverftande unternommen gebacht werben tonnen,) gegen bas fonft befannte Bort bes Retifdmachens austaufchen wollen. Eine übernaturliche Wirfung aber eines Menschen murbe biejenige fein, bie nur baburch in seinen Gebanken möglich ift, bag er vermeintlich auf Gott wirft, und fich beffelben als Mittels bebient, um eine Wirkung in ber Belt hervorzubringen, bagu feine Rrafte, ja nicht einmal feine Ginficht, ob fie auch Gott wohlgefallig fein mochte,

für fich nicht zulangen; welches ichon in feinem Begriffe eine Unsgereimtheit enthalt.

Wenn ber Menich aber, außerbem bag er burch bas, was ibn unmittelbar jum Gegenftanbe bes gottlichen Boblgefallens macht. (burch bie thatige Gefinnung eines guten Lebensmanbels.) fich noch überbem vermittelft gewiffer Rormlichkeiten ber Ergangung feines Unvermogens burch einen übernaturlichen Beiftanb wurd ig ju maden sucht, und in biefer Absicht fourch! Observanzen, bie ammer feinen unmittelbaren Werth baben, aber boch jur Beforberung jener moralischen Gefinnung als Mittel bienen, fich fur bie Erreichung bes Objects feiner guten moralischen Bunfche blos empfanglio ju machen meint; fo rechnet er zwar jur Erganjung feines naturlichen Unvermogens auf etwas Uebernaturliches, aber boch nicht als auf etwas vom Menfchen (burch Ginfluß auf ben gottliden Billen) Gewirttes, fonbern Empfangenes, mas er boffen, aber nicht hervorbringen fann. - Wenn ihm aber Sandlungen, Die an fich, soviel wir einsehen, nichts Moralisches, Gott Boblaefalliges enthalten, gleichwohl feiner Meinung nach ju einem Mittel, ja aur Bebingung bienen follen, Die Erhaltung feiner Bunfche unmittelbar von Gott zu erwarten; fo muß er in bem Bahne fteben, bag, ob er gleich fur Diefes Uebernaturliche weber ein phufiches Bermogen, ned eine moralische Empfanglichkeit bat, er es boch burch naturlide. an fich aber mit ber Moralität gar nicht verwandte Sandlungen. (welche auszuüben es feiner Gott wohlgefälligen Gefinnung bebarf, bie der argfie Menfch alfo ebenfomobl, als ber befte, ausüben fann,) burch Rormeln ber Anrufung, burch Bekenntniffe eines Lobngianbens, burch kirchliche Observanzen u. bal. bewirken und fo ben Beiftand ber Gottheit gleichsam berbeigaubern tonne; benn es ift awischen blos physischen Mitteln und einer moralisch wirkenden Ursache gar keine Berknupfung nach irgend einem Gesette, welches fic Die Bernunft benten tann, nach welchem bie lettere burch bie erftere au gewissen Birtungen als bestimmbar vorgestellt werben tonnte.

Wer also die Beobachtung statutarischer, einer Offenbarung beburfenben Gesetze als zur Religion nothwendig, und zwar nicht bies

als Mittel für die moralische Gesinnung, sonbern als die obiective Bedingung, Gott baburch unmittelbar wohlgefällig zu werben, voranschickt, und biefem Geschichtsglauben bie Beftrebung gum guten Bebensmanbel nachfebt, (anftatt baf bie erftere als etwas, mas nur bebingter Beife Gott mohlgefallig fein tann, fich nach bem letteren, mas ibm allein folechthin mobigefallt, richten muß,) bet verwandelt ben Dienft Gottes in ein blofes Wetifchmachen und ubt einen Afterbienst aus, der alle Bearbeitung gur mahren Religion rudaanaia macht. Go viel liegt, wenn man zwei gute Sachen verbinden will, an der Ordnung, in der man fie verbindet! - In Diefer Unterscheidung aber besteht Die mabre Aufflarung; ber Dienft Gottes wird badurch allererft ein freier, mithin moralischer Dienft. Benn man aber bavon abgeht, fo wird, fatt der Freiheit ber Rinber Gottek, bem Menfchen vielmehr bas Joch eines Gefetes (bes fletutarifchen) auferlegt, welches baburch, bag es als unbebingte Rothigung, etwas zu glauben, mas nur hifforifch erkannt werben und barum nicht fur Jebermann überzeugend fein tann, ein fur gemiffenbafte Menfchen noch weit fcmereres Joch ift \*), als ber gange Rram frommer auferlegter Observangen immer fein mag, bei benen es genug ift, bas man fie begebt, um mit einem eingerichteten firchlichen gemeinen Wefen zusammenzupaffen, ohne bag Jemand innerlich ober

<sup>\*) &</sup>quot;Dasjenige Joch ift fanft, und die Laft ift leicht", wo die Pflicht, bie Sebermann obliegt, ale von ihm felbft und burch feine eigene Bernunft ihm auferlegt betrachtet werben tann; bas er baher fofern freiwillig auf fic Bon biefer Art find aber nur die moralifchen Gefete, als gottliche Bebote, von denen allein ber Stifter ber reinen Rirche fagen fonnte: "meine Gebote find nicht fchwer." Diefer Musbrud will nur fo viel fagen : fie find nicht beich merlich, weil ein Seder die Rothwendigkeit ihrer Befolgung von felbft einfieht, mithin ihm badurch nichts aufgebrungen wird, bahingegen bespotisch gebietenbe, obzwar zu unferem Beften, (boch nicht burch unfere Bernunft ) und auferlegte Unordnungen, bavon wir feinen Rugen feben tonnen, gleichsam Berationen (Placereien) find, benen man fich nur gezwungen unterwirft. Un fich find aber die Sandlungen, in der Reinigfeit ihrer Quelle betrachtet, die burch jene moralifche Gefete geboten werben, gerade die, welche bem Menfchen am Schwerften fallen, und wofür er gerne die beschwerlichften frommen Pladereien übernehmen mochte, wenn es moglich ware, biefe fatt iener in Bahlung ju bringen.

außerlich bas Bekenntniß seines Glaubens ablegen barf, daß er es für eine von Gott gestiftete Anordnung halte; benn burch dies sein wird eigentlich das Gewissen belastigt.

Das Pfaffenthum ift alfo bie Berfassung einer Rirche, fofern in ihr ein Retifchbienft regiert, welches allemal ba angutreffen ift, wo nicht Principien ber Sittlichkeit, fonbern ftatutarifche Gebote. Glaubeneregeln und Observanzen Die Grundlage und bas Wefentliche beffelben ausmachen. Run gibt es zwar manche Rirdenformen, in benen bas Retischmachen fo mannigfaltig und fo mechanisch ift, bag es beinabe alle Moralität, mithin auch Religion au verbrangen und ibre Stelle vertreten au follen fceint, und fo ans Beibenthum febr nabe angrengt; allein auf bas Debr ober Beniger fommt es bier nicht eben an, wo der Berth ober Unwerth auf ber Beschaffenheit bes ju Dberft verbindenben Princips berubt. Benn biefes die gehorfame Unterwerfung unter eine Satung, als Arobndienst, nicht aber bie freje Suldigung auferlegt, Die bem moralifchen Befete gu Dberft geleiftet werden foll; fo mogen ber auferlegten Observanzen noch fo wenig fein; genug, wenn fie für unbebingt nothwendig erklart werden, fo ift bas immer ein Retifch: glauben, burch ben bie Menge regiert und burch ben Geborfam unter eine Rirche (nicht ber Religion) ihrer moralischen Kreibeit beraubt wird. Die Berfaffung berfelben (hierarchie) mag monarchifc, ober griftofratisch, ober bemofratisch fein; bae betrifft nur bie Dra ganisation; die Conftitution berselben ift und bleibt boch unter allen biefen Kormen immer bespotisch. Bo Statute bes Glaubens aum Conflitutionalgefet gezählt werben, ba herricht ein Rlerus, ber ber Bernunft und felbst aulent ber Schriftgelehrfamkeit gar wohl entbetren zu konnen glaubt, weil er als einzig autorifitter Bewahrer und Ausleger bes Willens bes unfichtbaren Gefetgebers bie Glaubens. vorschrift ausschließlich zu verwalten die Autorität hat, und alfo. mit biefer Gewalt verfeben, nicht überzeugen, fonbern nur befehlen barf. - Beil nun außer diesem Klerus alles Uebrige Laie ift. (bas Dberhaupt bes politifchen' gemeinen Befens nicht ausgenommen;) fo beberricht bie Rirche zulett ben Staat, nicht eben burch Gewalt, sonbern

durch Einfluß auf die Gemuther, überdem auch durch Borfpiegetung bes Rugens, den dieser vorgeblich aus einem unbedingten Gehorsam soll ziehen können, zu dem eine geistige Disciplin selbst das Denten bes Bolts gewöhnt hat; wobei aber unvermerkt die Gewöhnung an heuchelei die Redlichkeit und Treue der Unterthanen untergrabt, sie zum Scheindienst auch in bürgerlichen Pflichten abwitzigt und, wie alle sehlerhaft genommene Principien, gerade bas Gegentheil von dem hervorbringt, was beabsichtigt war.

Das Alles ift aber die unvermeibliche Kolge von ber beim er: ften Unblid unbebenklich scheinenden Bersetung ber Principien bes alleinfeligmachenben Religionsglaubens, indem es barauf ankam, welchem von beiden man die erfte Stelle als oberfte Bedingung, (ber bas andere untergeordnet ift,) einraumen follte. Es ift billig, es ift vernünftig, angunehmen, bag nicht blos "Beise nach bem Aleisch", Gelehrte ober Bernunftler zu biefer Aufflarung in Anfes bung ibres mabren Seils berufen fein werden; - benn biefes Glaubens foll bas ganze menschliche Geschlecht fabig fein, - fondern "was thoricht ift vor ber Belt"; felbst ber Unwiffende ober an Begriffen Gingeschranktefte muß auf eine folche Belehrung und innere Ueberzeugung Anspruch machen konnen. Run scheint zwar ein Gefdictsalaube, vornehmlich wenn bie Begriffe, beren er bebarf, um die Nachrichten zu faffen, gang anthropologisch und ber Sinnlichfeit febr anpaffend find, gerade von biefer Art ju fein. Denn mas ift leichter, als eine folcher finnlich gemachte und einfaltige Erzählung. aufzufassen und einander mitzutheilen, oder von Geheimniffen bie Borte nachzusprechen, mit benen es gar nicht nothig ift, einen Sinn zu verbinden; wie leicht findet bergleichen, vornehmlich bei einem großen verbeißenen Interesse, allgemeinen Gingang, und wie tief wurzelt ein Glaube an die Bahrheit einer folden Erzählung, die fich überbem auf eine von langer Beit ber fur authentisch anerkannte Urtunde grundet; und so ift ein folcher Glaube freilich auch ben gemeinften menschlichen Fähigkeiten angemeffen. Allein obzwar bie

Einbmachung einer folchen Begebenheit sowohl, als auch ber Glaube an barauf gegrundete Berhaltungeregeln nicht gerade ober vorzug: lich für Belehrte ober Beltweise gegeben fein barf; fo und biese boch and bavon nicht ausgeschloffen, und ba finden fich num fo viel Bedenklichkeiten, theits in Ansehung ihrer Bahrheit, theils in Ansehung bes Sinnes, barin ihr Bortrag genommen werben foll, bag einen folden Glauben, ber fo vielen (felbft aufrichtig gemeinten) Streitig: keiten unterworfen ift, fur bie oberfte Bebingung eines allgemeinen und alleinseligmachenben Glaubens anzunehmen, bas Widerfinnischfie ift, was man benten tann. - Dun gibt es aber ein praftisches Erkenninis, bas, ob es gleich lediglich auf Bernunft beruht und teiner Gefcbichtslehre bedarf, boch jebem, auch bem einfattigften Menfchen, fo nabe liegt, als ob es ihm buchftablich ins Berg geschrieben mare: ein Befet, was man nur nennen barf, um fich über fein Ansehen mit Bebem fofort einzuverfleben, und welches in Sebermanns Bewuftfein unbebingte Berbindlichkeit bei fich fubrt. namlich bas ber Moralitat: und was noch mehr ift, biefe Erfennt: niß führt entweder ichon fur fich allein auf ben Glauben an Gott. oder bestimmt wenigstens allein seinen Begriff als ben eines moralijden Gefetaebers, mithin leitet es ju einem reinen Retigionsalauben, ber jedem Menfeben nicht allein begreiflich, fondern auch im bochften Grabe ehrwurdig ist; ja er führt babin so naturlich, bag, wenn man ben Berfuch machen will, man finden wird, bag er jes bem Menfchen, ohne ihm etwas bavon gelehrt zu haben, gang und gar abgefragt werden fann. Es ift alfo nicht allein flüglich gebanbelt, von diefem anzufangen und ben Geschitbtsalauben, ber bamit barmonirt, auf ibn folgen zu laffen, fondern es ift auch Officht, ibn jur oberften Bedingung ju machen, unter ber wir allein hoffen tonnen, bes Deils theilhaftig ju werben, mas uns ein Gefdichtsglaube immer verheißen mag, und zwar bergeftalt, bag wir bicfen nur nach ber Auslegung, welche ber reine Religionsglaube ibm eibt, fur allgemein verbindlich tonnen ober burfen gelten laffen, (weit biefer allgemein guttige Lebre enthalt;) inbeffen bag ber Moralifchglaubige boch auch fur ben Geschichtsglauben offen ift, fofern er ihn gur Belebung seiner reinen Religionsgesinnung zuträglich sindet, welcher Glaube auf diese Art allein einen reinen moralischen Werth hat, weil er frei und durch keine Bedrohung, (wabei er nie aufrichtig sein kann,) abgedrungen ift.

Sofern nun aber auch der Dienst Gottes in einer Kirche auf die reine moralische Berehrung besselben, nach den der Menschheit überhaupt vorgeschriebenen Gesetzen, vorzüglich gerichtet ist, so kann man doch noch fragen: ob in dieser immer nur Gottseligkeitsz, oder auch reine Zugendlehre, jede besonders, den Inhalt des Religionsvortrags ausmachen solle. Die erste Benennung, nämlich Gottseligkeitslehre, drückt vielleicht die Bedeutung des Worts religio, (wie es jeziger Zeit verstanden wird,) im absectiven Sinn am Besten aus.

Spttfeligkeit enthalt zwei Beftimmungen ber mora: lifden Gefinnung im Berbaltniffe auf Gott; Furcht Gottes ift biefe Gefinnung in Befolgung feiner Gebote aus foulbiger (Untertband:) Pflicht b. i. aus Achtung furs Gefet; Liebe Sottes aber, aus eigener freier Bahl und aus Bobigefallen am Gefete (aus Rinbespflicht). Beibe enthalten alfo, noch über bie Moralitat, ben Begriff von einem mit Eigenschaften, bie bas burch biefe beabfichtigte, aber uber unfer Bermogen hinausgebende bochfte Gut zu vollenden erforderlich find, verfebenen fibersinnsichen Wefen, von beffen Ratur ber Begriff, wenn wir über bas moralifche Berhaltniß ber Ibee beffelben zu uns binausgeben, immer in Gefahr fieht, von uns anthropomorphistisch und daburch oft unseren fittlichen Grundsagen gerade zum Rachtheil gebacht zu werben, von bem alfo bie Idee in ber fpeculativen Bernunft fur fich felbft nicht befteben tann, fonbern fogar ihren Urfprung, noch mehr aber ihre Rraft ganglich auf ber Beziehung zu unferer auf fich fetbft berubenben Pflichtbestimmung grundet. Bas ift nun naturlicher in ber erften Jugenbunterweifung und felbst in bem Ranzelvortrage: bie Tugenblebre vor ber Gottseitelebre, ober biefe vor jener, (wohl gar ohne berfelben ju erwahnen,) vorzutragen? Beibe fteben offenbar in nothwendiger Verbindung mit einander.

Dies ift aber nicht anbers moglich, als, ba fie nicht einerlei finb, eine miffte als 3med, bie andere blos als Mittel gebacht und vorgetragen werben. Die Tugenblebre aber besteht burch fich felbft ( felbit ohne den Begriff von Gott), die Gottieligteitelebre enthalt ben Begriff von einem Gegenstande, ben wir uns in Begiebung auf unfere Moralitat, als ergangende Urfache unferes Unvermoaens in Ansehung bes moralischen Endawed's vorftellen. Die Gottfeliafeitslebre tann alfo nicht für fich ben Endawed ber fittlichen Beftrebung ausmachen, fonbern nur gum Mittel bienen, bas, mas an fich einen befferen Renfchen ausmacht, bie Zugendgefinnung ju ftarten; baburd, bag fie ihr, (als einer Beftrebung jum Guten, felbft gur Beiligkeit,) bie Erwartung bes Endzwecks, bazu jene unvermigend iff, perheift und fichert. Der Tugendbegriff ift bagegen aus ber Seele bes Menfchen genommen. Er hat ibn ichon gang, obzwer unentwickelt, in fich, und barf nicht, wie ber Religionsbegriff, burd Schluffe berausvernumftelt werben. In feiner Reinigkeit, in ber Erwedung bes Bewußtseins eines fonft von und nie gemutbmaßten Bermogens, über bie größten Sinderniffe in uns Deifter werben au konnen, in ber Burbe ber Denschheit, bie ber Densch an feiner eigenen Verson und ihrer Bestimmung verebren muß, nach ber er frebt, um fie zu erreichen, liegt etwas fo Seelenerhebendes und gur Sott= beit felbit, die nur burch ibre Beiligfeit und als Gefetgeber fur bie Tugend anbetungswurdig ift, Sinkeitenbes, bag ber Denfc, fetbit wenn er noch weit bavon entfernt ift, biefem Begriffe bie Rraft bes Einfluffes auf feine Maximen ju geben, bennoch nicht ungern bamit unterhalten wird, weil er fich felbft burch biefe Ibee fcon in gemiffem Grade verebelt fublt, inbeffen bag ber Begriff von einem. biefe Pflicht jum Gebete fur uns machenben Beltherricher noch in großer Ferne von ihm liegt, und wenn er bavon anfinge, feinen Muth, (ber bas Befen ber Tugenb mit ausmacht,) nieberschlagen, die Sottseligkeit aber in schmeichelnbe, knechtische Unterwerfung unter eine bespotischgebietende Dacht zu verwandeln in Gefahr bringen Diefer Muth, auf eigenen Bugen ju fteben, wird nun felbft burch bie barauf folgende Berfohnungslehre geftartt, indem fie, was

Bom Dienft u. Afterdienft unter b. herrschaft zc. 11. Thi. f. 3. 369

nicht zu andern ift, als abgethan vorstellt, und nun den Pfad zu einem neuen Lebenswandel für und eröffnet, anstatt daß, wenn diese Lehre den Ansang macht, die leere Bestredung, das Geschehene unzgeschehen zu machen (die Erpiation), die Furcht wegen der Zueignung derselben, die Borstellung unseres ganzlichen Unvermögens zum Guten und die Aengstlichkeit wegen des Ruckfalls ins Bose dem Menschen den Muth benehmen \*) und ihn in einen achzenden mo-

<sup>\*)</sup> Die verschiedenen Glaubensarten der Bolfer geben ihnen nach und nach auch wohl einen, im burgerlichen Berhaltniß außerlich auszeichnenben Charafter, der ihnen nachher, gleich als ob er Temperamentseigenschaft im Bangen ware, beigelegt wird. Go jog fich ber Jubaismus, feiner erften Einrichtung nach, da ein Bolt fich, durch alle erbentliche, jum Theil peinliche Observangen von allen anderen Boltern absondern und affer Bermifchung mit ihnen vorbeugen follte, ben Borwurf bes Denfchenhaffes ju. Der Dohammedanismus unterfcheidet fich burch Stoli, weil er, ftatt ber Bunder, an den Ciegen und der Unterjochung vieler Bolfer die Beftatigung feines Glaubens findet, und feine Andachtsgebrauche alle von der muthigen Art find \*). Der Sinduifche Glaube gibt feinen Unhangern ben Charate ter ber Aleinmuthig feit aus Urfachen, die benen bes nachfivorhergehens den gerade entgegengefest find. - Run liegt es gewiß nicht an der inneren Be-Schaffenheit des chrifflichen Glaubens, fondern an der Art, wie er an die Bemuther gebracht wird, wenn ihm an denen, die es am Berglichften mit ihm meinen, aber vom menschlichen Berberben anhebend und an aller Zugend verzweifelnd, ihr Religionsprincip allein in ber Frommigfeit, (worunter ber Grundfat des leidenden Berhaltens in Ansehung der durch eine Rraft pou Dben ju erwartenden Gottseligkeit verftanden wirb,) feten, ein jenem ahnlicher Bormurf gemacht werben tann; weil fie nie ein Butrauen in fich felbft feten, in beständiger Mengstlichkeit fich nach einem übernaturlichen Beis ftande umfehen, und felbft in Diefer Celbftverachtung, (die nicht Demuth ift.) ein Gunft erwerbendes Mittel ju befigen vermeinen , wovon der außere Ausbrud (im Pietismus ober ber Frommelei) eine En echtifche Gemuths: art anfundigt.

<sup>\*)</sup> Diese merkwarbige Erscheinung (des Stolzes eines unwissenden, obgleich verständigen Bolts auf seinen Glauben) tann auch von Eine bildung des Stifters herrahren, als habe er den Begriff der Einheit Gottes und bessen übersinnlicher Natur allein in der Welt wiederum erneuert, der freilich eine Berediung seines Bolts durch Befreiung vom Bilderdienst und der Anarchie der Bielgötterei sein wurde, wenn jener sich dieses Berdienst mit Recht zuschreiben könnte. — Was das Charatteristische der dritten Alasse von Reitgionsgenossen vertifft, welcher übel verstandene Demuth zum Grunde hat, so soll die beradsezung des Sigenduntels in der Schägung seines moralischen Bertiff, durch die Borhaltung der heiligkeit des Gesets, nicht Berachtung seiner

<sup>+)</sup> Diese Anmertung jur Anmertung ift Bufat der 2. Ausg. Rant f. 28. VI.

370 Religion innerh. b. Grengen b. blofen Bernunft. IV. Stud.

ralischpassiven Zustand, der nichts Großes und Gutes unternimmt, sondern Alles vom Bunschen erwartet, versetzen muß. — Es kommt in dem, was die moralische Gesinnung betrifft, Alles auf den obersten Begriff an, dem man seine Pflichten unterordnet. Benn die Verehrung Gottes das Erste ist, der man also die Augend unterordnet, so ist dieser Gegenstand ein Idol, d. i. er wird als ein Wesen gedacht, dem wir nicht durch sittliches Wohlverhalten in der Welt, sondern durch Andetung und Einschmeichelung zu gefallen hoffen dursten; die Religion aber ist alsdann Idolvlatrie. Sottseligsteit ist also nicht ein Surrogat der Augend, um sie zu entbehren, sondern die Bollendung derselben, um mit der Hossnung der endlichen Gelingung aller unserer guten Zwecke bekrönt werden zu können.

### 6. 4.

Bom Leitfaben bes Gewiffens in Glaubenefachen.

Es ist hier nicht die Frage: wie das Gewissen geleitet werden solle? (benn das will keinen Leiter; es ist genug eines zu haben,) sondern wie dieses selbst zum Leitsaden in den bedenklichsten more-lischen Entschließungen dienen könne? —

Das Gewiffen ift ein Bewußtfein, bas fur fich felbst Pflicht ift. Wie ist es aber möglich, sich ein foldes zu benten; ba bas Bewußtsein aller unserer Borftellungen nur in logischer Absicht, mithin blos bedingter Beise, wenn wir unsere Borftellung klar machen wollen, nothwendig zu sein scheint, mithin nicht unbedingt Pflicht sein kann?

felbst, sondern vielmehr Entschloffenheit demirken, dieser eblen Anlage in uns gemäß uns der Angemessenheit zu jener immer mehr zu nähern; statt dessen ber Angemessenheit zu jener immer mehr zu nähern; statt dessen Augend, die eigentlich im Muthe dazu besteht, als ein des Eigendunkels schon verdächtiger Name ins Deidenthum verwiesen und kriechende Gunstbewerdung dagegen angepriesen wird.— And ächtelei (bigotterie, devotio spuria) ist die Gewohnheit, statt Gott wohlgefälliger handlungen (in Erfüllung aller Menschenpstickten) in der unmittelbaren Beschäftigung mit Gott durch Ersurchtsbezeigungen die Uedung der Frömmigkeit zu sehn; welche Uedung alsdann zum Frohn dien st (opus operatum) gezählt werden muß, nur daß sie zu dem Aberglauben noch den schwärmerischen Wahn verzmeinter übersinnlicher (himmlischer) Gesühle hinzuthut.

Es ift ein moralifchet Grundfat, ber feines Beweifes bebarf: man foll nichts auf bie Befahr magen, bag es unricht fei, (qued dubitas, ne fecerie! Plin.) Das Bewuftfein alfo. baß eine Bandlung, bie ich unternehmen will, recht fet, ift unbedingte Pflicht. Db eine Sandlung überhaudt recht ober unrecht fel. bar: über metheilt ber Berftanb, nicht bas Gewiffen. Es ift auch nicht fchlechtbin nothwendia, von allen moglichen Bandlungen zu wiffett, ob fie Aber von ber, Die ich unternehmen will, recht ober unrecht find. muß ich nicht allein urtheilen und meinen, fonbeen auch gewiß fein, bag fie nicht unrecht fei, und biefe Rotberung ift ein Boltulat bet Bewiffens, welchem ber Probabilismus b. i. ber Grund: fat entgegengefeht ift: bag bie blofe Demung, eine Sandlung tonne wohl recht fein, schon binreichend fei, fie zu unternehmen. - Dan tonnte bas Bewiffen auch fo befffiren: es in Die fich felbft richtende movalifche Urthelistraft; nut wurdt biefe Definition noch einer borbetgebenben Erffarung ber barin enthaltenen Beariffe aar febr bedurfen. Das Gewiffen richtet nicht die Sandlungen ale Cafue, Die unter bem Gefes feben's benn bas thut bie Bernunft, fofern fie fubjectio : praftifch ift, (baber bie casus conveleutise und bie Cafuifit, ale eine Art von Dialettit bes Ge wissens;) sondern bier richtet bie Bernunft fich felbft, ob fie auch wirflich jene Beurtheilung ber Sandlungen mit aller Behutsamteit, (ob fle recht ober unrecht find ) übernommen habe, und ftellt ben Menfchen wiber ober fur fich felbft gum Beugen auf, bag biefes geschehen ober nicht geschehen fei.

Man nehme & B. einen Keterrichter an, ber an ber Alleinigteit feines flatutarischen Glaubend, die allenfalls jum Martyrer:
thume, sest hange und ber einen des Unglaubend verlagten sogenannten Keter (sonst guten Burger) zu richten bat, und nun frage
ich: ob, wennt er ihn zum Lobe verurtheilt, man sagen komie, er
habe seinem, (obzwar irrenden) Gewissen gemäß gerichtet, oder ob
man ihm vielmehr schlechten Gewissenlossischen geben
tönne, er mag geiert ober nit Bewustsein unrecht gethan haben?
weil man es ihm auf den Kopf zusagen kann, daß er in einem

folden Kalle nie gang gewiß fein tonnte, er thue bierunter nicht vollig unrecht. Er war zwar vermuthlich bes festen Glaubens, baf ein übernaturlich-geoffenbarter gottlicher Bille (vielleicht nach bem Spruch: compellite intrare,) es ibm erlaubt, wo nicht gar jur Pflicht macht, den vermeinten Unglauben gufammt ben Unglaubigen Aber mar er benn wirklich von einer folden geoffenauszurotten. barten Lebre und auch biefem Sinne berfelben fo febr überzeugt. als erfordert wird, um es barauf ju wagen, einen Denfchen um: gubringen? Daß einem Menfchen feines Religionsglaubens megen bas Leben ju nehmen, unrecht fei, ift gewiß: wenn nicht etwa. (um bas Meußerfte einzuraumen,) ein gottlicher, außerordentlich ibm befannt gewordener Bille es anders verordnet hat. Dag aber Gott biefen fürchterlichen Billen jemals geaußert habe, beruht auf Geschichtsbocumenten und ift nie apobififch gewiß. Die Offenbarung ift ibm bod nur burch Menfchen jugetommen, und von biefen que gelegt, und fcbiene fie ihm auch von Gott felbft gefommen ju fein, (wie ber an Abraham ergangene Befehl, feinen eigenen Gobn wie ein Schaf zu ichlachten,) fo ift es menigstens boch moglich. bak bier ein Errthum vorwalte. Alsbann aber wurde er es auf bie Gefabr magen, etwas ju thun, mas bochft unrecht fein murbe, und bierin eben handelt er gewiffenlos. - Co ift es nun mit allem Ge fcbichte = und Erscheinungeglauben bewandt: bag namlich bie Dog : lichfeit immer übrig bleibt, es fei barin ein Erthum angutreffen. folglich ift es gewiffenlos, ihm bei ber Möglichkeit, bag vielleicht basjenige, mas er fordert ober erlaubt, unrecht fei, b. i. auf bie Sc - fahr ber Berletzung einer an fich gewiffen Menschenpflicht Folge zu leiften.

Roch mehr: eine Handlung, die ein solches positives (bafür gehaltenes) Offenbarungsgesetz gebietet, sei auch an sich erlaubt, so fragt sich, ob geistliche Obere oder Lehrer es, nach ihrer vermeinten Ueberzeugung bem Bolke als Glaubensartikel (bei Berlust ihres Standes) zu bekennen auserlegen durfen? Da die Ueberzeugung keine anderen, als historische Beweisgrunde für sich hat, in dem Urtheile dieses Bolks aber, (wenn es sich selbst nur im Mindesten pruft,) immer die absolute Möglichkeit eines vielleicht damit, oder

bei ihrer claffischen Auslegung vorgegangenen Irrthums übrig bleibt: fo wurde ber Beiftliche bas Bolt nothigen, etwas, wenigstens innerlich, fur fo wahr, als es einen Gott glaubt, b. i. gleichsam im Ungefichte Gottes ju befennen, mas es, als ein folches, boch nicht gewiß weiß, 3. B. die Ginfetung eines gewiffen Sages gur periobifchen öffentlichen Beforberung ber Gottfeligkeit als ein von Gott unmittelbar verordnetes Religionofitud anguerkennen, ober ein Bebeimniß, als von ihm festiglich geglaubt ju betennen, mas es nicht einmal versteht. Sein geiftlicher Oberer wurde hiebei selbst wibet Bewiffen verfahren, etwas, wovon er felbft nie vollig überzeugt fein fann, Underen jum Glauben aufzudringen, und follte baber billig mohl bebenken, mas er thut, weil er allen Digbrauch aus einem folden Frohnglauben verantworten muß. - Es fann alfo vielleicht Babr: beit im Geglaubten, aber boch zugleich Unmahrhaftigkeit im Glauben (ober beffen felbst blos innerem Bekenntniffe) fein, und biefe ist an sich verbammlich.

Obzwar, wie oben angemerkt worben, Menschen, die nur ben minbesten Anfang in ber Freiheit zu benten gemacht haben\*), ba

<sup>\*) 3</sup>ch geftehe, bag ich mich in ben Augbruck, beffen fich auch wohl fluge Manner bedienen, nicht wohl finden tann: ein gewiffes Bolt, (was in der Bearbeitung einer geseslichen Freiheit begriffen ift.) ift gur Freiheit nicht reif; die Leibeigenen eines Gutbeigenthumers find jur Freiheit noch nicht reif; und fo auch, die Menichen überhaupt find jur Glaubensfreiheit noch nicht reif. Nach einer folchen Boraussehung aber wird bie Freiheit nie eintreten; benn man tann ju biefer nicht reifen, wenn man nicht zuver in Freiheit gefest morben ift, (man muß frei fein, um fich feiner Rrafte in der Freiheit amedmagig bedienen ju tonnen.) Die erften Berfuche werben freilich roh, gemeiniglich auch mit einem beschwerlicheren und gefährlicheren Buftanbe verbunden fein, ale ba man noch unter den Befehlen, aber auch ber Borforge Anderer, fand; allein man reift fur die Bernunft nie anders, als burch eigene Berfuche, (welche machen zu burfen, man frei fein muß.) 3ch habe nichts bamiber, bag bie, welche die Gewalt in Sanden haben, burch Beitumftanbe genothigt, bie Entschlagung von diefen brei Feffeln noch weit, febr weit aufichieben. Aber es jum Grundfage machen, bag benen, die ihnen einmal un= termorfen find, überhaupt die Freiheit nicht tauge, und man berechtigt fei, fie jebergeit bavon ju entfernen, ift ein Gingriff in die Regalien ber Gott: heit felbit, ber ben Menichen gur Freiheit ichuf. Bequemer ift es freilich im Staat, Saufe und Rirche ju herrichen, wenn man einen folden Grundfat burchausegen vermag. Aber auch gerechter?

fie vorber unter einem Stlavenjoche bes Glaubens maren (2, B. bie Protestanten), fich fofort gleichsam für verebelt halten, je weniger fie (Bofitives und zur Prieftervorschrift Gebbriges) ju glauben notbig baben, fo ift en boch bei benen, bie noch teinen Berfuch biefer Art baben machen tonnen ober wallen, gerade umgefehrt; benn biefer ibr Grundfat ift: es ift rathfam, lieber ju Biel, ale ju Benig ju glauben. Denn was man mehr thut, als man fculbig ift, fchabe menigstens nicht, konne aber boch pielleicht wohl gar belfen. - Auf biefen Babn, ber bie Unreblichfeit in Religionsbefenntniffen anm Grundfage macht, (mozu man fich beffe leichter entschließt, weil bie Meligion jeden Kehler, folglich auch ben ber Unreblichfeit wieber aut macht,) grundet fich bie fogenannte Gicherheitsmarime in Glaubensfachen (argumantum a tuto): ift bas mabr, was ich von Gott bekenne, fo babe ich's getroffen; ift es nicht mohr, übrigens auch nichts an fich Unerlaubtes, fo babe ich est blos überfluffig geglaubt. was zwar nicht nothig war, mir aber nur etma eine Befdwerbe, Die boch tein Berbrechen ift, aufgelaben. Die Gefahr aus ber Unredlichkeit feines Borgebens, Die Bertegung bes Gemiffens, etwas felbst vor Gott für gewiß auszugeben, wovon er fich boch bewußt ift, baß es nicht von ber Beschaffenheit fei, es mit unbebingtem Butrauen ju bethruern, biefes Alles balt ber Deuchler für nichts. - Die achte mit ber Religion allein vereinbarte Sicherheitsmarime ift gerade bie umgekehrte: mas, als Mittel ober als Bobingung ber Geligfeit, mir nicht burch meine eigene Bernunft, fonbern nur burch Offenbarung bekannt und vermittelft eines Gefchichtsglaubens allein in meine Bekenntniffe aufgenommen werben fann, übrigens aber ben reinen moralifden Grundfagen nicht miberfpricht, tann ich zwar nicht für gemiß glauben und betheuern, aber auch eben fo menig ais gewiß falfch almeifen. Gleichwohl, ohne etwas hieruber zu bestimmen, rechne ich barauf, baß, mas barin Beilbringenbes enthalten fein mog, mir, fefere ich mich nicht etwa burch ben Mangel ber moralifchen Seffinnung in einem guten Lebenswandel beffen unmurbig mache, ju gut fommen merbe. biefer Marime ift mahrhafte moralifche Gicherheit, namlich vor bem

Gewissen, (und mehr kann von einem Menschen nicht verlangt werben;) dagegen ist die höchste Gefahr und Unsicherheit bei dem vermeinten Klugheitsmittel, die nachtheiligen Folgen, die mir aus dem Nichtbekennen entspringen durften, liftiger Weise zu umgehen, und badurch, daß man es mit beiden Parteien halt, es mit beiden zu verberben. —

Menn sich ber Berfaffer eines Symbols, wenn sich ber Echrer einer Kirche, ja jeder Menfch, fofern er innerlich fich felbst bie Ueberzeugung von Saben als gottlichen Offenbarungen gefteben foll, fraate: getrauest bu bich wohl in Gegenwart bes Bergenstunbigers mit Bergichtthuung auf Mes, mas bir werth und heilig ift, biefer Sate Babrbeit zu betheuern? fo mußte ich von ber menschlichen, (bes Guten boch wenigsteus nicht gang unfähigen) Natur einen sehr nachtheiligen Begriff baben, um nicht vorauszusehen, bag auch ber fühnste Glaubenslehrer biebei gittern mußte\*). Benn bas aber fo ift, wie reimt es fich mit ber Gewiffenhaftigkeit jusammen, gleich: wohl auf eine folche Glaubenberflarung, die feine Ginschrankung aulagt, au bringen, und bie Bermeffenheit folder Betheurungen fogar felbst für Pflicht und gottesbienftlich auszugeben, baburch aber bie Freiheit ber Menschen, bie ju Allem, mas moralisch ift, (bergleichen bie Unnahme einer Religion,) burchaus erforbert wird, ganglich zu Boben zu schlagen und nicht einmal bem guten Willen Plat einzuräumen, ber ba fagt: "Sch glaube, lieber herr, bilf meinem Unglauben \*\*)!"

<sup>\*) †)</sup> Der nämliche Mann, der so breist ist zu sagen: wer an diese oder jene Seschichtslehre als eine theure Wahrheit nicht glaubt, der ist verdammt, der mußte doch auch sagen können: wenn das, was ich euch hier erzähle, nicht wahr ist, so will ich verdammt sein! — Wenn es Jemand gabe, der einen solchen schrecklichen Ausspruch thun könnte, so wurde ich rathen, sich in Ansehung seiner nach dem Persischen Sprichwort von einem had giv richten: ist Jemand einmal (als Pilgrim) in Mekka gewesen, so ziehe aus dem hause, worin er mit dir wohnt; ist er zweimal da gewesen, so ziehe aus derselben Straße, wo er sich besindet; ist er aber dreimal da gewesen, so verlasse die Stadt, oder gar das kand, wo er sich aushält.

<sup>\*\*) †)</sup> D Aufrichtigkeit! bu Aftraa, die bu von der Erde zum him: mel entstohen bift, wie zieht man dich, (die Grundlage des Gewissens, mit:

t) Beibe Unmerfungen find Bufag ber 2. Ausg.

# Allgemeine Anmerkung.

Was Gutes der Mensch nach Freiheitsgesetzen für sich selbst thun kann, in Bergleichung mit dem Vermögen, welches ihm nur durch übernatürliche Beihülse möglich ist, kann man Natur, zum Unterschied von der Gnade nennen. Nicht als ob wir durch den ersteren Ausdruck eine physische, von der Freiheit unterschiedene Beschaffenheit verständen, sondern blos, weil wir für dieses Vermögen wenigstens die Gesetze (der Tugend) erkennen, und die Vernunft also davon, als einem Analogon der Natur, einen sur sie sichtbaren und faßlichen Leitsaden hat; dagegen, ob, wenn und was, oder wie viel die Enade in uns wirken werde, uns gänzlich verborgen bleibt, und die Vernunft hierüber, sowie beim Uebernatürlichen überhaupt, (dazu die Moralität als Heiligteit gehört,) von aller Kenntniß der Gesetze, wornach es geschehen mag, verlassen ist.

Der Begriff eines übernaturlichen Beitritts zu unferem moralischen, obzwar mangelhaften Bermogen und selbst zu unserer nicht vollig gereinigten, wenigstens schwachen Gesinnung, aller unserer

hin aller inneren Religion,) von ba ju und wieder berab? Ich tann es zwar einraumen, wiewohl es fehr zu bedauern ift, bag Offenherzigfeit, (bie gange Bahrheit, die man weiß, ju fagen,) in der menfchlichen Ratur nicht angetroffen wirb. Aber Aufrichtigfeit, (bag Alles, mas man fagt, mit Wahrhaftigfeit gefagt fei,) muß man von jedem Menfchen fordern tonnen, und wenn auch felbft bagu feine Unlage in unferer Ratur mare, beren Cultur nur vernachlaffigt wird, fo murbe die Menfchenrace in ihren eigenen Mugen ein Begenftand ber tiefften Berachtung fein muffen. — Aber jene vers langte Gemuthbeigenschaft ift eine folche, bie vielen Berfuchungen ausgefest ift und manche Aufopferung toftet, baber auch moralische Starte b. i. Tugend, (die erworben werden muß,) fordert, die aber fruher, als jede andere bewacht und eultivirt werden muß, weil ber entgegengefeste Dang, wenn man ibn hat einwurzeln laffen, am Schwerften auszurotten ift .- Run vergleiche man damit unfere Erziehungsart, vornehmlich im Puncte der Religion, oder beffer, der Glaubenelehren, mo bie Treue bes Gedachtniffes in Beantwortung ber fie betreffenden Fragen, ohne auf die Treue des Befenntniffes ju feben, (woruber nie eine Prufung angestellt wird,) ichon fur hinreichend angenom= men wird, einen Glaubigen ju machen, ber bas, mas er heilig betheuert, nicht einmal verfteht, und man wird fich über den Mangel der Aufrichtigfeit, der lauter innere Beuchler macht, nicht mehr mundern.

Pflicht ein Genige zu thun, ist transscenbent und eine blose Ibee, von beren Realität uns keine Erfahrung versichern kann. — Aber selbst als Ibee in blos praktischer Absicht sie anzunehmen, ist sie sehr gewagt und mit der Vernunst schwerlich vereindar; weil, was uns als sittliches gutes Verhalten zugerechnet werden soll, nicht durch fremden Einfluß, sondern nur durch den bestmöglichen Gebrauch unserer eigenen Kräste geschehen müßte. Allein die Unmöglicheit davon, (daß Beides neben einander Statt sinde,) läst sich boch eben auch nicht deweisen, weil die Freiheit selbst, obgleich sie nichts Uebernaturliches in ihrem Begriffe enthält, gleichwohl ihrer Röglichkeit nach uns eben so undegreislich bleibt, als das Uebernaturliche, welches man zum Ersat der selbstthätigen, aber mangels haften Bestimmung derselben annehmen möchte.

Da wir aber von ber Rreibeit boch wenigstens bie Gefete. nach welchen fie bestimmt werben foll, (bie moralischen) tennen, von einem übernaturlichen Beiftande aber, ob eine gewiffe in uns mahrgenommene moralische Starke wirklich baber rubre, ober auch. in welchen Rallen und unter welchen Bedingungen fie zu erwarten sei, nicht bas Minbeste erkennen fonnen, so werben wir außer ber allgemeinen Borausfetjung, bag, mas bie Natur in und nicht vermag, die Gnade bewirken werde, wenn wir jene (b. i. unfere eigenen Rrafte) nur nach Moglichkeit benutt baben, von biefer Ibee weiter gar feinen Gebrauch machen tonnen; weber wie wir (noch außer der ftetigen Beftrebung jum guten Lebensmandel) ihre Dit= wirkung auf und ziehen, noch wie wir bestimmen konnten, in welchen Sallen wir uns ihrer ju gewartigen haben. - Diefe Ibee ift ganglich überschwenglich, und es ist überbem beilfam, sich von ihr. als einem Beiligthum, in ehrerbietiger Entfernung zu balten, bamit wir nicht in bem Babne felbst Bunder zu thun, ober Bunder in und mahrzunehmen, und fur allen Bernunftgebrauch untauglich machen, ober auch zur Tragheit einlaben laffen, bas, mas wir in uns felbst suchen follten, von Dben berab in paffiver Duge zu erwarten.

Nun find Mittel alle Zwischenursachen, Die ber Mensch in feiner Gewalt hat, um baburch eine gewiffe Absicht zu bewirs

fen, und ba gibt's, um bes bimmlifchen Beiftanbes murbig gu werben, nichts Anderes (und tann auch fein Unberes geben), als ernstliche Bestrebung, seine fittliche Befchaffenbeit nach aller Doatichkeit ju beffern und fich baburch ber Bollenbung ihrer Angemeffenbeit zum gottlichen Boblgefallen, die nicht in feiner Gewalt ift. empfanglich zu machen, weil jener gottliche Beiftand, ben er ermartet, felbft eigentlich boch nur feine Sittlichkeit jur Abficht bat. Daß aber ber unlautere Mensch ibn ba nicht suchen werbe, sonbern lieber in gewiffen finnlichen Bergnstaltungen, (Die er freilich in feiner Gemalt bat, Die aber auch fur fich feinen befferen Menfchen machen konnen und nun boch übernati: licher Beise Dieses bewirken follen.) war mobl fcon a priori ju erwarten, und fo finbet es fich auch in ber That. Der Begriff eines fegenannten Gnabenmittels, ob er zwar (nach bem, was eben gefagt worben,) in fich selbft widersprechend ift, bient bier boch jum Mittel einer Gelbfttauschung, welche eben so gemein, ale ber mabren Religion nach: theilia ift.

Der wapre (moralifde) Dienft Chrites, ben Glaubige, als mu feinem Reich geborige Unterthanen, nicht minber aber auch (unter Freiheitsgeseten) als Burger beffelben zu leiften baben, ift zwar, fowie biefes felbft, unfichthar b. i. ein Dienft ber Bergen (im Geiff und in ber Babrbeit), und tann nur in ber Befinnung, ber Beobachtung aller mabren Pflichten als gottlicher Gebote, nicht in ausschließlich fur Gott bestimmten Sandlungen besteben. Unfichtbare betarf boch beim Menichen durch etwas Sichtbares (Sinnliches) reprasentirt, ja, was noch mehr ift, burch biefes aum Behuf bes Praktischen begleitet, und obzwar es intellectuell ift, gleichsam (nach einer gewiffen Anglogie) anschaulich gemacht zu werben; welches, obzwar ein nicht wohl entbebrliches, bach augleich ber Gefabr ber Digbeutung gar febr unterworfenes Mittel ift, uns unfere Pflicht im Dienfte Gottes nur vorftellig gu machen, burch einen uns überschleichenden Babn boch leichtlich fur ben Gottesbienft felbst gebalten und auch gemeiniglich fo benannt mirb.

Diefer angebliche Dienft Gottes auf seinen Geift und feine

mabre Bebeutung, namlich eine bem Reich Gottes in und und außer uns fich weihende Gefinnung, jurudgeführt, kann felbft burd bie Bernunft in vier Bflichtbeobachtungen eingetheilt werben, benen aber gewiffe Kormlichkeiten, bie mit jenen nicht in nothwenbiger Berbindung fteben, correspondirent beigegebnet worben find; weil fie jenen gum Schema zu bienen und fo unfere Aufmertfamkeit auf ben mabren Dienft Gottes zu erweden und zu unterhalten, von Alters ber fur aute finnliche Mittel befunden find. Sie grun: ben fich infacfammt auf die Absicht, bas Sittlichaute zu beforbern. 1) Es in und felbft feft ju grunben, und bie Befinnung bofe felben wieberholentlich im Bemuth ju erweden, (bas Privatgebet.) 2) Die außere Ausbreitung beffelben, burch bffentliche Bu: fammentunft an bagu geweihten Lagen, um bafelbft religibfe Lehren umb Binfche (und hiemit bergleichen Gofinnungen) taut merben ju laffen und fie fo burchgangig mitzutheilen, (bas Rirebengeben.) 3) Die Forty flangung beffelben auf Die Rachtommenfchaft, burch Aufnahms ber neueintretenben Blieber in bie Gemeinichaft bes Blaubens, ale Pflicht, fie barin auch ju belehren, (in ber drifflie den Religion bie Baufe.) 4) Die Erhaltung Diefer Gemeinschaft burch eine wiederholte öffentliche Abemtichkeit, welche bie Bereinigung biefer Blieber zu einem ethifchen Corper, und amar nach bem Brincip ber Gleichheit ihrer Rechte unter fich und bes Antheils an allen Früchten bes Moralischguten fortbauernb macht, (bie Communion.)

Alles Beginnen in Religionsfachen, wenn man es nicht bles moralisch nimmt, und boch für ein an sich Sott wohlgefällig machendes, mithin durch ihn alle unsere Bunsche befriedigendes Mittel ergreift, ist ein Fetischglaube, welcher eine Ueberredung ist: daß, was weber nach Ratur=, noch nach meralischen Werzumftgesehen frzend etwas wirken kann, dach dadurch allein sewisse das Gewünschte wirken werbe, und dann mit diesem Glauben gewisse Formlichkeiten verbindet. Sonst, wo die Ueberzeugung: daß Alles hier auf das Sittlichgute, welches nur aus dem Ahun entspringen kann, ankomme, schon durchgebrungen ist, sucht sich der sinnliche

Menfch boch noch einen Schleichweg, jene beschwertiche Bedingung ju umgehen, namlich bag, wenn er nur bie Beife (bie gormlichkeit) begeht. Gott bas wohl fur bie That felbft annehmen murbe: welches benn freilich eine überschwengliche Gnabe beffelben genannt werben mußte, wenn es nicht vielmehr eine im faulen Bertrauen erfraumte Inabe, ober wohl gar ein erheucheltes Bertrauen selbft mare. Und fo bat fich ber Menfch in allen offentlichen Glaubensarten gewiffe Gebrauche als Onabenmittel ausgebacht, ob fie gleich fich nicht in allen, sowie in ber driftlichen, auf praftische Bernunftbeariffe und ihnen gemäße Gefinnungen beziehen; (als 3. B. in ber Muhammebanischen von ben funf großen Geboten, bas Befchen, bas Beten, bas Raften, bas Almofengeben, bie Ballfahrt nach Meffa; wovon bas Almofengeben allein ausgenommen w werben verbienen murbe, wenn es aus mahrer tugenbhafter und sugleich religibler Gefinnung fur Menschenpflicht geschähe, und fo auch wohl wirklich für ein Gnabenmittel gehalten zu werben verbienen wurde; ba es bingegen, weil es nach biefem Glauben aut wohl mit ber Erpreffung beffen, was man in ber Person ber Armen Gott jum Opfer barbietet, von Anderen, jusammen besteben fann . nicht ausgenommen zu werben verbient.)

Es kann namlich breiertei Art von Bahnglauben, ber uns möglichen Ueberschreitung ber Grenzen unserer Bernunft in Infehung bes Uebernatürlichen, (bas nicht nach Bernunftgesetzen ein Gegenstand weber bes theoretischen noch praktischen Gebrauchs ift,) geben. Erstlich ber Glaube, etwas durch Erfahrung zu erkennen, was wir boch selbst, als nach objectiven Erfahrungsgesetzen geschehend, unmöglich annehmen können; (ber Glaube an Bunsber.) Iw eitens ber Wahn, bas, wovon wir selbst durch bie Bernunft uns keinen Begriff machen konnen, boch unter unsere Bernunftbegriffe, als zu unserem moralischen Besten nottig, aufnehmen zu mussen; (ber Glaube an Geheimnisse.) Drittens ber Wahn, durch den Gebrauch bloser Naturmittel eine Wirkung, die für uns Geheimnis ist, nämlich den Einfluß Gottes auf unser Sittlichkeit, hervorbringen zu können; (ber Glaube an Gnaden:

mittel.) — Bon ben zwei ersten erfunftelten Glaubensarten haben wir in ben allgemeinen Anmerkungen zu ben beiden nachstvorsbergehenden Studen dieser Schrift gehandelt. Es ist uns also jett noch übrig von den Gnadenmitteln zu handeln, (die von Gnasbenwirkungen\*) b. i. übernatürlichen moralischen Einflussen, noch unterschieden sind, bei denen wir uns blos leidend verhalten, deren vermeinte Ersahrung aber ein schwarmerischer Bahn ift, ber blos zum Gesühl gehört).

1. Das Beten, als ein innerer formlicher Gottesbienst und darum als Gnadenmittel gedacht, ist ein abergläubischer Wahn (ein Fetischmachen); benn es ist ein blos erklärtes Wunschen, gegen ein Wesen, das keiner Erklärung der inneren Gesinnung des Wunschenden bedarf, wodurch also nichts gethan, und also keine von den Pflichten, die und als Gedote Gottes obliegen, ausgeübt, mithin Gott wirklich nicht gedient wird. Ein herzlicher Wunsch, Gott in allem unserem Thun und Lassen wohlgefällig zu sein, d. i. die alle unsere Handlungen begleitende Gesinnung, sie, als ob sie im Dienste Gottes geschehen, zu betreiben, ist der Geist des Gesbets, der "ohne Unterlaß" in uns Statt sinden kann und soll. Diesen Wunsch aber, (es sei auch nur innerlich,) in Worte und Kormeln einzukleiden\*), kann höchstens nur den Werth eines Mitz

<sup>\*) †)</sup> S. Allgemeine Anmerfung jum erften Stud.

<sup>\*\*)</sup> In jenem Wunsch, als dem Geiste des Gebets, sucht der Mensch nur auf sich selbst (zu Belebung seiner Gesinnungen vermittelst der Idee von Sott), in diesem aber, da er sich durch Worte, mithin außertich erklärt, auf Gott zu wirken. Im ersteren Sinn kann ein Gebet mit voller Aufrichtigkeit Statt sinden, wenngleich der Mensch sich nicht anmaßt, selbst das Dasein Gottes als völlig gewiß betheuern zu können; in der zweiten Form als Anrede nimmt er diesen höchsten Gegenstand als persönlich gegenswärtig an, oder siellt sich wenigstens (selbst innerlich) so, als ob er von seiner Gegenwart überführt sei, in der Meinung, daß, wenn es auch nicht so wäre, es wenigstens nicht sichaden, vielmehr ihm Gunst verschaffen könne; mithin kann in dem letzteren (buchstäblichen) Gebet die Aufrichtigkeit nicht so vollsommen angetrossen werden, wie im ersteren (dem blosen Geiste desselben).

— Die Wahrheit der letzteren Anmerkung wird ein Zeder bestätigt sinden, wenn er sich einen frommen und gutmeinenden, übrigens aber in Ansehung

<sup>+)</sup> Bufat der 2. Ausgabe.

teld zu wiederholtet Weldung jener Gefinnung ill uns felbst bei fich fahren, unmittelbar aber keine Beziehung aufs hottliche Woble

folder gereinigten Religionsbegriffe eingeschrantten Menfchen bentt, ben ein Anderer, ich will nicht fagen, im lauten Beten, fondern auch nur in ber biefes anzeigenben Gebehrbung überrafchte. Dan wirb, ohne bag ich es fadt, von felbft erwarten, bag jenen barüber in Bermirtung ober Berlegen: heit, gleich als über einen Buftand, beffen er fich zu ichamen habe, gerathen werde. Barum bas aber? Dag ein Menfch mit fich felbft laut tebend beeroffen wirb, bringt ihn bor ber Sand in ben Berbacht, bag et eine fleine Anwandlung von Wahnfinn habe; und ebenfo beurtheilt man ihn (nicht gang mit Unrecht), wenn man ihn, ba er allein ift, auf einer Beichaftigung ober Gebehtbung betrifft, die ber nur haben tann, welcher Jemand außer fich vor Augen hat, was boch in bem angenommenen Beispiele ber Fall nicht ift. - Der Behrer bes Evangeliums hat aber ben Beift bes Bebets gang portrefflich in einer Formel ausgebrückt, welche biefes und hiemit auch fich fetbst (als Buchftaben) jugleich entbehrlich macht. In ihr findet man nichts, als ben Berfas jum guten Lebensmandel, ber, mit bem Bewußtsein unferer Sebrechlichkeit verbunden, einen beständigen Bunfch enthalt, ein wurdiges Blied im Reiche Gottes zu fein; alfo feine eigentliche Bitte um Ctwas, was and Gott nach feiner Beisheit auch wohl verweigern tonnte, fondern einen Bunfch, ber, wenn er ernftlich (thatig) ift, feinen Segenstand (ein Gott wohlgefalliger Menich zu werben) felbft hetvorbeingt. Selbft ber Bunfc bes Erhaltungsmittels unferet Eriften; (bes Brods) fur einen Zag, ba es ausbrudlich nicht auf die Fortdauer berfelben gerichtet ift , fondern die Birtung eines blos thierischen gefühlten Bedurfniffes ift, ift mehr ein Betennt: niß deffen, mas ble Ratur in uns will, als eine befondere überlegte Bitte beffen, mas ber Denfch will; bergleichen bie um bas Brod auf ben anberen Zag fein murbe; welche bier beutlich genug ausgeschloffen wird. - Gin Bebet diefer Art, bas in moralischer, (nur burch bie Idee von Gott belebter) Befinnung geschicht, weil es ale ber moralische Beift bes Bebers feinen Begenftand (Gott wohlgefällig ju fein) felbft hervorbringt, tann allein im Glauben gefchehen; welches Legtere foviel heißt, ale fich ber Erhorlich : feit derfelben verfichert ju halten; von blefer Art aber tann nichts, als die Moralitat in une fein. Denn wenn die Bitte auch nur auf bas Brod fur den heutigen Zag ginge, fo fann Diemand fich von der Erhorlichteit beffelben verfichert halten, b. i. bag es mit der Beibheit Gottes nothwendig verbunden fei, fie ihm ju gemahren; es tann vielleicht mit berfelben beffer ausammenstimmen, ihn an diesem Mangel heute fterben zu laffen. Auch ift es ein ungereimter und jugleich vermeffener Bahn, burch bie pochende Bubringlichkeit bes Bittens ju versuchen, ob Gott nicht von dem Plane feiner Beieheit (jum gegenwartigen Bortheil fur une) abgebracht merben tonne. Alfo tonnen wir tein Gebet, was einen nicht moralischen Gegenstand hat. mit Gewißheit fur erhorlich halten, b. i. um fo Etwas nicht im Glauben beten. Ja sogar; ob der Gegenstand gleich moralisch, aber doch nur burch gefallen haben, eben barum auch nicht fur Sebermann Pflicht fein; weil ein Mittel nur bem vorgeschrieben wirden tann, ber es au

übernatürlichen Einfluß möglich wäre, (ober wir wenigstens ihn blos baher er= warteten, weil wir und nicht felbft barum bemuben mollen, mie 3. B. bie Sinnesanberung, bas Angichen bes neuen Menfchen, bie Wiebergeburt genaunt;) fo ift es doch fo gar fehr ungewiß, ob Gott es feiner Beisheit gemaß finden werde, unferen (felbftvericuldeten) Manget übernatürlicher Beile zu ergangen, bag man eher Urfache hat, bas Gegentheil zu erwarten. Der Menfch tann alfo felbft bierum nicht im Glauben beten. - Sieraus laft fich aufflaren, mas es mit einem wunderthuenden Glauben, (ber immer jugleich mit einem inneren Gebet verbunden fein murde,) fur eine Bewandniß haben tonne. Da Gott bem Menfchen teine Rraft verleihen tann, übernaturlich ju wirken, (weil das ein Widerfpruch ift,) ba ber Menfch feinerfeits nach ben Begriffen, die er fich von guten in der Belt möglichen Breden macht, was hieruber bie gottliche Beisheit urtheilt, nicht bestimmen, und alfo bermittelft bes in und von ihm felbft erzeugten Bunfches bie gottliche Dacht zu feinen Abfichten nicht brauchen fann; fo lagt fich eine Bundergabe. eine folche namlich, ba es am Menfchen felbft liegt, ob er fie hat, ober nicht hat, ("wenn the Glauben hattet, wie ein Senftorn u. f. w.") nach dem Buchftaben genommen, gar nicht benten. Gin folcher Glaube ift alfo, wenn er überall etwas bedeuten foll, eine blofe Idee von der überwiegenden Bichtigfeit der moralifchen Befchaffenheit des Menfchen, wenn er fie in ihrer gan= aen Gott gefälligen Bolltommenheit, (ble er boch nie erreicht,) befage, aber alle andere Bewegurfachen, bie Gott in feiner hochften Beisheit haben mag, mithin ein Grund, vertrauen ju tonnen, bag, wenn wir bas gang maren ober einmal wurden, mas wir fein follen und (in ber beftanbigen Unnaberung) fein tonnten, die Ratur unferen Bunfchen, die aber fetbft aledenn nie unweife fein murben, gehorchen mußte.

Bas aber die Erbauung betrifft, bie durche Rirchengehen beabfichtigt wird, fo ift bas offentliche Gebet barin gwar auch fein Gnadenmittel, aber boch eine ethische Feierlichkeit, es fet durch vereinigte Anftimmung des Glaubens : hymnus, oder auch durch bie formlich durch den Mund des Beiftlichen im Ramen ber gangen Gemeinbe an Gott gerichtete, alle moralifche Angelegenheit der Menfchen in fich faffende Unrede, welche, ba fie biefe als ofe fentliche Angelegenheit vorftellig macht, wo der Bunfch eines Seben mit den Bunfchen Aller ju einerlei 3wede (ber Berbeiführung des Reichs Gottes) als vereinigt vorgeftellt werden foll, nicht allein bie Ruhrung bis gur fittli= chen Begeisterung erhohen tann, (anftatt bag bie Privatgebete, ba fie ohne Diefe erhabene Ibce abgelegt werben, durch Gewohnheit ben Ginfluß aufe Gemuth nach und nach gang verlieren,) fondern auch mehr Bernunftgrund får fich hat, als bie erftere, ben moralifchen Bunfch, ber ben Geift des Gebets ausmacht, in formliche Unrede ju fleiden, ohne boch hiebei an Bergegens wartigung des hochften Wefens, ober eigene befondere Rraft biefer rednertfeben Figur, als eines Gnadenmittele, ju denten. Denn es ift hier eine begewiffen Bweden bedarf, aber bei Beitem nicht Jebermann biefes Mittel, (in und eigentlich mit fich felbft, vorgeblich aber besto verftanblicher mit Gott zu reben,) nothig bat, vielmehr burch fortgefette Lauterung und Erbebung ber moralifchen Gefinnung da: bin gearbeitet werben muß, bag biefer Beift bes Bebets allein in und binreichend belebt werbe, und ber Buchftabe beffelben (wenigftens zu unserem eigenen Bebuf) endlich wegfallen konne. Diefer schwächt vielmehr, wie Alles, was indirect auf einen gewiffen 3med gerichtet ift, die Wirkung ber moralischen Stee, (bie fubjectiv betrachtet Undacht beißt.) Go bat bie Betrachtung ber tiefen Beisheit ber gottlichen Schopfung an ben kleinften Dingen und ihrer Dajeftat im Großen, fo wie fie gwar fcon von jeber von Menschen hat erkannt werben tonnen, in neueren Beiten aber jum bochften Bewundern erweitert worden ift, eine folche Rraft. bas Gemuth nicht allein in biejenige babinfinkenbe, ben Menichen gleichsam in feinen eigenen Augen vernichtenbe Stimmung, bie man Unbetung nennt, ju verfeten, fonbern es ift auch, in Rudficht auf feine moralische Bestimmung, barin eine feelenerhebenbe Rraft, daß dagegen Borte, wenn sie auch die des koniglichen Beters Davib, (ber von allen jenen Bunbern wenig wußte,) maren, wie leerer Schall verschwinden muffen, weil bas Gefubl aus einer folden Anschauung ber Sand Gottes unaussprechlich ift. - Da überbem Menschen Alles, mas eigentlich nur auf ihre eigene moralifche Befferung Beziehung bat, bei ber Stimmung ihres Gemuths gur Religion, gern in Hofdienst verwandeln, wo die Demuthigung und Lobpreisungen gemeiniglich besto weniger moralisch empfunden werden, je mehr fie wortreich find; fo ift vielmehr nothig, felbft bei ber fruheften mit Rindern, die bes Buchftabens noch bedurfen,

sondere Absicht, nämlich burch eine außere, Die Bereinigung atter Menschen im gemeinschaftlichen Bunsche des Reichs Gottes vorftellende Feierlichkeit, jedes Einzelnen moralische Triebfeder desto mehr in Bewegung zu segen, welches nicht schiedlicher gesichehen kann, als dadurch, daß man das Oberhaupt desselben, gleich 16 ob es an diesem Orte besonders gegenwärtig wäre, anredet.

angestellten Gebetkubung Jorgfaltig einzuscharfen, daß bie Rebe (felbft innerlich ausgesprochen, ja fogar bie Berfuche, bas Gemuth gur Raffung ber Ibee von Gott, Die fich einer Anschauung nabern foll, ju flimmen,) bier nicht an sich etwas gelte, fonbern es nur um bie Belebung ber Gefinnung ju einem Gott wohlgefälligen Lebensmanbel zu thun fei, wozu jene Rebe nur ein Mittel fur die Einbildungs-Eraft ift; weil fonft alle jene bevoten Chrfurchtsbezeugungen Gefahr bringen, nichts, als erheuchelte Gottesverehrung fatt eines praftifchen Dienstes beffelben, ber nicht in blosen Gefühlen beffeht, ju bemirken.

2. Das Rirdengeben, als feierlicher außerer Gottes: bienft überhaupt in einer Rirche gebacht, ift in Betracht, baf es eine finnliche Darftellung ber Gemeinschaft ber Glaubigen ift nicht allein ein fur jeben Gingelnen gu feiner Erbauung \*) ans zupreisendes Mittel, sondern auch ihnen, als Burgern eines bier auf Erben vorzuftellenden gottlichen Staats, für bas Bange unmittelbar obliegende Pflicht; vorausgesett, daß biefe Kirche nicht Formlichkeiten enthalte, die auf Idololatrie führen, und fo das Gewiffen beläftigen konnen, g. B. gewiffe Unbetungen Gottes in ber Personlichkeit seiner unendlichen Gute unter bem Namen eines Men-

<sup>\*)</sup> Wenn man eine biefem Ausbrucke angemeffene Bebeutung fucht, fo ift fie wohl nicht anders anzugeben, als daß darunter die moralische Folge aus ber Andacht auf bas Subject verftanben werbe. Diefe befteht nun nicht in ber Ruhrung, (als welche ichon im Begriffe ber Unbacht liegt,) obzwar die meisten vermeintlich Andachtigen, (die barum auch Andachtler heißen,) fie ganglich barin fegen; mithin muß bas Bort Erbauung bie Rolge aus der Andacht auf die wirkliche Befferung bes Menschen bedeuten. Diefe aber gelingt nicht andere, ale dag man instematisch ju Werte geht, fefte Grunbfage nach-wohlverstandenen Begriffen tief ine Berg legt, barauf Gefinnungen, ber verschiedenen Wichtigkeit ber fie angehenden Pflichten angemeffen, errichtet, fie gegen Unfechtung ber Reigungen verwahrt und fichert, und fo gleichsam einen neuen Menschen, als einen Tempel Gottes erbaut. Man fieht leicht, daß diefer Bau nur langfam fortruden tonne; aber es muß wenigftens boch ju feben fein, bag etwas verrichtet worden. Go aber glauben fich Menfchen (burch Anhoren oder Lefen und Singen) recht febr erbaut, indeffen daß ichlechterbinge nichts gebaut, ja nicht einmal Sand ans Bert gelegt worden; vermuthlich weil fie hoffen, daß jenes moralische Bebaude, wie Die Mauern von Theben, durch die Mufit der Seufzer und fehnfüchtiger Bun: fche von felbft emporfteigen merbe-

schen, ba bie sinnliche Darstellung besselben dem Vernunftverbote:
"du sollst dir kein Bildniß machen u. s. w." zuwider ist.
Aber es an sich als Gnadenmittel brauchen zu wollen, gleich als ob dadurch Gott unmittelbar gedient und mit der Celebrirung dieser Feierlichkeit (einer blosen sinnlichen Vorstellung der Allgesmeinheit der Religion) Gott besondere Gnaden verdunden habe, ist ein Wahn, der zwar mit der Denkungsart eines guten Bürsgers in einem politischen gemeinen Wesen und der außeren Anständigkeit gar wohl zusammenstimmt, zur Qualität desselben aber, als Bürger im Reiche Gottes, nicht allein nichts beiträgt, sondern diese vielmehr verfälscht, und den schlechten moralischen Geshalt seiner Gesinnung den Augen Anderer, und selbst seinen eigenen durch einen betrüglichen Anstrich zu verdesen dient.

- 3. Die einmal geschehende feierliche Einweihung zur Kirchengemeinschaft b. i. die erste Aufnahme zum Gliede einer Kirche (in der christlichen durch die Taufe) ist eine vielbedeutende Feierlichkeit, die entweder dem Einzuweihenden, wenn er seinen Glauben selbst zu bekennen im Stande ist, oder den Zeugen, die seine Erziehung in demselben zu beforgen sich anheischig machen, große Verbindlichkeit auserlegt, und auf etwas Heiliges (die Bildung eines Menschen zum Bürger in einem göttlichen Staate) abzweckt, an sich selbst aber keine heilige oder Heiligkeit und Empfänglichkeit sur die göttliche Enade in diesem Subject wirkende Handlung Anderer, mithin kein Gnade mittel; in so übergroßem Unsehen est auch in der ersten Griechsichen Kirche war, alle Sünden auf einmal abwaschen zu können, wodurch dieser Wahn auch seine Verwandtschaft mit einem fast mehr, als heidnischen Aberglauben öffentlich an den Tag legte.
- 4. Die mehrmals wiederholte Feierlichkeit einer Erneuerung, Fortdauer und Fortpflanzung diefer Rirchengemeine schaft nach Gesehen der Gleichheit (die Communion), welche, allenfalls auch nach dem Beispiele des Stifters einer solchen Rirche, (zugleich auch zu seinem Gedachtniffe,) burch die Formlichkeit eines gemeinschaftlichen Genusses an derfelben Tafel geschehen kann, ent=

halt etwas Großes, die enge, eigenliedige und unvertragsame Denkungsart der Menschen, vornehmlich in Religionssachen, zur Idee
einer welthürgerlichen moralischen Gemeinschaft Erweiterndes
in sich, und ist ein gutes Mittel, eine Gemeinde zu der darunter
vorgestellten sittlichen Gesinnung der brüderlichen Liebe zu belehen.
Daß aber Gott mit der Gelebrirung dieser Feierlichkeit besondere
Gnaden verhunden habe, zu rühmen, und den Satz, daß sie, die
boch blos eine kirchliche Handlung ist, doch noch dazu ein Gnadenmittel sei, unter die Glaubensartikel auszunehmen, ist ein Wahn
der Religion, der nicht anders, als dem Geiste derselben gerade entgegen mirken kann. — Pfaffenthum also wurde überhaupt die
usurpirte Herrschaft der Geistlichkeit über die Gemüther sein, badurch,
daß sie, im ausschließlichen Besit der Inabenmittel zu sein, sich das
Unseben gabe.

Alle bergleichen erfunftelte Gelbstäuschungen in Religionssachen haben einen gemeinschaftlichen Grund. Der Mensch wendet fich gewohnlicher Beife unter allen gottlichen moralischen Gigenschaften, ber Beiligfeit, ber Gnabe und ber Gerechtigfeit, unmittelbar an die zweite, um fo bie abschreckende Bedingung, ben Forberungen ber erfteren gemaß zu fein, zu umgeben. Ge ift mubfam, ein guter Diener gu fein, (man bort ba immer von Pflichten fprechen;) er mochte baber lieber ein Ravorit fein, wo ihm Bieles nachgesehen, ober, wenn ja zu groblich gegen Pflicht verstoßen worden, Alles durch Bermittelung irgend eines im bochften Grabe Begunftigten wieberum gut gemacht wird, indessen bag er immer ber lofe Knecht bleibt, ber er Um fich aber auch wegen ber Thunlichkeit biefer feiner Abficht mit einigem Scheine ju befriedigen, tragt er feinen Begriff von einem Menschen (aufammt seinen Fehlern), wie gewohnlich, auf bie Gottheit über, und sowie auch an den besten Oberen von unferer Gattung die gesetgebende Strenge, Die wohlthatige Gnade nnd bie punctliche Gerechtigkeit nicht, (wie es fein follte,) jebe abgesondert und für sich zum moralischen Effect ber handlungen bes

25 \*

Unterthans hinwirken, sonbern fich in ber Denkungsart bes menfchlichen Oberheren bei Kaffung feiner Rathichluffe vermifchen, man alfo nur ber einen biefer Eigenschaften, ber gebrechlichen Beisbeit bes menfcblichen Willens, beizutommen fuchen barf, um bie beiben anberen gur Rachgiebigfeit zu bestimmen; fo hofft er biefes auch baburch bei Gott auszurichten, indem er fich blos an feine Snabe menbet. (Daber mar es auch eine für bie Religion wichtige Abfonberung ber gebachten Eigenschaften, ober vielmehr Berbaltmiffe Gottes jum Menschen, burch bie Ibee einer breifachen Derfonlichfeit. welcher analogisch jene gebacht werben foll, jede besonders kenntlich ju machen.) Bu biefem Enbe befleißigt er fich aller erbenklichen Abrmlichkeiten, wodurch angezeigt werden foll, wie fehr er bie gottlichen Gebote verebre, um nicht nothig zu haben, fie zu beobachten; und bamit feine thatlofen Bunfche auch jur Bergutung ber Uebertretung berfelben bienen mogen, ruft er: "Berr! Berr!" um nur nicht nothig zu haben, "ben Billen bes himmlischen Baters zu thun", und fo macht er fich von ben Feierlichkeiten, im Gebrauch gewiffer Mittel zur Belebung mahrhaft praftifcher Gefinnungen, ben Begriff, als von Gnabenmitteln an fich felbst; gibt sogar ben Glauben, baf nie es find, felbit fur ein wefentliches Stud ber Religion, (ber gemeine Mann gar fur bas Gange berfelben) aus, und überlaßt es ber allgutigen Borforge, aus ihm einen befferen Menschen ju machen, indem er fich ber Frommigteit (einer paffiven Berehrung bes gottlichen Gefetes) flatt ber Tugend (ber Anwendung eigener Rrafte ber von ihm verehrten Pflicht) befleifigt, welche lettere bod mit ber erfteren verbunden, allein bie Wee ausmachen fam, bie man unter bem Borte Gottfeligfeit (mahre Religions: gefinnung) versteht. — Wenn ber Babn biefes vermeinten Simmelegunftlings bis zur schwarmerischen Ginbilbung gefühlter befon berer Gnabenwirkungen in ihm fleigt (bis fogar gur Unmagung ber Bertraulichkeit eines vermeinten verborgenen Umgangs mit Gott), so ekelt ihm gar endlich die Tugend an und wird ihm ein Gegen: ftand der Berachtung; baber es benn fein Bunber ift, wenn offent lich geklagt wird: bag Religion noch immer fo wenig zur Befferung

ber Menschen beitragt, und bas innere Licht (... unter bem Scheffel") biefer Begnabigten nicht auch außerlich, burch gute Berte, leuchten will, und zwar, (wie man nach biefem ihrem Borgeben wohl forbern fonnte), vorzüglich vor anderen naturlich :ehrlichen Menfchen, welche bie Religion nicht zur Erfetung, sonbern zur Beforberung ber Tugendgefinnung, die in einem guten Lebensmandel thatig erfcheint, tury und gut in fich aufnehmen. Der Lehrer bes Evangeliums bat gleichwohl biefe außeren Beweisthumer außerer Erfahrung felbst zum Probirftein an die Sand gegeben, woran, als an ihren Fruchten, man fie und ein Jeder fich felbst erkennen tann. Noch aber hat man nicht gefeben: bag jene, ihrer Meinung nach, außerorbentlich Begunftigten (Auserwählten) es bem naturlichen ehrlischen Manne, auf ben man im Umgange, in Geschäften und in Nothen vertrauen fann, im Mindesten zuvorthaten, daß fie vielmehr, im Gangen genommen, bie Bergleichung mit biefem taum aushalten durften; jum Beweise, bag es nicht ber rechte Beg fei, von ber Begnadigung zur Tugend, sondern vielmehr von ber Tugend jur Begnabigung fortzuschreiten.

VI.

D a s

Ende aller Dinge.

1794.

Es ift ein, vornehmlich in ber frommen Sprache, üblicher Ausbrud, einen flerbenden Menfchen fprechen zu laffen: er gebe aus ber Zeit in die Ewigkeit.

Diefer Ausbruck murbe in ber That nichts fagen, wenn bier unter ber Ewigkeit eine ins Unenbliche fortgebenbe Beit verftanben werben follte; benn ba tame ja ber Mensch nie aus ber Beit heraus, sondern ginge nur immer aus einer in bie andere fort. Also muß bamit ein Enbe aller Beit, bei ununterbrochener Fortbauer bes Menfchen, biefe Dauer aber, fein Dafein, als Große betrachtet, boch auch als eine mit ber Zeit gang unvergleichbare Grofe (duratio Noumenon) gemeint fein, von ber wir uns freilich keinen, (als blos negativen) Begriff machen konnen. Diefer Gebanke bat etwas Graufenbes in fich; weil er gleichsam an ben Rand eines Abgrunds führt, aus welchem fur ben, ber barin verfinkt, teine Wiebertehr mog: lich ift, ("Ihn aber balt am ernften Orte, ber nichts gurude läßt. bie Ewigkeit mit farken Armen fest." Saller;) und boch auch etwas Anziehendes; benn man tann nicht aufhören, sein zurudgeschrecktes Auge immer wiederum barauf ju wenden, (nequeunt expleri corda tuendo. Virgil.) Er ift furchtbar=erbaben; sum Theil wegen feiner Dunkelheit, in ber bie Ginbilbungefraft mach. tiger, ale beim bellen Lichte ju wirken pflegt. Endlich muß er boch auch mit ber allgemeinen Menschenvernunft auf wundersame Beise verwebt fein; weil er unter allen vernunftelnden Bolfern, zu allen Beiten, auf eine ober andere Art eingekleibet, angetroffen wird. bem wir nun ben Uebergang aus ber Beit in die Ewigkeit, ( biefe Idee mag, theoretisch, als Erkenntnig-Erweiterung betrachtet, objective Realitat haben ober nicht,) sowie ihn sich die Bermunft in moralischer Rudficht felbst macht, verfolgen, stoßen wir auf bas Ende aller Dinge, als Beitwefen und als Segenftande möglicher

Erfahrung; welches Ende aber in der moralischen Ordnung der 3wede zugleich den Anfang einer Fortdauer eben dieser als über = sinnlicher, folglich nicht unter Zeitbedingungen stehender Wesen ist, die also, und deren Zustand keiner anderen, als moralischer Bestimmung ihrer Beschaffenheit fähig sein wird.

Zage find gleichsam Rinber ber Beit, well ber folgende Tag. mit bem, mas er enthalt, bas Erzeugniß bes vorigen ift. Wie nun bas lette Rind feiner Eltern jungftes Kind genamt wird; fo hat unfere Sprache beliebt, ben letten Sag, (ben Beitpunet, der alle Beit befdließt,) ben jungften Zag zu nennen. Der jungfte Zag gebort allo annoch zur Beit; benn es gefchieht an ihm noch irgend etwas (nicht zur Ewigkeit, wo nichts mehr geschieht, weil bas Beitfortsetzung sein wurde, Gehöriges,) namtich Ablegung ber Rechnung der Menichen von ihrem Berhalten in ihrer gangen Lebenszeit. ift ein Gerichtstag; bas Begnabigungs : ober Berbammungs, Urtheil bes Beltrichters ift also bas eigentliche Ende aller Dinge in ber Beit, und zugleich ber Unfang ber (feligen ober unfeligen) Swigkeit, in welcher bas Jebem jugefallene Loos fo bleibt, wie es in bem Augenblid bes Ausspruchs (ber Senteng) ihm zu Theil warb. Alfo enthalt ber jungfte Zag auch bas jungfte Gericht zugleich in fich. — Wenn nun zu ben letten Dingen noch bas Enbe bes Welt, sowie fie in ihrer jegigen Geftalt erscheint, namlich bas Abfallen ber Sterne vom himmel als einem Gewolbe, ber Ginfturg biefes himmels felbst (ober bas Entweichen beffelben als eines eingewidelten Buchs,) bas Berbrennen beiber, bie Schopfung eines neuen himmels und einer neuen Erbe jum Git ber Seligen, und ber Solle ju bem ber Werdammten, gezählt weeben follten; fo wurde jener Gerichtstag freilich nicht ber jungfte Bag fein, fonbern es murben noch verschiedene andere auf ihn folgen. Allein da bie Boee eines Endes aller Dinge ihren Ursprung nicht von bem Bernunftein über ben physischen, fonbern über ben moralischen gauf ber Dinge in ber Welt hernimmt, und baburch allein veranlagt wird; ber lettere auch allein auf bas Ueberfinnliche, (welches nur am Moralischen verständlich ift,) bergleichen bie Ibee ber Ewigkeit ift, bezogen werben kann; so muß bie Borftellung jener letten Dinge, bie nach bem jungften Sage kommen sollen, nur als Bersinnlichung bes letz teren sammt seinen moralischen, uns übrigens nicht theoretisch bez greislichen Folgen angesehen werden.

E.

2

ź

£

ıi

11

1

ij

ı:

Es ift aber anzumerten, baf es von ben alteften Beiten ber amei, bie tunftige Emigfeit betreffenbe Spfteme gegeben bat: eines, bas ber Unitarier berfelben, welche allen Menfchen (burch mehr ober weniger lange Bugungen gereinigt) bie ewige Seligfeit; bas andere bas ber Dualiften"), welche einigen Aubermabtten bie . Seligkeit, allen Uebrigen aber die ewige Berbamniß gusprechen. Denn ein Spftem, wornach Alle verbammt zu fein bestimmt waren, konnte wohl nicht Plat finden, weil fonft tein rechtfertigenber Grund ba mare, marum fie überhaupt maren erschaffen worben; bie Bernichtung Aller aber eine verfehlte Beisheit anzeigen wurde, Die, mit ihrem eigenen Wert ungufrieden, tein ander Mittel weiß, ben Mangein beffelben abzuhelfen, als es zu zerftoren. - Den Dugliften fieht indeß immer ebenbiefelbe Schwierigfeit, welche binberte, fich eine ewige Berbammung MIler zu benten, im Bege; benn mogu, tonnte man fragen, waren auch die Wenigen, warum auch nur ein Einziger geschaffen, wenn er nur bafein follte, um ewig verworfen zu werben? welches boch arger ift, als gar nicht fein.

3war, so weit wir es einseben, so weit wir und selbst erforschen konnen, hat bas bualiftische System, (aber nur unter einem bochft=

<sup>\*)</sup> Ein solches Spstem war in der Altpersischen Religion (des Joroafter) auf der Boraussetzung zweier im ewigen Kampf mit einander begriffenen Urwesen, dem guten Princip, Ormuzd, und dem bosen, Ahriman, gegründet. — Sonderbar ist es: daß die Sprache zweier weit von einander, noch weiter aber von dem jezigen Size der deutschen Sprache entfernten Länder, in der Benennung bieser beiden Urwesen, deutsch ist. Ich erinnere mich bei Sonnerat gelesen zu haben, daß in Ava (dem Lande der Burachmanen) das gute Prinzeip Godeman, (welches Wort in dem Namen Darius Codomannus auch zu liegen schein,) genannt werde; und da das Wort Ahriman mit dem arge Wann sehr gleichsautet, das jezige Persische auch eine Menge ursprünglich deutscher Wörter enthält; so mag es eine Ausgabe für den Alterthumsforscher sein, auch an dem Leitsaden der Sprach verwandtschen.

auten Urmefen) in prattifder Abficht, fur jeben Menichen, wie er fich felbst zu richten bat, (obgleich nicht, wie er Andere zu richten befuat ift.) einen überwiegenden Grund in sich; benn, so viel er fich tennt, lagt ihm die Bernunft feine andere Ausficht in Die Emigteit übrig, als die ihm aus feinem bisber geführten Lebensmanbel fein eigenes Gewiffen am Enbe bes Lebens eroffnet. 2mm Doama, mithin um einen an fich felbft, objectiv=gultigen. thepretischen Sat baraus zu machen, bazu ift es, als blofes Bernunfturtheil, bei Beitem nicht binreichenb. Denn welcher Menich Bennt fich felbft, wer tennt Andere fo burch und burch, um au entscheiden: ob, wenn er von den Ursachen seines vermeintlich wohlgeführten Lebenswandels Alles, was man Berbienft bes Gluds nennt, als sein angeborenes gutartiges Temperament, Die naturliche größere Starke feiner oberen Krafte, (bes Berftandes und ber Bernunft, um feine Triebe ju gabmen,) überbem auch noch bie Belegenheit, wo ihm ber Bufall gludlicher Beise viele Berfuchungen ersparte, die einen Anderen trafen; wenn er dies Mes von feinem wirklichen Charafter absonderte, (wie er bas benn, um biefen geboria zu wurdigen, nothwendig abrechnen muß, weil er es, als Bludegeschent, seinem eigenen Berdienft nicht juschreiben tann;) wer will bann entscheiben, sage ich, ob, vor bem allsehenden Auge eines Weltrichters ein Menfch, feinem inneren moralischen Berthe nach, überall noch irgend einen Borzug vor bem anderen babe, und es fo vielleicht nicht ein ungereimter Eigendunkel fein burfte, bei biefer oberflächlichen Gelbsterkenntniß, ju seinem Bortheil über ben mora: lischen Werth (und bas verbiente Schickfal) feiner felbst sowohl, als Anderer irgend ein Urtheil ju fprechen? - Mithin icheint bas Spftem bes Unitariers fowohl, als bes Dualiften, beibes als Dogma betrachtet, bas fveculative Bermogen ber menschlichen Bernunft ganglich ju überfleigen, und Mues uns babin jurudguführen, jene Bernunftideen schlechterdings nur auf die Bedingungen bes praktifchen Gebrauchs einzuschranten. Denn wir feben boch nichts vor uns, bas uns von unserem Schickfal in einer funftigen Belt jett fcon belehren konnte, als bas Urtheil unferes eigenen Gemiffens

b. i. mas unfer gegenwärtiger moralischer Buffant, fo weit wir ihn fennen, und barüber vernunftiger Beise urtheilen lagt; bag namlich. welche Principien unferes Lebensmanbets wir bis ju beffen Enbe in uns herrschend gefunden baben, (fie feien die bes Guten ober bes Bofen.) auch nach bem Tobe fortfahren werben, es zu fein: ohne daß wir eine Abanderung berfelben in jener Butunft anzunebmen ben minbeften Grund haben. Mithin mußten wir uns auch ber jenem Berbienfte ober biefer Schuld angemeffenen Rolgen, unter ber Berrichaft bes guten ober bofen Princips, fur bie Ewigkeit gemartigen; in welcher Rudficht es folglich weise ift, fo zu handeln, als ob ein anderes Leben, und ber moralische Bustand, mit bem wir bas gegenwärtige enbigen, fammt feinen Folgen, beim Eintritt in baffelbe unabanderlich sei. In praftischer Absicht wird also bas anzunehmende Spftem bas bualiftische fein muffen; ohne boch ausmachen zu wollen, welches von beiben, in theoretischer und blos spetulativer, ben Borzug verdiene; zumal ba bas unitarische zu sehr in gleichgultige Sicherheit einzuwiegen fcheint.

Warum erwarten aber die Menschen überhaupt ein Ende ber Welt? und wenn dieses ihnen auch eingeräumt wird, warum eben ein Ende mit Schrecken (für den größten Theil des menschlichen Geschlechts)? ... Der Grund des Ersteren scheint darin zu liegen, weil die Vernunft ihnen sagt, daß die Dauer der Welt nur sosen einen Werth hat, als die vernünstigen Wesen in ihr dem Endzweck ihres Daseins gemäß sind, wenn dieser aber nicht erreicht werden sollte, die Schöpfung ihnen zwecklos zu sein scheint; wie ein Schauspiel, das gar keinen Ausgang hat und keine vernünstige Absicht zu erkennen gibt. Das Letztere gründet sich auf der Neinung von der verderbten Beschaffenheit des menschlichen Geschlechts"), die dis zur Hoffnungslosigkeit groß sei; welchem ein

<sup>\*)</sup> Bu allen Beiten haben sich dunkende Beise (ober Philosophen), ohne bie Anlage zum Guten in der menschlichen Natur einiger Ausmerksamkeit zu würdigen, sich in widrigen, zum Theil ekelhaften Gleichnissen erschöpft, um unsere Erdenwelt, den Aufenthalt für Menschen, recht verächtlich vorzuskellen.

1) Als ein Wirthshaus (Karavanserai), wie jenet Derwisch sie ansieht: wo jeder auf seiner Lebensreise Einkehrende gefaßt sein muß, von einem fols

Ende und awar ein schreckliches Ende au machen, die einzige ber bochften Beisheit und Gerechtigkeit (bem größten Theil ber Menschen nach) anftandige Maskregel sei. - Daber find auch die Bor: geichen bes jungften Tages, (benn wo lagt es eine burch große Erwartung erregte Einbildungsfraft wohl an Beichen und Bunbern fehlen?) alle von ber ichrecklichen Urt. Einige feben fie in ber überhandnehmenden Ungerechtigkeit, Unterbrudung ber Armen burd übermuthige Schwelgerei ber Reichen, und bem allgemeinen Berluft von Aren und Glauben; aber in ben an allen Erbenben fich entzündenden blutigen Kriegen u. f. w., mit einem Borte, an bem moralischen Berfall und ber fchnellen Bunahme aller Lafter. fammt ben fie begleitenden Uebeln, bergleichen, wie fie mabnen, bie porige Beit nie fab. Andere bagegen in ungewöhnlichen Raturveranderungen, an ben Erbbeben, Sturmen und Ueberfdmemmungen. ober Rometen und Luftzeichen.

In der That fuhlen, nicht ohne Ursache, die Menschen die Bast ihrer Eristenz, ob sie gleich selbst die Ursache derselben sind. Der Grund davon scheint mir hierin zu liegen. — Natürlicher Beise

genben balb verdrangt ju werden. 2) Als ein Buchthaus; wetcher Deinung die Brahmanischen, Tibetanischen und andere Beisen bes Drients, (auch fogar Plato) jugethan find: ein Ort ber Buchtigung und Reinigung gefallner, aus bem himmel verftogener Beifter, jest menschlicher ober Thier= Seelen. 3) Mis ein Tollhaus: wo nicht allein Jeder für fich feine eigenen Abfichten vernichtet, fondern Giner dem Underen alles erbenfliche Bergeleid gufugt, und obenein bie Gefchicklichkeit und Dacht, bas thun ju tonnen, fur bie großte Ehre halt. Endlich 4) ale ein Rloat, mo aller Unrath aus anderen Belten hingebannt worden. Der lettere Ginfall ift auf gewiffe Art originell, und einem Perfifchen Bigling zu verbanten, ber bas Parabies, ben Aufenthalt bes erften Menichenpaars, in ben himmel verfegte, in welchem Garten Baume genug, mit herrlichen Fruchten reichlich verfeben, anzutreffen, deren Ueberflug, nach ihrem Genug, fich burch unmerkliche Muebunftung verlor; einen einzigen Baum mitten im Garten ausgenommen, ber awar eine reigende, aber folde Arucht trug, die fich nicht ausschwigen ließ. Da unsere erften Eltern fich nun aeluften ließen, ungeachtet bes Berbots, bennoch bavon zu toften; fo mar, bamit fie den himmel nicht beschmugten, fein anderer Rath, ale bag einer ber Engel ihnen bie Erbe in weiter Ferne zeigte, mit ben Borten : " das ift ber Abtritt fur das ganze Universum", fie fodann dahin führte, um das Benothigte ju verrichten, und barauf mit hinterlaffung derfelben jum himmel jurudflog. Davon fei nun bas menschliche Geschlecht auf Erben entsprungen.

eilt in ben Fortschritten bes menschlichen Geschlechts bie Gultur ber Talente, bie Geschicklichkeit bes Geschmade, (mit ihrer Rolge, ber Ueppigkeit.) ber Entwickelung ber Morglitat vor; und biefer Buftand ift gerade ber laftigfte und gefahrlichfte fur Sittlichkeit sowohl. als physisches Wohl; weil die Bedurfniffe viel ftarker anwachsen, als die Mittel, fie ju befriedigen. Aber bie fittliche Unlage ber Menschheit, Die (wie Horagens poena, pede claudo) ihr immer nachbinkt, wird fie, bie in ihrem eilfertigen Lauf fich felbft verfangt und oft ftolpert, (wie man unter einem weisen Weltregierer wohl boffen barf,) bereinst überholen; und fo follte man, selbst nach ben Erfahrungsbeweisen bes Borgugs ber Sittlichkeit in unserem Beit: alter, in Bergleichung mit allen vorigen, wohl bie Soffnung nahren fonnen, bag ber jungfte Sag eber mit einer Gliasfahrt, als mit einer ber Rotte Rorah ahnlichen Sollenfahrt eintreten, und bas Enbe aller Dinge auf Erben berbeifubren burfte. Allein Diefer beroifche Glaube an die Tugend scheint boch, subjectiv, teinen so allgemeinfraftigen Ginfluß auf die Gemuther zur Bekehrung zu haben, als ber an einen mit Schrecken begleiteten Auftritt, ber vor ben leteten Dingen als vorhergehend gebacht wird.

Anmerkung. Da wir es hier blos mit Ibeen zu thun haben, (ober damit spielen,) die die Bernunft sich selbst schafft, wovon die Gegenstände, (wenn sie deren haben,) ganz über unseren Gesichtskreis hinausliegen, die indeß, obzwar für das speculative Erkenntniß überschwenglich, darum doch nicht in aller Beziehung sür leer zu halten sind, sondern in praktischer Absicht uns von der gesetzgebenden Vernunft selbst an die Hand gegeben werden, nicht etwa um über ihre Gegenstände, was sie an sich und ihrer Natur nach sind, nachzugrübeln, sondern wie wir sie zum Behuf der moralischen, auf den Endzweck aller Dinge gerichteten Grundsäse zu benken haben, (wodurch sie, die sonst ganzlich leer waren, objective praktische Realität bekommen;) — so haben wir ein freies Feld vor uns, dieses Product unserer eigenen Vernunft: den allgemeinen

Begriff von einem Ende aller Dinge, nach dem Verhälniß, das er zu unserem Erkenntnisvermögen hat, einzutheilen, und die unter ihm stehenden zu classissieren.

Diesem nach wird bas Ganze 1) in bas natürliche\*) Ende aller Dinge, nach der Ordnung moralischer Zwede gottlicher Beisteit, welches wir also (in praktischer Absicht) wohl verstehen können, 2) in bas mystische (übernatürliche) Ende berselben, in der Ordnung der wirkenden Ursachen, von welchen wir nichts verstehen, 3) in das widernatürliche (verkehrte) Ende aller Dinge, welches von und selbst, dadurch, das wir den Endzwed misverstehen, herbeigeführt wird, eingetheilt, und in drei Abtheilungen vorgestellt werden; wovon die erste so eben abgehandelt worden, und nun die zwei noch übrigen solgen.

In der Apokalypse (X, 5. 6) "bebt ein Engel seine Sand auf gen himmel, und schwört bei dem Lebendigen von Ewigkeit zu Ewigkeit, der ben himmel erschaffen hat u. f. w.: daß hinfort keine Zeit mehr fein foll."

Wenn man nicht annimmt, daß dieser Engel "mit seiner Stimme von sieben Donnern" (B. 3) habe Unfinn schreien wollen, so muß er damit gemeint haben, daß hinfort keine Beranderung sein soll; benn ware in der Welt noch Beranderung, so ware auch die Zeit da, weil jene nur in dieser Statt sinden kann und ohne ihre Boraussetzung gar nicht benkbar ist.

hier wird nun ein Ende aller Dinge, als Gegenstande ber Sinne, vorgestellt, wovon wir uns gar keinen Begriff machen können; weil wir uns selbst unvermeiblich in Widerspruche verfangen,

<sup>\*)</sup> Naturlich (formaliter) heißt, was nach Gesehen einer gewissen Ordnung, welche es auch sei, mithin auch der moralischen, (also nicht immer blos der physischen) nothwendig folgt. Ihm ist das Nichtnatürliche, welches entweder das Uebernatürliche, oder das Widernatürliche sein kann, entgegengeset. Das Nothwendige aus Naturursachen wurde auch als materialiter-natürlich (physischen nothwendig) vorgestellt werden.



wenn wir einen einzigen Schritt aus ber Sinnenwelt in die intellisgible thun wollen: welches hier daburch geschieht, daß der Augenblick, der das Ende der ersteren ausmacht, auch der Anfang der anderen sein soll, mithin diese mit jener in eine und dieselbe Beitzreihe gebracht wird, welches sich widerspricht.

Aber wir fagen auch, bag wir uns eine Dauer als unenb= lich (ale Ewigkeit) benken; nicht barum, weil wir etwa von ihrer Große irgend einen bestimmbaren Begriff haben, - benn bas ift unmöglich, ba ihr bie Beit, als Daag berfelben, ganglich fehlt; fonbern jener Begriff ift, weil, wo es teine Beit gibt, auch tein En be Statt hat, blos ein negativer von ber emigen Dauer, woburch wir in unserem Erkenntnig nicht um einen Auf breit weiter tommen, fondern nur gefagt werben will, bag ber Bernunft in (praftischer) Absicht auf ben Endzweck, auf bem Bege beständiger Beranterungen nie Genuge gethan werben fann; obzwar auch, wenn fie es mit bem Princip bes Stillftandes und ber Unveranderlichfeit bes Buffandes ber Weltwefen versucht, fie fich eben fo wenig in ibres theoretischen Gebrauchs genugthun, fonbern vielmehr in gangliche Gebantenlosigfeit gerathen murbe; ba ihr bann nichts übrig bleibt, als fich eine ins Unendliche (in ber Beit) fortgebende Beranberung, im bestandigen Fortschreiten, jum Endamed ju benten, bei welchem bie Gefinnung, (welche nicht, wie jenet, ein Phanomen, fonbern etwas Ueberfinnliches, mithin nicht in ber Beit veranderlich ift,) bleibt und beharrlich biefelbe ift. bes prattifchen Gebrauchs ber Bernunft, biefer Ibee gemaß, will alfo nichts weiter fagen, als: wir muffen unfere Marime fo nebmen, als ob, bei allen ins Unendliche gehenden Beranderungen vom Suten jum Befferen, unfer moralischer Buftanb, ber Gefinnung nach, (ber homo Noumenon, "beffen Banbel im Simmel ift",) gar feinem Beitwechfel unterworfen mare.

Daß aber einmal ein Zeitpunct eintreten wird, ba alle Berzanberung (und mit ihr die Zeit felbst) aufhört, ist eine die Einsbildungerraft empörende Borstellung. Alsbann wird nämlich die ganze Natur starr und gleichsam versteinert; der letzte Gedanke, bas Kant s. W. VI.

letzte Gesubl bleiben alsdann in dem benkenden Subjecte stebend, und ohne Wechsel immer dieselben. Für ein Wesen, welches sich seines Daseins und der Größe desielben (als Dauer) nur in der Beit bewußt werden kann, muß ein solches Leben, wenn es anders Leben heißen mag, der Vernichtung gleich scheinen; weil es, um sich in einen solchen Zustand hineinzudenken, doch überhaupt etwas denken muß; Denken aber ein Restectiren enthält, welches selbst nur in der Zeit geschehen kann. — Die Bewohner der anderen West werden daher so vorgestellt, wie sie, nach Verschiedenheit ihres Wohnsorts (dem Himmel oder der Hölle), entweder immer dasselbe Lied, ihr Hallelujah, oder ewig ebendieselben Tammertone anstimmen (XIX, 1 — 6; XX, 15); wodurch der ganzliche Mangel alles Wechsels in ihrem Zustande angezeigt werden soll.

Gleichwohl ift Diese Ibee, so fehr sie auch unsere Kaffungs: fraft überfteigt, boch mit ber Bernunft in prattifcher Beziehung nabe verwandt. Wenn wir ben moralisch : physischen Buftand bes Menschen bier im Leben auch auf bem besten guß annehmen, namlich eines beständigen Fortschreitens und Unnaberns jum bochften (ibm jum Biel ausgestedten) Gut; fo tann er boch (felbft im Bewußtsein ber Unveranderlichkeit feiner Gesinnung) mit ber Aussicht in eine ewig bauernde Beranderung feines Buftandes, (bes fittlichen fowohl, als physischen,) bie Bufried en beit nicht verbinden. Denn ber Buftand, in welchem er jest ift, bleibt immer boch ein Uebel, vergleichungsweise gegen ben befferen, in ben zu treten er in Bereitschaft fieht; und bie Borftellung eines unendlichen Fortschreitens jum Endamed ift boch zugleich ein Prospect in eine unendliche Reihe von Uebeln, Die, ob fie zwar von dem größeren Guten überwogen werben, boch bie Bufriebenheit nicht Statt finben laffen, bie er fich nur baburch, bag ber Endamed enblich einmal erreicht wirb, benten fann.

Darüber gerath nun ber nachgrubelnde Mensch in Die Myftit, (benn die Bernunft, weil fie sich nicht leicht mit ihrem immanen: ten b. i. praftischen Gebrauch begnügt, sondern gern im Trandsfeendenten etwas wagt, hat auch ihre Geheimnisse,) wo seine Bers

nunft fich felbft, und was fie will, nicht verfteht, fonbern lieber schwarmt, als fich, wie es einem intellectuellen Bewohner einet Sinnenwelt geziemt, innerhalb ben Grengen biefer eingeschrankt zu Daber kommt bas Ungeheuer von Spftem bes Laokiun von bem bochften Gut, bas im Nichts bestehen foll: b. i. im Bewußtsein, fich in ben Abgrund ber Gottheit, burch bas Bufammenfliegen mit berfelben und alfo burch Bernichtung feiner Derfonlichkeit, verschlungen zu fublen; von welchem Buftande die Borempfindung zu haben, Sinefische Philosophen fich in bunteln 3immern, mit geschloffenen Augen anftrengen, Diefes ihr Richts gu benten und ju empfinden. Daber ber Pantheismus (ber Di: betaner und anderer offlichen Bolfer), und ber aus ber metaphysischen Sublimirung besselben in ber Folge erzeugte Spino: gismus; welche beibe mit bem uralten Emanationsfuftem aller Menschenseelen aus ber Sottheit (und ihrer endlichen Reforp: tion in ebendieselbe) nabe verschwistert find. Alles lediglich barum. bamit die Menfchen fich endlich boch einer ewigen Rube zu erfreuen haben mochten, welches benn ihr vermeintes feliges Enbe aller Dinge ausmacht; eigentlich ein Begriff, mit bem ihnen jugleich der Berftand ausgeht und alles Denken felbft ein Ende hat.

Das Ende aller Dinge, bie durch der Menschen Hande gehen, ist, selbst bei ihren guten Bweden Thorheit; das ist, Gebrauch solcher Mittel zu ihren Zweden, die diesen gerade zuwider sind-Weisheit d. i. praktische Bernunft in der Angemessenheit ihrer dem Endzwed aller Dinge, dem höchsten Gut, völlig entsprechenden Maaßregeln, wohnt allein bei Gott; und ihrer Idee nur nicht sichtbarlich entgegenzuhandeln, ist das, was man etwa menschliche Weisheit nennen könnte. Diese Sicherung aber wider Thorpheit, die der Mensch nur durch Bersuche und öftere Beränderung seiner Plane zu erlangen hoffen darf, ist mehr "ein Kleinod, welchem auch der beste Mensch nur nachjagen kann, ob er es etwa ergreisen möchte;" wovon er aber niemals sich die eigenliebige

Ueberredung darf anwandeln laffen, vielweniger barnach verfahren, als ob er es ergriffen habe. — Daber auch die von Beit zu Beit veränderten, oft widerfinnigen Entwurfe zu schicklichen Mitteln, um Religion in einem ganzen Bolt lauter und zugleich fraftvoll zu machen; so, daß man wohl ausrufen kann: Arme Sterbliche, bei euch ift nichts beständig, als die Unbeständigkeit!

Wenn es indeß mit biefen Berfuchen boch endlich einmal fo weit gebieben ift, bag bas Gemeinwefen fabig und geneigt ift, nicht blos ben bergebrachten frommen Lehren, fondern auch ber burch fie erleuchteten prattifchen Bernunft, (wie es zu einer Religion auch schlechterbings nothwendig ift,) Gebor zu geben; wenn die (auf menfchliche Art) Beifen unter bem Bolf nicht burch unter fich genommene Abreben (als ein Klerus), fonbern als Mitburger, Ent= wurfe machen und barin größtentheils übereinkommen, welche auf unverbachtige Urt beweifen, baß es ihnen um Bahrheit zu thun fei; und das Bolf auch im Gangen, (wenngleich noch nicht im fleinften Detail,) burch bas allgemein gefühlte, nicht auf Auctoritat gegrunbete Bedurfniß ber nothwendigen Unbauung feiner moralischen Unlage baran Intereffe nimmt: fo fcheint nichts rathfamer ju fein, als Jene nur machen und ihren Bang fortfeten zu laffen, ba fie einmal, mas bie Ibee betrifft, ber fie nachgeben, auf gutem Bege find; was aber ben Erfolg aus ben jum beften Endzwed gewählten Mitteln betrifft, ba biefer, wie er nach bem Laufe ber Natur aus: fallen burfte, immer ungewiß bleibt, ibn ber Borfebung gu uber-Denn man mag fo fcwerglaubig fein, wie man will, fo muß man boch, wo es schlechterbings unmöglich ift, ben Erfolg aus gewiffen nach aller menschlichen Beisheit, (bie, wenn fie ihren Namen verdienen foll, lediglich auf bas Moralifche geben muß,) genommenen Mitteln mit Gewißheit vorauszusehen, eine Concurrenz gottlicher Beisheit jum Laufe ber Ratur auf praftifche Art glauben, wenn man feinen Endamed nicht lieber gar aufgeben will. - 3mar wird man einwenden: ichon oft ift gefagt worden, ber gegenwartige Plan ift ber beste; bei ibm muß es von nun an auf immer bleiben, das ift jest ein Buftand für die Ewigkeit. "Wer (nach viefem Begriffe) gut ist, ber ist immerhin gut, und wer (ihm zuwider) bose ist, ist immerhin bose" (Apokal. XXII, 11); gleich als obdie Ewigkeit, und mit ihr bas Ende aller Dinge schon jetzt eingetreten sein konne; — und gleichwohl sind seitdem immer neue Plane, unter welchen der neueste oft nur die Wiederherstellung eines alten war, auf die Bahn gebracht worden, und es wird auch an mehr letzten Entwurfen fernerhin nicht fehlen.

Ich bin mir so sehr meines Unvermögens, hierin einen neuen und glücklichen Versuch zu machen, bewußt, daß ich, wozu freilich keine große Erfindungskraft gehört, lieber rathen möchte: die Sachen so zu lassen, wie sie zuletzt standen und beinahe ein Menschenalter hindurch sich als erträglich gut in ihren Folgen bewiesen hatten. Da das aber wohl nicht die Meinung der Männer von entweder großem oder doch unternehmendem Geiste sein möchte; so sei es mir erlaubt, nicht sowohl, was sie zu thun, sondern wogegen zu verstoßen sie sich ja in Ucht zu nehmen hätten, weil sie sonst ihrer eigenen Absicht, (wenn sie auch die beste ware,) zuwider handeln würden, bescheibentlich anzumerken.

Das Chriftenthum hat, aus ber größten Uchtung, welche bie Beiligkeit feiner Befete unwiderftehlich einfloßt, noch etwas Lie bensmurbiges in fich. (Ich meine bier nicht die Liebensmurbigkeit ber Perfon, bie es uns mit großen Aufopferungen erworben hat, sonbern ber Sache felbst; namlich ber sittlichen Berfaffung, bie er fliftete; ben jene lagt fich nur aus biefer folgern.) Die Uchtung ift ohne Zweifel bas Erfte, weil ohne fie auch keine mahre Liebe Statt findet; ob man gleich ohne Liebe boch große Achtung gegen Semand begen fann. Aber wenn es nicht blos auf Pflichtvorftellung, fondern auch auf Pflichtbefolgung ankommt, wenn man nach bem subjectiven Grunde ber Handlungen fragt, aus welchem, wenn man ibn voraussetzen barf, am Ersten zu erwarten ift, mas ber Menfch thun werbe, nicht blos nach bem objectiven, mas er thun foll; fo ift boch bie Liebe, als freie Aufnahme bes Willens eines Underen unter feine Marimen, ein unentbehrliches Erganzungsflud ber Unvollkommenheit ber menschlichen Natur, (zu bein, mas vie Bernunft durch Gesetz vorschreibt, genothigt werden zu muffen;) benn was Einer nicht gern thut, das thut er so kärglich, auch wohl mit sophistischen Ausslüchten vom Gebot der Pslicht, daß auf diese, als Triebseder, ohne den Beitritt jener, nicht sehr viel zu rechnen sein mochte.

Wenn man nun, um es recht gut zu machen, zum Christenthum noch irgend eine Auctorität, (wäre es auch die göttliche,) hinzuthut, die Absicht berselben mag auch noch so wohlmeinend und
der Zwed auch wirklich noch so gut sein, so ist doch die Liebenswürdigkeit besselben verschwunden; denn es ist ein Widerspruch, Semanden zu gebieten, daß er etwas nicht allein thue, sondern es
auch gern thun solle.

Das Christenthum hat zur Absicht: Liebe, zu bem Geschäft ber Beobachtung seiner Pflicht überhaupt, zu befördern, und bringt sie auch hervor; weil ber Stifter berselben nicht in ber Qualität eines Befehlshabers, ber seinen, Gehorsam forbernden Billen, sondern in der eines Menschenfreundes redet, der seinen Mitmenschmitten eigenen wohlverstandenen Willen, d. i. wornach sie von selbst freiwillig handeln wurden, wenn sie sich selbst gehörig pruften, ans herz legt.

Es ist also die liberale Denkungsart, — gleichweit entfernt vom Sklavensinn und von Bandenlosigkeit, — wovon das Christenthum für seine Lehre Effect erwartet, durch die es die Herzen der Menschen für sich zu gewinnen vermag, deren Berstand schon durch die Borstellung des Gesetzes ihrer Pflicht erleuchtet ist. Das Gefühl der Freiheit in der Wahl des Endzwecks ist das, was ihnen die Gesetzgebung liebenswürdig macht. — Obgleich also der Lehrer besselben auch Strafen ankundigt, so ist das doch nicht so zu verstehen, wenigstens ist es der eigenthümlichen Beschaffenheit des Spristenthums nicht angemessen, es so zu erklaren, als sollten diese die Triebsedern werden, seinen Geboten Folge zu leisten, denn sosen würde es aushören, liebenswürdig zu sein. Gondern man darf dies nur als liebreiche, aus dem Wohlwollen des Gesetzgebers entspringende Warnung, sich vor dem Schaden zu hüten, welcher uns

vermeiblich aus ber Uebertretung bes Gesetzes entspringen mußte, (benn: lex est res surda et inexorabilis, Livius;) auslegen; weil nicht bas Christenthum, als freiwillig angenommene Lebens-marime, sondern das Gesetz hier droht; welches, als unwandelbar in der Natur der Dinge liegende Ordnung, selbst nicht der Will-kuhr des Schöpsers, die Folge berselben so oder anders zu entscheiben, überlassen ist.

Wenn bas Chriftenthum Belohnungen verheißt, (3. 25. "Seib froblich und getroft, es wird Euch im himmel Alles mobl veraplten werben";) fo muß bas nach ber liberalen Denkungsart nicht fo aust gelegt werben, als ware es ein Angebot, um baburch ben Menfchen jum guten Lebensmanbel gleichsam ju bingen; benn ba murbe bas Chriftenthum wiederum fur fich felbft nicht liebenswurdig fein. Rur ein Anfinnen folcher Handlungen, bie aus uneigennütigen Beweggrunden entspringen, tann gegen ben, welcher bas Unfinnen thut, bem Menfchen Achtung einflogen, ohne Achtung aber gibt es feine mahre Liebe. Uffo muß man jener Berheißung nicht ben Sinn beilegen, als follten die Belohnungen fur die Triebfebern ber Sandlungen genommen werden. Die Liebe, wodurch eine liberale Dentart an einen Boblthater gefeffelt wird, richtet fich nicht nach bem Guten, mas ber Beburftige empfangt, fonbern blos nach ber Gutigfeit bes Willens beffen, ber geneigt ift es zu ertheilen; follte er auch etwa nicht bagu vermogend fein, ober burch andere Beweggrunde, welche bie Rudficht auf bas allgemeine Beltbeffe mit sich bringt, an ber Ausführung gehindert werben.

Daß die moralische Liebenswürdigkeit, welche bas Christen: thum bei sich führt, die durch manchen außerlich ihm beigefügten Bwang, bei dem ofteren Wechsel der Meinungen, immer noch durchzgeschimmert und es gegen die Abneigung erhalten hat, die es sonst hatte treffen muffen, und welche, (was merkwürdig ist,) zur Zeit der größten Aufklarung, die je unter Menschen war, sich immer in einem nur desto helleren Lichte zeigt, ihm auch nur in der Folge die Herzen der Menschen erhalten könne, ist nie aus der Acht zu lassen. Sollte es mit dem Christenthum einmal dahin kommen, daß

es aufhörte, liebenswürdig zu fein, (welches fich wohl zutragen könnte, wenn es, flatt seines sanften Seistes, mit gebieterischer Auctorität bewassnet wurde;) so mußte, weil in moralischen Dingen keine Reutralität, (noch weniger Coalition entgegengesetzer Principien) Statt sindet, eine Abneigung und Widersetlichkeit gegen basselbe die herrschende Denkart der Menschen werden; und der Antichrist, der ohnehin für den Bortäuser des jüngsten Tages gehalten wird, würde sein (vermuthlich auf Furcht und Eigennutz gegründetes,) obzwar kurzes Regiment ansangen; alsdenn aber, weil das Christenzthum allgemeine Weltreligion zu sein zwar bestimmt, aber es zu werden von dem Schickal nicht begünstigt sein wurde, das (verkehrte) Ende aller Dinge in moralischer Rücksicht eintreten.

